
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 22 (1920)

Heft: 3

Artikel: Die Bildwerke des Basler Münsters im Lichte der neuesten Forschung

Autor: Escher, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bildwerke des Basler Münsters im Lichte der
neuesten Forschungen.

Von K. Escher.

(Schluß.)

Während nun die Bildwerke des 14. und beginnenden 15. Jahrhunderts in
der Hauptsache (abgesehen von den Masken mit Blattwerk) alte Themata neu

fsm

H¦<T
m

Kv—. SS£MS ^m ir'
«^ vts*
rAvis

¦¦< r.«Ftr

2S

es

Abb. 3.

darstellen, bringt die Folgezeit auch hier eine Fülle neuer Erfindungen
hauptsächlich durch Kombination von Tier und Mensch, und zwar durch
Körperformen, [Gebaren und Gewandung. Die Verbindung von Tier und
Mensch war an den romanischen Teilen noch selten zu finden; an den Chor-
stühlen bilden sie das auszeichnende Merkmal, und zwar sind es die Zwickel-
füllungen der Rücklehnen x), welche die Wandlung am übersichtlichsten
darstellen; doch bieten auch Wangen, Knäufe und Miserikordien manch vorzügliches

Beispiel2) (Nr. 83, 86, 102, 133, 138, 140). Abgesehen von den mannigfaltigen

menschlichen Oberkörpern mit der herrlichen Physiognomik und Mimik

') Op. cit. Serie IX ioS—120.
2) Op. cit. N 83, N 86, N 102, N 133, N 138, N 140.



193

der Gesichter beachte man, wie verschiedenartige Tierleiber hier zur
Verwendung kamen. Um zum Vergleich mit Früherem nur die Drachen
herauszugreifen, sei, abgesehen von der ja schon früher bemerkten Knorpelung von
Rücken und Schwanz die Einbettung des Auges in Faltenwülste, die lange,
gewellte und spitze Form der Ohren und des Bartes und die an Fledermäuse
gemahnende Form der Flügel hervorgehoben. 1 )ahin gehört auch die Präzisierung
des Greifentypus in den Chorstühlen *) (Nr. 131) gegenüber der Himmelfahrt
Alexanders an einem Kapitell des Chorsumgangs 2).

Angesichts der prachtvollen Vegetation in den Bogenläufen des Haupt-
portals fragt mau sich,
ob das 15. Jahrhundert
wirklich noch Neues zu
bringen vermochte. Neben

vielen Beispielen
stilisierter Pflanzen
zeigen die Chorstühle

verhältnismäßig wenig
Neues ; die Schilfstauden,
welche eine Miserikor-
die 3) zieren, sind streng
symmetrisch angeordnet.
Aber einmal herrscht in
diesen Holzschnitzereien
aus der Mitte des 15.

Jahrhunderts wieder das
schon bei anderer
Gelegenheit hervorgehobene
Gefühl für Stofflichkeit;
in den Kehlen des Hauptportals

4) sind wohl alle
Pflanzen mit der größten
Sorgfalt behandelt; aber Zweige, Blumen und Blätter tragen alle Stein-
charakter, so daß man sich, trotz aller Bewunderung für die technische Meister-
leistung, bei aufmerksamer Betrachtung des Gefühls der Kälte nicht erwehren
kann; der Steinmetz hat die Form, nicht aber den Stoff erfaßt. Wie haben
die Verfertiger der Chorstühle (dagegen) die Weichheit, Geschmeidigkeit, Saftigkeit

und die lichtreflektierende Eigenschaft eines Blattes von der Rauhigkeit
und Zerrissenheit einer Rinde zu unterscheiden gewußt, auch bei rein stilisierten
Pflanzen5) (Nr. 76, 124, 125, 139, 149, 161, 163). Und ferner muß betont

Ba

Abb. 4. Miserikordie des Chorgestühls.

*) Op. cit. N 131.

-) Op. cit. Serie VI 73.
3) Op. cit. Serie XI 150.

') Op. cit. Serie XIII 173—176.
5) Op. cit. Serie XI 149; Serie XIII 161, 163; N 76, N 80, N 91, N 106, N 124, N 125, N 139.

1
1



194

werden, daß eine reichere ornamentale Phantasie die Bewegung der Blätter
und ihre Kombinationen mit Stielen und Zweigen regiert. Die bezeichnendsten
Rankenornamente der Spätgotik besitzt das Basler Münster in den Schnitzereien
zahlreicher im Chor aufgestellter Bänke x) (Nr. 154—178).

In den Grabmälern des Münsters vermag der vollständige Realismus den
altertümlichen Dualismus erst nach Mitte des 15. Jahrhunderts zu überwinden.
Figürliche Grabmäler des 12. und des 13. Jahrhunderts fehlen; dagegen zeigen
die Denkmäler bis in die erste Hälfte des 15. Jahrhunderts hinein den Zwiespalt

zwischen Darstellung des Lebenden und Toten, d. h. eine als Liegefigur
verwendete Standfigur mit gefalteten Händen, einem durch ein Kissen oder
den Helm unterstütztes Haupt, aber offenen Augen; der Dualismus wird gleich
bei den ältesten Grabmälern (Konrad Schalers von Benken 2) und Rudolfs von
Tierstein 3) dadurch verstärkt, daß das Haupt wie bei einem Schlummernden
zur Seite gelegt ist, während wie gesagt die Augen offen bleiben. Die Köpfe
beider Ritter dürften trotz ihrer ganz verschiedenen Form sowie der verschiedenen

Art des Mundes nur in sehr bedingtem Maß als Porträte anzusprechen
sein, da sie nicht das Alter von 68 bezw. 56 Jahren wiedergeben, sondern
auf ein früheres Alter schließen lassen. Das Basler Münster besitzt also
Grabmalstypen, welche sich jener anderweitig nachweisbaren vollständigen
Idealisierung des Toten anschließen, die besagen sollte, daß dieser, gleichviel in welchem
Alter er verstorben, im Lebensalter Christi, also 33Jährig, zum ewigen Leben
erwache. Die Verwendung des Porträts am Grabmal läßt sich seit Ende des

13. Jahrhunderts nachweisen. Der Künstler, der die Grabfigur der Königin
Anna und ihres Söhnchens *) meißelte, hatte weder die Toten gekannt, noch
die Leichen gesehen, noch irgendeine Abbildung, weder Miniaturen noch
Totenmasken besitzen können. Zwei spätere Grabfiguren des 14. Jahrhunderts,
diejenigen der Domherren Thüring von Ramstein (geb. 1318, gest. 1367) 5)

und Walter von Klingen (gest. 1388) 6) behalten das Standmotiv unvermindert
bei, kreuzen aber, um den Eindruck einer aufgebahrten Leiche zu festigen,
die Hände über dem Körper, wogegen aber die Köpfe mit geöffneten Augenlidern

dank der verstärkten Porträtmäßigkeit nur noch lebendiger wirken.
Konventionell wie der Ornat dieser Chorherren ist auch die ganze steife Rüstung
der beiden Ritter Burkhart von Maaßmünster (gest. 1383)7) und Heinrich Reich

von Reichenstein (geb. 1344, gest. 1403) 8) behandelt, wobei letzterer nur durch
seinen starken Schnurrbart dem unbärtigen, jugendlichen Burkhart von
Maaßmünster gegenüber „porträtmäßiger" erscheint. Einen merkwürdigen Rück-

-178.') Op. cit. Serie VIII 106, 107; N 154

2) Op. cit. Serie VII 83.
3) Op. cit. Serie VII 84.
*) Op. cit. N64 a.

5) Op. cit. Serie VII 85.

•) Op. cit. Serie VII 87.

') Op. cit. Serie VII 86.

8) Op. cit. Serie VII 88.



195

schritt in altertümlichen Dualismus zeigt die als Johann von Fleckenstein *)

zu deutende Grabfigur eines Bischofs mit Standmotiv, gekreuzten Händen,
zur Seite geneigtem Haupt aber offenen Augen, wobei wenigstens die Form
des Mundes auf Porträtmäßigkeit Anspruch erheben darf. Einen annähernd

WW
'

V

m

n

o
I

I-

I

Ci ¦1ms

~*tm*

4

S»

sSìmi¦X
Abb. 5. Grabmal Thürings vou Ramstein. Abb. 6. Grabmal Arnolds von Rotberg.

überzeugenden Grad von Naturwahrheit erreichen erst die Grabmäler des

Bischofs Arnold von Rotberg (gest. 1458) 2) und des Domherren Georg von
Andlau (gest. 1466) 3). Man darf freilich nicht erwarten, daß die Knie sich
unter den Kleidern abheben, allein beide Figuren haben das Haupt leicht zur

M Op. cit. Serie VII 89.
2) Op. cit. Sèrie VII 90.
3) Op. cit. Serie VII 91.



196

Seite geneigt und dabei die Augen geschlossen. Während nun aber bei Georg
von Andlau das Gewand ganz konventionell behandelt ist, hat der Künstler,
der die Bischofsfigur meißelte, in der Anordnung des Pedums und speziell des
Vélums und auch in den Falten der Alba auf den Zustand des Liegens Rücksicht

genommen. In ganz anderem Sinn wirkt der Meister des Utenheimgrabes
„realistisch", seine Grabfigur ist nicht als Leiche sondern lebend, in einer
Kapelle betend, aufgefaßt.

Das grundsätzlich neue Verhältnis der Kunst zur Natur mußte auf so breiter
Basis studiert werden, weil nun die Frage, ob die Bezeichnung „Mittelalter"
für das 15. Jahrhundert in irgendeinem Sinne noch zulässig sei, der Lösung
harrt.

Was uns in der letzten und größten Gruppe von Bildwerken entgegentrat,
war das bewußte Naturstudium, das Streben, die Kunst ohne Rücksicht auf
alle anderen Gesichtspunkte in erster Linie im steigenden Maße zur. treuen
Wiedergabe der an einem bestimmten Modell wahrgenommenen Wirklichkeit
zu befähigen. Was bis dahin eines der Ausdrucksmittel des mittelalterlichen
Dualismus gewesen ist, verwandelte sich in selbständiges Ziel, in die wichtigste
Aufgabe des künstlerischen Fortschrittes, der gegenüber alles andere
anscheinend zurücktreten mußte. Es ist dies derselbe Weg, den fast gleichzeitig
in der Erkenntnislehre die Neonominalisten und Terministen Durand, Wilhelm
Occam und Johann Buridan eingeschlagen haben, indem sie theoretisch alles
Wissen und jede dem Menschen durch eigene Kraft erreichbare Wahrheit auf
sinnliche Einzeltatsachen zurückzuführen versuchten. „Die Wissenschaft ist
an die äußere Erfahrung angewiesen, und da es in der Welt der Wirklichkeit
keine Universalien gibt, so kann die Erkenntnis ihren Ausgang auch nicht
vom Allgemeinen, sondern nur vom Besonderen nehmen" — so lehrte Occam,
der große Vorläufer Bacons und Spinozas, und diese Lehren können als ein
Kommentar dazu dienen, was sich bald darauf, hauptsächlich in Frankreich,
wo ja auch der ideelle Mittelpunkt der neuen Erkenntnistheorie war, vollzogen
hat V'

Wie aus der Lehre von der doppelten Wahrheit die autonome Wissenschaft
der Neuzeit ausging, so hat der neuzeitliche Realismus seinen Ursprung in der
realistischen Komponente der Gotik, die nun künstlerischer Selbstzweck wird.
Die Gotik des 13. und 14. Jahrhunderts hat die Quelle ihrer höheren geistigen
und künstlerischen Gesetzmäßigkeit nicht in der Wirklichkeit sondern jenseits
der vergänglichen Natur gesucht, in suprarationellen Beziehungen, denen gegenüber

die Erscheinungen der sichtbaren Welt nur subordinierte Momente waren,
die nicht das Bleibende, Ewige, Normative, sondern im Gegenteil das Einmalige,
Vergängliche, unendlich Mannigfaltige verkörperten Tatsachen, welche an sich
bedeutungslos, doch ad maiorem Dei gloriam, als Testimonia und Exemplifikationen

des Übernatürlichen durch das Sinnliche, der Gottesschau in dem

geringsten seiner Werke, in dem großen idealen System der spätmittelalterlichen

Dvofâk Op. cit. pi 111 f.



197

geistigen Kultur eine individuelle Daseinsberechtigung gefunden haben. (Anm. :

„Gott freut sich schlechthin aller Dinge", sagt Thomas von Aquino, „weil jedes
mit seinem Wesen in tatsächlicher Übereinstimmung steht.") So führte der
transzendentale Idealismus des Mittelalters in seiner neuen Verbindung mit
weltlichen Werten zum extremen Naturalismus. Somit stünden also die aus
dem 15. Jahrhundert stammenden, unter dem Schlagwort des „Realismus"
zusammengefaßten Werke des Basler Münsters außerhalb des Bannkreises
des Mittelalters. Aber sind wirklich alle Fäden abgebrochen Ist das Verhältnis
des schöpferischen Subjekts zur umgebenden Welt konsequent ein neues, und
ist es überhaupt das allein Maßgebende, oder haben nicht auch die
Voraussetzungen, unter welchen diese Werke entstanden, ein entscheidendes Gewicht
Wenn aber die Grenze des Mittelalters wieder nach vorwärts verschoben wird,
wann tritt der entscheidende Wendepunkt ein, der das Mittelalter abschließt
und die Neuzeit inauguriert Darf überhaupt ein entscheidender Wendepunkt
angenommen werden, wo es sich um die Wandlung einer Weltanschauung
handelt

3-

Als charakteristischer Zug der neueren Kunst wird betont, daß sie ihren
Tatsachensinn an alten Inhalten erprobt habe; die Bibelillustratoren und Bre-
viarienmaler wurden durch die profane Kunst in ihrem Streben nach absoluter
Naturtreue unterstützt. Die alten Inhalte waren also doch noch wertvoll und
darstellungswürdig. Nun ist das freilich kein Beweis dafür, daß das Mittelalter
noch bis über 1500 hinaus dauerte; denn angesichts der Tatsachen, daß noch
viele Themata in die Reformation hinein fortsetzten und das Mittelalter in
vieler Hinsicht ja bis auf den heutigen Tag in Kraft geblieben ist und seine

Lehren immer noch illustriert werden, wäre eine Periodeneinteilung überhaupt
unzulässig. Auch in der Überzeugung, daß die nordische Renaissance nichts
anderes als verkappte, mit südlichen Formen umkleidete Gotik ist, erscheint
eine Periodenteilung unzweckmäßig, jedenfalls eine Verschiebung der Grenze
nach vorn als irrelevant.

Fragen wir nun aber, ob die Kunst des 15. Jahrhunderts nicht Symptome
aufweist, welche auch diese Zeit als Epoche des Übergangs mit zwiespältigem
Charakter erklärt. Selbstredend darf nun die Betrachtung nicht auf das Basler
Münster beschränkt bleiben, wo es sich um die Lösung einer prinzipiellen Frage
handelt. Wenn man sieht, wie sich zwar eine neue Raumkunst durchsetzt,
wie aber die gotischen Formen nicht nur nicht beseitigt sondern sogar
verfeinert werden, wie Maßwerk, Krabben, Fialen, Kreuzblumen etc. ganz
besondere Sorgfalt erfahren, wie die Statuen nach wie vor Pfeiler und Giebel
verzieren, also der Architektur unterworfen sind, wie sie freilich wegen der
zunehmenden Auflösung des Baukörpers keine geschlossenen Systeme mehr
darstellen sondern nur noch Kapitel und Auszüge aus solchen, wie die Drôlerien,
das Erbe der romanischen Kunst, keineswegs verschwinden, sondern sich sogar
vermehren und ausbreiten, wie die Gestalten vielfach nur Träger eines auf



I98_

das Jenseits gerichteten Gefühlsausdrucks sind und wenig am Irdischen haften,
und wie schließlich die knitterige Gewandung keineswegs den Körper in seiner
natürlichen Form zur Geltung bringt, sondern seinen Gefühlsinhalt selbständig
verstärkt und den Körper übertönt, ähnlich, aber doch noch lauter als in der
Gotik ; angesichts dieser Tatsachen mag es doch als bedenklich und anfechtbar
erscheinen, vor 1400 einen Schnitt zu machen, der zwei Zeitalter grundsätzlich
voneinander scheiden soll. Man darf doch nicht übersehen, daß die uralte Typologie

gerade in den Armenbibeln und dann speziell im Speculum humanae
salvationis neue Differenzierung und Festlegung fand; dazu gehört das
Fortleben des Planetenglaubens, die Blüte des geistlichen Schauspiels, die gesteigerte
Bedeutung des jüngsten Gerichts (s. u.), all das sollte von vornherein verbieten,
das Mittelalter apodiktisch schon 1350 als beendigt zu erklären. Man erinnere
sich doch daran, wie die Gotik selbst in Italien über diese Grenze hinaus
fortdauert: St. Petronio in Bologna, der Dom in Mailand, Venezianer Profanbauten.
Ghiberti starb 1455 als der letzte Gotiker; wie lange lebte die altertümliche
Art in Fra Angelico (gest. 1455) weiter! Die sienesische Malerei behält auch in
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts einen durchaus retrospektiv gotischen
Charakter x). Solange noch die Grabfigur auf dem Sarkophag oder Tischgrab
in der Kirche das Harren auf die leibliche Auferstehung symbolisierte, war
die transzendental mittelalterliche Gesinnung nicht beseitigt; erst die Grabmäler

mit lebensgroßen stehenden oder knieenden Figuren waren Ausdruck
der neuzeitlichen Autonomie der Persönlichkeit. Wenn das Utenheimgrab
(1501) den Verstorbenen unter den Kalvarienberg placiert, und zwar in kleinem
Maßstab, so heißt das doch wohl nichts anderes, als daß der Einzelne sich zwar
vom Tod zum Leben erhebt, aber sich doch dem großen Erlösungswerk mit
vollster Hingebung unterordne und nur im Kreuzestod Christi und der
Fürbitte zahlreicher Heiliger die Gewähr der Seligkeit empfinde. Und die
Ausschmückung des Münsters und der Kreuzgänge mit Wappen, Epitaphien und
figürlichen Grabmälern, gerade im 15. und am Anfang des 16. Jahrhunderts,
bewies sie nicht in nachdrücklichster Weise eine glühende Hingabe an die
Kirche 2) Man kennt die brennende Sehnsucht des deutschen Volks nach dem
Heile, seine verzehrende innere Unruhe, die sich in imponierender äußerer
Kirchlichkeit betätigte; ja, die Kirche schien mächtiger als je, das Sinnen und
Denken der Deutschen zu beherrschen. „Es ist, als wollte sich das alte kirchliche

Wesen noch einmal recht reich und gründlich ausleben." Der Wetteifer
von reich und arm im Ausbau und Schmuck der großen Kirchen in
Reichsstädten und kleinen Orten, die Darbringung von Hab und Gut für den Kirchenbau

und schließlich die großen päpstlichen Indulgenzen, all das erinnert doch

J) Richard Hamann hat versucht, in der italienischen Malerei der 2. Quattrocentohälfte eine

„Renaissancegotik" nachzuweisen. Die Frührenaissance der italienischen Malerei. Jena 1909. —
Über das Prinzipielle dieser Periodenscheidung vgl. auch F. X. Kraus, Geschichte der christl. Kunst
II 2 p. 43. Freiburg 1908.

2) F. v. Bezold, Geschichte der Reformation. — Oncken, Allgeiu. Geschichte III 1. — K. Müller,
Kirchengeschichte II p. 35 ff.



199

stark an die Kirchenbaubegeisterung des 12. und 13. Jahrhunderts. Ein starker
Lokalpatriotismus verband sich mit lebhaftem künstlerischem Bedürfnis. Der
Pflege der intimen persönlichen Frömmigkeit dienten die Brüder vom gemeinsamen

Leben mit ihrer Übung mönchischer Zucht und Pflege der Mystik und
Askese. Aber mit der Bereicherung der Kirchenschätze, mit der zunehmenden
Zahl von Gotteshäusern, Stiftungen und Geistlichen, mit all der unerhörten
Anspannung kirchlicher Leistungen, mit all der glühenden Hingabe an die
sinnlichen Wirkungsmittel der Kirche und an die Weihe ihrer Sakramente, mit
all dem Ungeheuern Aufwand von Zeit, Geld und Arbeitskraft gelang es doch
nicht, die Weltlichkeit zu überwinden ; denn die meisten Äußerungen des
kirchlichen Lebens tragen geschäftlichen Stempel. „Man treibt einen durch die
Kirche vermittelten Handel, indem man irdische Güter gegen himmlische
hergibt." Wohl organisierte die Kirche eine starke charitative Tätigkeit; aber als

Gegenleistung für die Almosen hatten die Bedürftigen zahllose Gebete für
die Geber zu verrichten; die gottgefälligen Leistungen wurden vorwiegend
quantitativ gewertet; die Frömmigkeit war nicht mehr absolute Hingabe wie
im Mittelalter, sondern vielfach merkantilisiert. Wohl pflegten die
Bruderschaften religiöses Leben, aber sie waren doch „zünftig organisierte und
ausgesprochene Versicherungsanstalten für das Seelenheil". Der Himmel
bevölkerte sich mit neuen Heiligen; noch nicht genug am Marienkult, erhielt auch
die Mutter Mariae, die heil. Anna, ausgebreitete Verehrung. Gegen die
epidemische Wundersucht gab es keinen Einhalt mehr. An den Kultus des
Rosenkranzes, die Reliquienverehrung und Massenerwerbung solcher, an den Ablaßunfug

und die Wallfahrten kann hier nur erinnert werden. Trotz des allmählichen

Sieges der Nationen über die universale Kirche, trotz der Widerstände
der Staatsgewalt und Gesellschaft gegen ihre Bevormundung, und trotz der

Opposition des zweiten und dritten Standes gegen die Weltverneiuung, blieb
man doch der kirchlichen Gesinnung treu und ließ sich mittels der Sakramente,
Mysterien, Symbole, Legenden und all der sinnlichen Wirkungsmittel der Kirche
führen. Nicht ohne Konzessionen an die weltlichen Regierungen hatte das

Papsttum die Gefahr der Reformkonzilien überwunden. Aber gerade Deutschland

hatte dem Papsttum in der Pfründenbesetzung bedeutende Rechte
zugestanden und mußte sich die Auspressung durch die römische Finanzwirtschaft
gefallen lassen. Die Verweltlichung der Kirchenfürsten, Klöster und Kapitel
steigerte nur das Machtgefühl der Kirche. Wie im hohen Mittelalter waren die

Kapitel der hohen Stifter ausschließlich aristokratische Körperschaften. Es
fehlte nicht an Reformen des Klosterwesens, aber diese bewegten sich durchaus
auf dem Boden des mittelalterlichen Mönchtums und haben mit der Reformation
nichts zu tun. Es handelte sich um die Erneuerung des alten mönchischen
Geistes, oft verbunden mit Pflege der Wissenschaft, Predigt und Seelsorge.
Die Kunst des 15. Jahrhunderts empfängt ihre Nahrung durch die in neue
Verhältnisse hineingewachsene Macht der mittelalterlichen Kirche oder durch
die zwar mit neuen Erscheinungen verbundene, aber doch im großen und ganzen
in alten Bahnen sich fortbewegende mittelalterliche Kirchen- und Dogmen-



200

gläubigkeit; sie beruht auf der scholastischen Lehre von Sünde, Strafe, Gnade,
Sakramenten, guten Werken und der Gemeinschaft des Heils; das religiöse
Leben des Volkes und mit ihm die volkstümlich religiöse Kunst blieben von den
tieferen Unterschieden in der Scholastik unberührt.

Bedeutet schließlich das 15. Jahrhundert in der Philosophie und Dogmatik
eine absolute Neuerung Die Geschichten dieser Wissenschaften pflegen
einmütig das Mittelalter bis ungefähr 1500 dauern zu lassen, und doch sind sie
alle darin einig, daß die Zeit von etwa 1400 bis 1500 eine Zeit stärkster
Umwälzung und Auflösung sei, daß es sich um ein verschwindendes, verfallendes,
immer mehr von neuen Gedanken und neuen Verhältnissen durchsetztes Mittelalter

handle. Und trotzdem halten alle an der Bezeichnung fest und beginnen die
Neuzeit in philosophischer und dogmatischer Hinsicht mit dem 16. Jahrhundert;
aber auch diese Begrenzung wird zugunsten des Mittelalters bestritten. Für
Eucken bedeutet Thomas von Aquino das hohe, William Occam das späte Mittelalter;

nach Windelband werden selbst im 15. Jahrhundert, einer Zeit äußerst
vielspältiger Bewegungen, noch Versuche eines rationalen Systems religiöser
Metaphysik gemacht, und Nikolaus von Cusa bedeutet für ihn einen Versuch,
die Elemente einer neuen weltlichen Wissenschaft in das System des halb
scholastischen, halb mystischen Intellektualismus einzubeziehen. Daß dem
15. Jahrhundert der Charakter einer Übergangszeit, nicht eines absolut neuen
Zeitalters zukommt, geht auch aus den Ausführungen von de Wulf x) hervor :

„Jahrhunderte waren notwendig, um das umfassende Lehrgebäude, welches
das Stammgut der Scholastik bildet, zu errichten. Dieses Gemeingut wird
vom 9. bis zum 12. Jahrhundert allmählich angesammelt, im 13. steht es in
vollem Reichtum da, um dann seit Ende des 14. Jahrhunderts nach und nach

zu zerrinnen." Das 14. und 15. Jahrhundert bedeuten den Verfall der Scholastik,
in Sprache und didaktischer Methode, aber daneben doch auch wieder eine

Hochschätzung des Thomismus. Auf scholastische Residuen weist auch
Bäumcker 2) hin, trotz seiner mustergültig klaren Darstellung der Auflösung
der mittelalterlichen Scholastik im 15. Jahrhundert; der Thomismus hatte
stets, verteidigt durch die Dominikaner, seinen Kampf gegen Nominalisten und
Scotisten zu führen, die sich vorab aus dem Franziskanerorden requirierten.

„Ein einheitlicher, religiös und theologisch gerichteter Zug beherrscht bis
auf die Zeit des Nominalismus zumeist die gesamte Weltanschauung und den
Wissenbetrieb der Kreise, in denen die Wissenschaft vorwiegend betrieben
wird. Das Prinzip der Arbeitsteilung und der Vertiefung in ein begrenztes Ge-

*) de Wulf, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. Tübingen 1913. p. 80. Aus den
Ausführungen auf p. 93 geht mit absoluter Klarheit hervor, daß sich zwischen die mittelalterliche

und neuere Philosophie eine lange Übergangsperiode schiebt, daß eine schroffe Abgrenzung
unzulässig ist, ja sogar, daß sich die Schicksale der mittelalterlichen Philosophie bis ins 17.
Jahrhundert fortsetzen. ¦ Das 15. Jahrhundert ist der Verfall und das Erschlaffen der Scholastik.
Darüber Näheres p. 369 ff.

2) Klemens Bäumcker, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie in „Kultur der Gegenwart"

I 5.



201

biet liegt fern; das zusammenfassende Streben und das Prinzip unterordnender
Gliederung wiegt vor. Man faßt alles Erkennen als ein zusammengeordnetes,
auf den höchsten Menschheitszweck gerichtetes abgestuftes Ganzes auf, in
welchem die niedrige Stufe der höheren dient. So hatte schon Aristoteles das

Verhältnis der niederen Wissenschaften zu der .Weisheit', d. h. der
Metaphysik, als das einer Dienerschaft bezeichnet, und Philo, der alexandrinische
Jude, hatte diesen Gedanken weiter ausgeführt, indem er dabei zugleich dem
aristotelischen Begriff der Weisheit den modifizierten Sinn eines von der Gottheit

ausgehenden höchsten Wissens gibt. Wie dem philosophierenden Theologen
Philo, so ist auch jenen theologischen Denkern des Mittelalters x) die Theologie
die Krönung des Wissensgebäudes." — Die theologische Betrachtungsweise
der Scholastik ist nun eine intellektualistische, indem sie in den Vordergrund
die Dogmen von Gott dem Schöpfer, dem Erlöser und Vollender stellt. „Diese
nicht psychologische sondern dogmatische Art der scholastischen Theologie
bestimmt nun auch die besondere Weise, in der man die Spekulation über Sinn
und Ziel des Lebens ausgestaltete. Den Ausgangspunkt bilden nicht
psychologische Analysen sondern metaphysisch dogmatische Sätze von Gott und
des Menschen Verhältnis zu ihm.

Die Auffassung der ganzen Weltordnung als einer theonomen ist der
mittelalterlichen Weltanschauung nicht nur Ergebnis, sondern ursprüngliche
Voraussetzung 2). Gegen eine asketische Verneinung des Lebens, die keineswegs,

wie von Eicken behauptet hat, das Kennzeichen mittelalterlicher
Weltanschauung bildet, erhob sich eine folgenreiche Opposition, indem das

Eindringen der artistotelischen Gedankenwelt mit neuen Begriffen die relative
Selbständigkeit des Irdischen gegenüber dem Ewigen betonte. Das allumfassende

System der Zwecke, das aus dem Reich der Natur in das Reich der Gnade führte,\
brachte die Gegensätze in Einklang, und der Meister dieses Gegensätze
überbrückenden und verschleiernden Systems ist Thomas von Aquino. Die Krone
des mittelalterlichen Wissens ist die Metaphysik; ihr sind Psychologie und
Ethik unterworfen. Dem Mittelalter im allgemeinen fehlt der empirische Sinn;
eine vorwiegend abstrakte Geistesrichtung begnügt sich mit begrifflichen
Deduktionen und einem Messen mit absoluten Maßstäben nach abstraktem
Wahrheitsgehalt. In allem gewahren wir an Stelle der selbständigen experimentellen
Untersuchung die metaphysische Konstruktion. Metaphysisch ist natürlich
auch die Philosophie des Thomas. Dem Staat wird ein zeitlicher Diesseitszweck

eingeräumt, aber die Kirche ist die Vermittlerin des ewigen Jenseitszwecks;
sie ist dem Staat übergeordnet, ist als das auf Erden verwirklichte Gottesreich
universal. Das war das theokratische Ideal des Mittelalters. Und dennoch

war es gerade Thomas von Aquino, der in der praktischen Philosophie der
Scholastik eine bedeutsame Wendung herbeiführte. Wohl bemerkte er gelegentlich,
dem Papst als Stellvertreter Gottes auf Erden gebührte der Gipfel geistlicher

>) Op. cit. p. 298.
2) Op. cit. p. 302 f.



202

und weltlicher Macht; aber er verband diesen an sich nicht neuen Gedanken
mit einer gerechteren Würdigung des Staates, indem er im Anschluß an
Aristoteles die naturgemäße Entstehung und selbständige Aufgabe des Staates
feststellte. Aber während schon Albert der Große und Thomas von Aquino
zugaben, daß die Vernunft gewisse Mysterien des Glaubens nicht beweisen
könne, riß Duns Scotus Glauben und Wissen, Theologie und Philosophie wieder
auseinander, indem er höhere Ansprüche an die Vernunft stellte und damit
das Gebiet ihrer Erkenntnis einschränkte. Während Thomas behauptete, daß
die Vernunft den Willen leite, erklärte Duns Scotus, daß der Wille von der
Vernunft frei sei und von ihr nur die Objekte vorgelegt erhalte. Darin bahnte
Duns etwas Neues an, daß er das geistige Leben nicht in der Kontemplation,
sondern in der vom Willen geführten praktischen Tat gipfeln läßt. Und auf
ihn folgt Occam, der als Erneuerer des Nominalismus noch neue Zersetzungskeime

in die mittelalterliche Weltanschauung hineinträgt; seine Erkenntnis-
lehre kristallisiert sich um den Grundsatz der Empirie, der aber noch lange
reine Theorie blieb. Dagegen in allen transzendentalen Fragen verweist er auf
den Glauben. Aber Duns steht trotzdem noch auf dem Boden des mittelalterlichen

Christentums, nur daß er die Kluft zwischen dem absoluten und
willkürlichen Gott und der mit schrankenloser Freiheit ausgestatteten Seele

erweiterte, während sie früher tunlichst verschleiert wurde. Wir erinnern an
frühere Erörterungen, um klar zu machen, wie im Wechsel der Anschauung
vom Verhältnis des Diesseits zum Jenseits das künstlerische Schaffen eine

durchgreifende Wandlung erfuhr.
Nun erübrigt sich aber noch die Erklärung des mittelalterlichen Substrates,

d. h. Inhalts und der Veranlassung dieser neuzeitlichen Formen. Hiefür mag
nun weniger die Geschichte der Philosophie als die Dogmengeschichte *)

Aufschluß zu erteilen. Die mittelalterliche Denkweise fand im Gegensatz von
Priester und Laie, von Vermittler und Empfänger des Sakraments ihre Krönung.
Für die Kirche und ihre Organisation fiel nun aber gerade auf die Lehre von
den Sakramenten der Hauptnachdruck; sie sind, nach Hugo von St. Victor,
die visibilis forma invisibilis gratiae. Hauptsächlich das Sakrament der Buße
begründet die Abhängigkeit der Laien von Priester und Kirche; durch ihre
Strafen hat sie ihn vollständig in der Hand. „Sie verfügt über einen Schatz

guter Werke, der dem Einzelnen zugute kommen kann, und der durch meri-
torische Werke zu vermehren resp. zu erneuern ist. So hat die Kirche nicht
bloß für das Diesseits sondern auch für das Jenseits Mittel der Beruhigung in
der Hand, nachdem sie zuvor durch die Lehre von den Höllenstrafen und vor
allem von dem Fegefeuer die Gemüter beunruhigt hat." Man erinnere sich
der drastischen Darstellungen des jüngsten Gerichts, die das 15. Jahrhundert
in Plastik und Malerei hinterlassen hat; wie früher prangen sie an sichtbarster
Stelle der Kirchen, entweder am Hauptportal oder am Triumphbogen, freilich

') Vgl. Ad. Harnack, Dogmengeschichte III. — Dorner, Grundriß der Dogmengeschichte.
Berlin 1899. p. 239 ff.



203

in höchst modern realistischer Auffassung aller Einzelheiten. Selbst Duns
Scotus, der doch die Selbständigkeit des einzelnen Individuums viel stärker
betont und den positiven Wert der Welt höher einschätzt, als es seine

Vorgänger taten, auch er verlangt, daß sich der Einzelne noch nach den Vorschriften
der Kirche richte, die ihn durch ihre Absolution in Abhängigkeit erhält. Die
Sakramente vermittelten die Gnade. Der Gnadenprozeß der Versöhnung
zwischen Gott und Menschen war an die Kirche gebunden. Im Abendmahl
erwies sich die Kirche als Versöhnungsanstalt ; wie ließen sich die unzähligen
Seelenmessen, die nach Thomas von Aquino die Pein im Fegefeuer mildern
können, anders erklären denn als unverminderte Wertung der Transsubstan-
tiationslehre. Wenn die heftige Opposition gegen sie wohl eine neue Zeit
verkündete, so muß ihre durchaus unberührte Wirkung auf die Menge als Nachleben

des Mittelalters bezeichnet werden. Und hatte etwa das Sakrament der

Ordination, welches dem Priester dem Laien gegenüber den Charakter des

indelebilis verleiht, und worauf die Organisation der Kirclie beruhte, an Wert
eingebüßt Die ganze Sakramentenlehre hat die eine Gnade, welche in der
unmittelbaren Gottesgemeinschaft enthalten ist, in eine Vielheit von Eiuzel-
gnaden zerstreut, wodurch die eine ursprüngliche Gnade veräußerlicht, mechanisiert

und dadurch, daß jene durch gute Werke erreichbar sind, ihres ethischen
Charakters beraubt wurde. „An Stelle der einheitlichen Verbindung mit Gott
tritt eine in einzelne Momente zerteilte Vermittlung der Kirclie zwischen Gott
und dem Menschen. Anderseits ist nun freilich diese Gnadenspenderin stets
da, sie umfaßt mit ihren Gnaden die wichtigsten Momente des Lebens von der

Wiege bis zum Grabe, und der Einzelne weiß sich so beständig von der

Fürsorge der mütterlichen -Kirche umgeben, ein tröstliches Bewußtsein für solche

Charaktere, die nicht auf eigene unmittelbare Gemeinschaft mit Gott zu fußen

wagen1)." Wann ist dieses Charakteristikum mittelalterlicher Religiosität
intensiver in Wirkung getreten als im 15. Jahrhundert? Ein einziger Blick
auf eine Fülle von Bildwerken zeigt, daß Maria, trotzdem sie in irdischer
Gestalt auftritt, doch noch als reine Jungfrau, die zugleich Mutter ist, die Kirche
symbolisiert. Und hat sie zu dieser Zeit Gnade und Fürbitte weniger nachdrücklich

geübt als im 13. Jahrhundert?
Das blieb in der katholischen Kirche bis auf den heutigen Tag.
Die Zeit der Reformation charakterisiert sich zunächst durch den seit langem

vorbereiteten endgültigen Sieg des Laienelementes. Aber damit die Kunst auch
eine andere werde, bedurfte es nicht nur äußerlich der Aufnahme italienischer
Formen, sondern für die große, monumentale Kunst mußten die dogmatischen
Grundlagen andere werden. Erasmus erklärte, die Kirche sei nicht mehr der

alleinige Weg zu Gott ; er verwarf den bisherigen Kultus und stellte das Dogma
als scholastisch hin. Luther betonte die Tröstereigenschaft Christi und sah den

Wert der Buße in der Liebe zur Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit Gottes erkannte
er als die vergebende und den Sünder rettende Barmherzigkeit. Die christ-

x) Dorner Op. cit. p. 360.



204

liehe Sittlichkeit riß er aus ihrer von der Kirche festgelegten transzendentalen,
doch werkgerechten Richtung heraus und erhob sie zu einer durchaus persönlichen,

indem er sie auf die nächstliegenden, im Glauben ausgeführten Gebote
aufbaute. So hatte Luther auch die persönliche von den dinglichen Elementen
befreite Religion wieder entdeckt. „Die Gnade ist nicht mehr eine naturartige
Qualität, die dem Menschen eingepflanzt wird, sondern die persönliche
Gesinnung Gottes" — das Ziel des Christen nicht mehr die Tilgung von Strafen
und Erwerb von Verdiensten, sondern die Entwicklung der ganzen
Persönlichkeit vom alten Menschen der Gottesferne und der Selbstsucht zum neuen
Menschen des Glaubens, der Demut und der Selbstverleugnung ^," Zum
Besitz Gottes brauchte es keine Technik der Askese und der Kontemplation
mehr, sondern nur der Erkenntnis der rettenden Liebe Gottes. Es gab kein
Priestertum des Standes mehr, sondern ein allgemeines Priestertum der Christen.
Die Kirche ist die Gemeinschaft des Glaubens, der Liebe, der Demut und Gottesfurcht.

Die Sakramente treten in den Dienst der ethischen, persönlichen
Religion. Die Hauptangriffe Luthers auf die alte Kirche erfolgten 1520 und 1521
in der Ablehnung des äußeren Kirchenwesens, im Angriff auf die Sakramentslehre

und in der Verkündigung der Freiheit des Evangeliums. — In der
Auffassung der Sakramente weichen bekanntlich die Reformatoren voneinander
ab 2) ; während Luther fünf Sakramente aufgab und nur Taufe und Abendmahl

beibehielt, gab er ihnen doch unter Zurückziehung auf die katholische
Auffassung den Charakter einer heiligen Handlung, in der objektiv eine Gnade
vermittelt wird; für Zwingli dagegen sind die Sakramente nicht Vehikel der
Gnade, sondern im besten Fall nur Darstellungsmittel der Vorgänge, welche
der Gläubige in seinem Innern bereits erfahren hat. Die Sakramente sind Zeichen
einer heiligen Sache, Zeichen durch welche sich der Mensch als werdendes oder
seiendes Glied der Kirche bekennt, wobei aber mehr diese als er selbst seines

Glaubens vergewissert wird. Für Calvin bedeuten sie nur Zeugnisse, einmal
der Gnade Gottes gegen die Gläubigen, zweitens aber auch des Glaubens der
Gemeinde gegen Gott. So verstehen wir, daß Luther selbst nicht bilderstürmerisch

gesinnt war, und daß sich seine Kirche der Kunst auch weiterhin
bediente 3), während die beiden anderen Reformatoren die bildenden monumentalen

Künste als Mittel zum Gottesdienst ablehnten. Die kirchliche Kunst
hörte auf, sie machte der humanistisch-italienisierenden Platz.

Wäre nun aber die dogmatische Grundlage das Entscheidende für die

Abgrenzung des Begriffs mittelalterlicher Kunst, so müßte dieser ja bis auf die

Gegenwart ausgedehnt werden. Nein, für die Kunst der katholischen wie der
lutherischen Kirclie wird die mittelalterliche Kunst nach langem Kampf von
der neueren abgelöst. Das war der Fall im 16. Jahrhundert, als auch die
katholischen Kirchenlehrer das Wesen der christlichen Kunst früherer Jahrhunderte,
nämlich ihre symbolische Sprache, ihre Ikonographie und die naive Sprache

x) Müller, Kirchengeschichte p. 218 f.
2) Vgl. Realenzyklopädie für protestantische Theologie 17 p. 372, 374, 376.

3) Op. cit. 11 p. 175.



205

ihrer Legenden nicht mehr verstanden *), als man die vollständigen Erzählungen
der Legenda aurea, die Wunderlichkeit der Mysterienspiele und ihren Niederschlag

in der bildenden Kunst nach Maßgabe der Bibel und der Kirchenväter
kritisierte, das Vorhandene als pietätvoll gehütetes Volksgut zwar nicht
zerstörte aber doch in der weiteren Entwicklung unterband, als klassisches
Empfinden die Formwiedergabe bestimmte und stärkeres inneres Gefühlsleben
den seelischen Gehalt der Gegenstände steigerte, als vollendete Kenntnis des

menschlichen Körpers und unbedingtes Beherrschen des Raums und Lichts
den Wert der Darstallungen ausmachte, als die Künstler nicht mehr mit den

neu entdeckten Problemen ihr Leben lang rangen und schließlich doch einer
außerhalb des Vorgangsinhalts liegenden, letzten Grundes trotz alles Realismus
doch transzendental zu nennenden Auffassung huldigten; man weiß aber auch,
wie z. B. in einem Grünewald, Bosch und Brueghel das Mittelalter mit seinem

Geisterspuk und seiner burlesken Komik nicht auszuscheiden war.

Resultat. Der erste Teil hat über den gegenwärtigen Stand der Forschung
orientiert und dabei gezeigt, wie manche Frage noch der Aufstellung — von
der Lösung gar nicht zu reden — harrt. Die Ausführungen des zweiten Teils
legten dar, wie die Skulpturen des Basler Münsters die Entwicklung der
mittelalterlichen und „neuzeitlichen" Plastik illustrieren, und wie sich die geistvollen
entwicklungsgeschichtlichen Ausführungen Dvoraks auf sie anwenden lassen.

Der dritte Teil stellte sich die Auseinandersetzung mit dem Grundgedanken
des genannten Werks zur Aufgabe. Dvorak hat das Verdienst, auf eine neue
Quelle zur Erklärung der bildenden Kunst hingewiesen zu haben : auf die
philosophischen Strömungen, in deren Abwandlung er wunderbare Analogien mit
dem künstlerischen Wandel entdeckt. Er setzt also voraus, daß die Künstler
jeweilen genau das gleiche Verhältnis des Subjekts zur Umwelt in sich getragen
wie die Philosophen. Zieht man nur das Formale in Rücksicht, so mögen Dvoraks
Ausführungen bis zu einem gewissen Grade zu Recht bestehen, doch sei betont,
daß sie der Gefahr der Einseitigkeit nicht entgangen sind, weil sie zu
ausschließlich auf dem einen Gebiet des geistigen Lebens, das Dvorak als Quelle
der bildenden Kunst ansieht, beruhen. Unsere Ausführungen legten aber dar,
daß die Veranlassung zur bildenden kirchlichen Kunst des 15. Jahrhunderts
die vollkommen mittelalterlich gerichtete Dogmatik und wie vor alters, die

Symbolik war, daß sich mittelalterlich-religiöse Gedanken in weltlich realistischer
Form zeigten und auch so noch vorab den einen Zweck, die Macht und Heiligkeit

der Kirche zu stärken und zu stützen, verfolgten. Umfassendere
Darstellungen der mittelalterlichen Philosophie, als sie Dvoî-âk trotz seiner gründlichen

Kenntnisse gibt, lassen das 15. Jahrhundert auch auf philosophischem
Gebiete als unklare, mannigfaltige, von Widersprüchen erfüllte Zeit erkennen
und rücken die Männer der Neuzeit, Duns Scotus und Occam, auf die Stufe von
Meistern, die erst einen Übergang zu den wirklich neuzeitlichen Empirikern bilden.

*) E. Mâle, L'art religieux de la fin du moyen âge en France p. 534 ff.



2o6

Die Skulpturen des Basler Münsters, vom 12. bis zum 16. Jahrhundert,
spiegeln das Verhältnis der Besteller zur Kirche als das einer unbedingten
Unterwerfung unter ihre Heilslehren, und sie spiegeln auch die im Unbewußten des

Künstlers tätigen Kräfte, die in den Schriften der Philosophen aber auch in
den Werken der Dichter ihre Parallelen finden. Wenn sie nun einmal in zeitlich

bestimmte Gruppen aufgeteilt werden müssen, so sei, teils im Einklang
mit Dvoî-âk, teils im Gegensatz zu ihm folgende Teilung vorgeschlagen:

1. Frühes, im ausgehenden Altertum sich bildendes Mittelalter (Apostel- und
Vinzenztafel) ;

2. Hohes oder rein spiritualistisches Mittelalter (romanische Kunst) ;

3. Reifes oder irdisch-ethisches Mittelalter (Gotik) ;

4. Spätes, in der werdenden Neuzeit sich auskämpfendes Mittelalter, Zwiespalt
zwischen innerer Nötigung und äußerer Veranlassung, zwischen Glauben und
Erkennen (Spätgotik).

Prinzipiell sei zum Schlüsse bemerkt, daß nie eine einzige Äußerung des

Geisteslebens, auch die Philosophie nicht, den Schlüssel zum innersten Wesen
der bildenden Kunst gibt, sondern nur die psychologische Untersuchung aller
Lebensäußerungen eines Volkes; nur die Psyche ist der gemeinsame Nenner
für alle Faktoren, nur sie der Urquell für die allgemeinen Lebensäußerungen.


	Die Bildwerke des Basler Münsters im Lichte der neuesten Forschung

