Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 22 (1920)

Heft: 3

Artikel: Die Bildwerke des Basler Miinsters im Lichte der neuesten Forschung
Autor: Escher, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159906

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bildwerke des Basler Minsters im Lichte der
neuesten Forschungen.
Von K. Escher.

(Schlufl.)

Wihrend nun die Bildwerke des 14. und beginnenden 15. Jahrhunderts in
der Hauptsache (abgesehen von den Masken mit Blattwerk) alte Themata neu

Abb. 3.

darstellen, bringt die Iolgezeit auch hier eine I'lille neuer FErfindungen
hauptsichlich durch Kombination von ‘Tier und Mensch, und zwar durch
Kérperformen, :Gebarcn und Gewandung. Die Verbindung von Tier und
Mensch war an den romanischen Teilen noch selten zu finden; an den Chor-
stithlen bilden sie das auszeichnende Merkmal, und zwar sind es die Zwickel-
filllungen der Riicklehnen?!), welche die Wandlung am iibersichtlichsten dar-
stellen; doch bieten auch Wangen, Kndufe und Miserikordien manch vorziig-
liches Beispiel 2) (Nr. 83, 86, 102, 133, 138, 140). Abgesehen von den mannig-
faltigen menschlichen Oberkorpern mit der herrlichen Physiognomik und Mimik

1) Op. cit. Serie IX 1o8—rizo.
?) Op.cit. N 83, N 86, N 102, N 133, N 138, N 140.



293

der Gesichter beachte man, wie verschiedenartige ‘I'ierleiber hier zur Ver-
wendung kamen. Um zum Vergleich mit Fritherem nur die Drachen heraus-
zugreifen, sei, abgesehen von der ja schon frither bemerkten Knorpelung von
Riicken und Schwanz die Einbettung des Auges in Faltenwiilste, die lange,
gewellte und spitze Form der Ohren und des Bartes und die an Fledermiuse
gemahnende Form der Fliigel hervorgehoben. Dahin gehort auch die Prizisierung
des Greifentypus in den Chorstithlen ') (Nr. 131) gegeniiber der Himmelfahrt
Alexanders an einem Kapitell des Chorsumgangs 2).

Angesichts der prachtvollen Vegetation in den Bogenliufen des Haupt-
portals fragt man sich,
ob das 15. Jahrhundert
wirklich noch Neues zu
bringen vermochte. Ne-
ben vielen Beispielen
stilisierter "Pflanzen zei-
gen die Chorstiithle ver-

hdltnismdBig  wenig

Neues: die Schilfstauden,
welche eine Miserikor-
die 3) zieren, sind streng
symmetrisch angeordnet.
Aber einmal herrscht in
diesen Holzschnitzereien
aus der Mitte des 15.
Jahrhunderts wieder das
schon bei anderer Ge-
legenheit hervorgehobene
Gefiihl fiir Stofflichkeit;
in den Kehlen des Haupt-
portals 4) sind wohl alle Abb. 4. Miserikordie des Chorgestiihls,

Pflanzen mit der groBten

Sorgfalt behandelt; aber Zweige, Blumen und Blidtter tragen alle Stein-
charakter, so da3 man sich, trotz aller Bewunderung fiir die technische Meister-
leistung, bei aufmerksamer Betrachtung des Gefiihls der Kilte nicht erwehren
kann; der Steinmetz hat die Form, nicht aber den Stoff erfa3t. Wie haben
die Verfertiger der Chorstiihle (dagegen) die Weichheit, Geschmeidigkeit, Saftig-
keit und die lichtreflektierende Eigenschaft eines Blattes von der Rauhigkeit
und Zerrissenheit einer Rinde zu unterscheiden gewuf3t, auch bei rein stilisierten
Pflanzen 3) (Nr. 76, 124, 125, 139, 149, 161, 163). Und ferner mull betont

-

@)

p: ¢it. N 131,

Op. cit. Serie VI 73.

. cit. Serie XI 150.

. cit. Serie XIII 173—176.

. cit. Serie XI 149; Serie XIII 161, 163; N 76

- e e
—_— — — — —
S
O
=)

o
o

en

o
g

N 80, N g1, N 106, N 124, N 125, N 130.

) ]



104

werden, dafl eine reichere ornamentale Phantasie die Bewegung der Blitter
und ihre Kombinationen mit Stielen und Zweigen regiert. Die bezeichnendsten
Rankenornamente der Spitgotik besitzt das Basler Miinster in den Schnitzereien
zahlreicher im Chor aufgestellter Banke 1) (Nr. 154—178).

In den Grabmailern des Miinsters vermag der vollstindige Realismus den
altertiimlichen Dualismus erst nach Mitte des 15. Jahrhunderts zu iiberwinden.
Figiirliche Grabmailer des 12. und des 13. Jahrhunderts fehlen; dagegen zeigen
die Denkmailer bis in die erste Hilfte des 15. Jahrhunderts hinein den Zwie-
spalt zwischen Darstellung des Lebenden und Toten, d. h. eine als Liegefigur
verwendete Standfigur mit gefalteten Hidnden, einem durch ein Kissen oder
den Helm unterstiitztes Haupt, aber offenen Augen; der Dualismus wird gleich
bei den #ltesten Grabmailern (Konrad Schalers von Benken %) und Rudolfs von
Tierstein 3) dadurch verstiarkt, dal das Haupt wie bei einem Schlummernden
zur Seite gelegt ist, wiahrend wie gesagt die Augen offen bleiben. Die Kopfe
beider Ritter diirften trotz ihrer ganz verschiedenen Form sowie der verschie-
denen Art des Mundes nur in sehr bedingtem MaB als Portrite anzusprechen
sein, da sie nicht das Alter von 68 bezw. 56 Jahren wiedergeben, sondern
auf ein fritheres Alter schlieflen lassen. Das Basler Miinster besitzt also Grab-
malstypen, welche sich jener anderweitig nachweisbaren vollstindigen Ideali-
sierung des Toten anschlieBen, die besagen sollte, daB dieser, gleichviel in welchem
Alter er verstorben, im Lebensalter Christi, also 33jahrig, zum ewigen Leben
erwache. Die Verwendung des Portrits am Grabmal li8t sich seit Ende des
13. Jahrhunderts nachweisen. Der Kiinstler, der die Grabfigur der Konigin
Anna und ihres Sohnchens %) meil3elte, hatte weder die Toten gekannt, noch
die Leichen gesehen, noch irgendeine Abbildung, weder Miniaturen noch Toten-
masken besitzen koénnen. Zwei spitere Grabfiguren des 14. Jahrhunderts,
diejenigen der Domherren Thiiring von Ramstein (geb. 1318, gest. 1367%) °)
und Walter von Klingen (gest. 1388) ¢) behalten das Standmotiv unvermindert
bei, kreuzen aber, um den Eindruck einer aufgebahrten Leiche zu festigen,
die Hinde iiber dem Korper, wogegen aber die Kopfe mit gedffneten Augen-
lidern dank der verstirkten PortritmiBigkeit nur noch lebendiger wirken.
Konventionell wie der Ornat dieser Chorherren ist auch die ganze steife Riistung
der beiden Ritter Burkhart von MaaBmiinster (gest. 1383)7) und Heinrich Reich
von Reichenstein (geb. 1344, gest. 1403) 8) behandelt, wobei letzterer nur durch
seinen starken Schnurrbart dem unbirtigen, jugendlichen Burkhart von MaaB3-
miinster gegeniiber , portritmiBiger’* erscheint. Einen merkwiirdigen Riick-

-

Op. cit. Serie VIII 106, 107; N 154—178.
Op. cit. Serie VII 83.

Op. cit. Serie VII 84.

Op. cit. N 64 a.

Op. cit. Serie VII 85.

Op. cit. Serie VII 8;.

Op. cit. Serie VII 86.

Op. cit. Serie VII 88.

L L
— e D o T —



schritt in altertiimlichen Dualismus zeigt die als Johann von Fleckenstein ?)
zu deutende Grabfigur eines Bischofs mit Standmotiv, gekreuzten Hinden,
zur Seite geneigtem Haupt aber offenen Augen, wobei wenigstens die Form
des Mundes auf PortritmaBligkeit Anspruch erheben darf. FEinen anndhernd

§

&

A
Vi d

1=

',‘ £;>
2
b !
=X
5!
=3
9‘
=
e
<)
2

N
4

PRIn T P:.fﬂ)(] 64_»<~).u

Abb. 5. Grabmal Thiirings von Ramstein, Abb, 6. Grabmal Arnolds von Rotberg,

iiberzeugenden Grad von Naturwahrheit erreichen erst die Grabmiler des
Bischofs Arnold von Rotberg (gest. 1458) %) und des Domherren Georg von
Andlau (gest. 1466) %). Man darf freilich nicht erwarten, dal8 die Knie sich
unter den Kleidern abheben, allein beide Figuren haben das Haupt leicht zur

1) Op. cit. Serie VII 89.

%) Op. cit. Serie VII go.

3) Op. cit. Serie VII gr1.



196

Seite geneigt und dabei die Augen geschlossen. Wihrend nun aber bei Georg
von Andlau das Gewand ganz konventionell behandelt ist, hat der Kiinstler,
der die Bischofsfigur meillelte, in der Anordnung des Pedums und speziell des
Velums und auch in den Falten der Alba auf den Zustand des Liegens Riick-
sicht genommen. In ganz anderem Sinn wirkt der Meister des Utenheimgrabes
,,realistisch’’, seine Grabfigur ist nicht als Leiche sondern lebend, in einer Ka-
pelle betend, aufgefal3t.

Das grundsitzlich neue Verhiltnis der Kunst zur Natur mufte auf so breiter
Basis studiert werden, weil nun die Frage, ob die Bezeichnung ,Mittelalter"
fiir das 15. Jahrhundert in irgendeinem Sinne noch zuldssig sei, der Lésung
harrt.

Was uns in der letzten und gr68ten Gruppe von Bildwerken entgegentrat,
war das bewullte Naturstudium, das Streben, die Kunst ohne Riicksicht auf
alle anderen Gesichtspunkte in erster Linie im steigenden MafBle zur.treuen
Wiedergabe der an einem bestimmten Modell wahrgenommenen Wirklichkeit
zu befidhigen. Was bis dahin eines der Ausdrucksmittel des mittelalterlichen
Dualismus gewesen ist, verwandelte sich in selbstindiges Ziel, in die wichtigste
Aufgabe des kiinstlerischen Fortschrittes, der gegeniiber alles andere an-
scheinend zuriicktreten mullite. Es ist dies derselbe Weg, den fast gleichzeitig
in der Erkenntnislehre die Neonominalisten und Terministen Durand, Wilhelm
Occam und Johann Buridan eingeschlagen haben, indem sie theoretisch alles
Wissen und jede dem Menschen durch eigene Kraft erreichbare Wahrheit auf
sinnliche Einzeltatsachen zuriickzufithren versuchten. , Die Wissenschaft ist
an die dullere Erfahrung angewiesen, und da es in der Welt der Wirklichkeit
keine Universalien gibt, so kann die Erkenntnis ihren Ausgang auch nicht
vom Allgemeinen, sondern nur vom Besonderen nehmen’ — so lehrte Occam,
der groe Vorldufer Bacons und Spinozas, und diese Lehren koénnen als ein
Kommentar dazu dienen, was sich bald darauf, hauptsichlich in Frankreich,
wo ja auch der ideelle Mittelpunkt der neuen Erkenntnistheorie war, vollzogen
hat 1).“ _

Wie aus der Lehre von der doppelten Wahrheit die autonome Wissenschaft
der Neuzeit ausging, so hat der neuzeitliche Realismus seinen Ursprung in der
realistischen Komponente der Gotik, die nun kiinstlerischer Selbstzweck wird.
Die Gotik des 13. und 14. Jahrhunderts hat die Quelle ihrer h6heren geistigen
und kiinstlerischen GesetzmiBigkeit nicht in der Wirklichkeit sondern jenseits
der vergianglichen Natur gesucht, in suprarationellen Beziehungen, denen gegen-
iiber die Erscheinungen der sichtbaren Welt nur subordinierte Momente waren,
die nicht das Bleibende, Ewige, Normative, sondern im Gegenteil das Einmalige,
Vergingliche, unendlich Mannigfaltige verkérperten Tatsachen, welche an sich
bedeutungslos, doch ad maiorem Dei gloriam, als Testimonia und Exemplifi-
kationen des Ubernatiirlichen durch das Sinnliche, der Gottesschau in dem
geringsten seiner Werke, in dem groBen idealen System der spatmittelalterlichen

1) Dvofak Op. cit. p. 111 f.



197

geistigen Kultur eine individuelle Daseinsberechtigung gefunden haben. (Anm.:
,,Gott freut sich schlechthin aller Dinge‘‘, sagt Thomas von Aquino, ,,weil jedes
mit seinem Wesen in tatsidchlicher Ubereinstimmung steht.”) So fiihrte der
transzendentale Idealismus des Mittelalters in seiner neuen Verbindung mit
weltlichen Werten zum extremen Naturalismus. Somit stiinden also die aus
dem 15. Jahrhundert stammenden, unter dem Schlagwort des , Realismus‘
zusammengefaBten Werke des Basler Miinsters auBlerhalb des Bannkreises
des Mittelalters. Aber sind wirklich alle Fiden abgebrochen? Ist das Verhiltnis
des schopferischen Subjekts zur umgebenden Welt konsequent ein neues, und
ist es iiberhaupt das allein Malgebende, oder haben nicht auch die Voraus-
setzungen, unter welchen diese Werke entstanden, ein entscheidendes Gewicht ?
Wenn aber die Grenze des Mittelalters wieder nach vorwirts verschoben wird,
wann tritt der entscheidende Wendepunkt ein, der das Mittelalter abschlieBt
und die Neuzeit inauguriert? Darf iiberhaupt ein entscheidender Wendepunkt
angenommen werden, wo es sich um die Wandlung einer Weltanschauung
handelt ?

3.

Als charakteristischer Zug der neueren Kunst wird betont, dafl sie ihren
Tatsachensinn an alten Inhalten erprobt habe; die Bibelillustratoren und Bre-
viarienmaler wurden durch die profane Kunst in ihrem Streben nach absoluter
Naturtreue unterstiitzt. Die alten Inhalte waren also doch noch wertvoll und
darstellungswiirdig. Nun ist das freilich kein Beweis dafiir, daB das Mittelalter
noch bis iiber 1500 hinaus dauerte; denn angesichts der Tatsachen, dal noch
viele Themata in die Reformation hinein fortsetzten und das Mittelalter in
vieler Hinsicht ja bis auf den heutigen Tag in Kraft geblieben ist und seine
Lehren immer noch illustriert werden, wire eine Periodencinteilung iiberhaupt
unzulissig.. Auch in der Uberzeugung, daB die nordische Renaissance nichts
anderes als verkappte, mit siidlichen Formen umkleidete Gotik ist, erscheint
eine Periodenteilung unzweckmiBig, jedenfalls eine Verschiebung der Grenze
nach vorn als irrelevant.

Fragen wir nun aber, ob die Kunst des 15. Jahrhunderts nicht Symptome
aufweist, welche auch diese Zeit als Epoche des Ubergangs mit zwiespaltigem
Charakter erkldart. Selbstredend darf nun die Betrachtung nicht auf das Basler
Miinster beschrinkt bleiben, wo es sich um die Ldsung einer prinzipiellen Frage
handelt. Wenn man sieht, wie sich zwar eine neue Raumkunst durchsetzt,
wie aber die gotischen Formen nicht nur nicht beseitigt sondern sogar ver-
feinert werden, wie MafBlwerk, Krabben, Fialen, Kreuzblumen etc. ganz be-
sondere Sorgfalt erfahren, wie die Statuen nach wie vor Pfeiler und Giebel
verzieren, also der Architektur unterworfen sind, wie sie freilich wegen der
zunehmenden Auflésung des Baukorpers keine geschlossenen Systeme mehr
darstellen sondern nur noch Kapitel und Ausziige aus solchen, wie die Dr6lerien,
das Erbe der romanischen Kunst, keineswegs verschwinden, sondern sich sogar
vermehren und ausbreiten, wie die Gestalten vielfach nur Triger eines auf



198
das Jenseits gerichteten Gefiihlsausdrucks sind und wenig am Irdischen haften,
und wie schlieBlich die knitterige Gewandung keineswegs den Koérper in seiner
natiirlichen Form zur Geltung bringt, sondern seinen Gefiihlsinhalt selbstindig
verstarkt und den Korper ibertont, dhnlich, aber doch noch lauter als in der
Gotik; angesichts dieser Tatsachen mag es doch als bedenklich und anfechtbar
erscheinen, vor 1400 einen Schnitt zu machen, der zwei Zeitalter grundsitzlich
voneinander scheiden soll. Man darf doch nicht {ibersehen, daB die uralte Typo-
logie gerade in den Armenbibeln und dann speziell im Speculum humanae
salvationis neue Differenzierung und Festlegung fand; dazu gehort das Fort-
leben des Planetenglaubens, die Bliite des geistlichen Schauspiels, die gesteigerte
Bedeutung des jiingsten Gerichts (s. u.), all das sollte von vornherein verbieten,
das Mittelalter apodiktisch schon 1350 als beendigt zu erkliren. Man erinnere
sich .doch daran, wie die Gotik selbst in Italien iiber diese Grenze hinaus fort-
dauert: St. Petronio in Bologna, der Dom in Mailand, Venezianer Profanbauten.
Ghiberti starb 1455 als der letzte Gotiker; wie lange lebte die altertiimliche
Art in Fra Angelico (gest. 1455) weiter! Die sienesische Malerei behilt auch in
der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts einen durchaus retrospektiv gotischen
Charakter !). Solange noch die Grabfigur auf dem Sarkophag oder Tischgrab
in der Kirche das Harren auf die leibliche Auferstehung symbolisierte, war
die transzendental mittelalterliche Gesinnung nicht beseitigt; erst die Grab-
méler mit lebensgroBen stehenden oder knieenden Figuren waren Ausdruck
der neuzeitlichen Autonomie der Personlichkeit. Wenn das Utenheimgrab
(1501) den Verstorbenen unfer den Kalvarienberg placiert, und zwar in kleinem
MafBstab, so heifit das doch wohl nichts anderes, als dal der Einzelne sich zwar
vom Tod zum ILeben erhebt, aber sich doch dem groBlen Erlésungswerk mit
vollster Hingebung unterordne und nur im Kreuzestod Christi und der Fiir-
bitte zahlreicher Heiliger die Gewihr der Seligkeit empfinde. Und die Aus-
schmiickung des Miinsters und der Kreuzginge mit Wappen, Epitaphien und
figiirlichen Grabmilern, gerade im 15. und am Anfang des 16. Jahrhunderts,
bewies sie nicht in nachdriicklichster Weise eine glithende Hingabe an die
Kirche 2)? Man kennt die brennende Sehnsucht des deutschen Volks nach dem
Heile, seine verzehrende innere Unruhe, die sich in imponierender duBlerer
Kirchlichkeit betitigte; ja, die Kirche schien michtiger als je, das Sinnen und
Denken der Deutschen zu beherrschen. ,,Es ist, als wollte sich das alte kirch-
liche Wesen noch einmal recht reich und griindlich ausleben.” Der Wetteifer
von reich und arm im Ausbau und Schmuck der groBen Kirchen in Reichs-
stidten und kleinen Orten, die Darbringung von Hab und Gut fiir den Kirchen-
bau und schlieBlich die groBen pipstlichen Indulgenzen, all das erinnert doch

1) Richard Hamann hat versucht, in der italienischen Malerei der 2. Quattrocentohilfte eine
»Renaissancegotik’‘ nachzuweisen. Die Friihrenaissance der italienischen Malerei. Jena 1909. —
Uber das Prinzipielle dieser Periodenscheidung vgl. auch F. X. Kraus, Geschichte der christl. Kunst
II 2 p. 43. Freiburg 1908.

%) F.v.Bezold, Geschichte der Reformation. — Oncken, Allgem. Geschichte III 1. — K. Miiller,
Kirchengeschichte II p. 35 ff.



199

stark an die Kirchenbaubegeisterung des 12. und 13. Jahrhunderts. Ein starker
Lokalpatriotismus verband sich mit lebhaftem kiinstlerischem Bediirfnis. Der
Pflege der intimen personlichen Frommigkeit dienten die Briider vom gemein-
samen Leben mit ihrer Ubung ménchischer Zucht und Pflege der Mystik und
Askese. Aber mit der Bereicherung der Kirchenschitze, mit der zunehmenden
Zahl von Gotteshidusern, Stiftungen und Geistlichen, mit all der unerhérten
Anspannung kirchlicher Leistungen, mit all der glithenden Hingabe an die
sinnlichen Wirkungsmittel der Kirche und an die Weihe ihrer Sakramente, mit
all dem ungeheuern Aufwand von Zeit, Geld und Arbeitskraft gelang es doch
nicht, die Weltlichkeit zu iiberwinden; denn die meisten AuBerungen des kirch-
lichen Lebens tragen geschiftlichen Stempel. ,Man treibt einen durch die
Kirche vermittelten Handel, indem man irdische Giiter gegen himmlische her-
gibt.* Wohl organisierte die Kirche eine starke charitative Tatigkeit; aber als
Gegenleistung fiir die Almosen hatten die Bediirftigen zahllose Gebete fiir
die Geber zu verrichten; die gottgefilligen Leistungen wurden vorwiegend
quantitativ gewertet; die Frommigkeit war nicht mehr absolute Hingabe wie
im Mittelalter, sondern vielfach merkantilisiert. Wohl pflegten die Bruder-
schaften religioses Leben, aber sie waren doch ,,zlinftig organisierte und aus-
gesprochene Versicherungsanstalten fiir das Seelenheil. Der Himmel be-
volkerte sich mit neuen Heiligen; noch nicht genug am Marienkult, erhielt auch
die Mutter Mariae, die heil. Anna, ausgebreitete Verehrung. Gegen die epide-
mische Wundersucht gab es keinen Einhalt mehr. An den Kultus des Rosen-
kranzes, die Reliquienverehrung und Massenerwerbung solcher, an den AblaB-
unfug und die Wallfahrten kann hier nur erinnert werden. Trotz des allmdh-
lichen Sieges der Nationen iiber die universale Kirche, trotz der Widerstinde
der Staatsgewalt und Gesellschaft gegen ihre Bevormundung, und trotz der
Opposition des zweiten und dritten Standes gegen die Weltverneinung, blieb
man doch der kirchlichen Gesinnung treu und lieB sich mittels der Sakramente,
Mysterien, Symbole, Legenden und all der sinnlichen Wirkungsmittel der Kirche
fithren. Nicht ohne Konzessionen an die weltlichen Regierungen hatte das
Papsttum die Gefahr der Reformkonzilien iiberwunden. Aber gerade Deutsch-
land hatte dem Papsttum in der Pfriindenbesetzung bedeutende Rechte zu-
gestanden und muBte sich die Auspressung durch die rémische Finanzwirtschaft
gefallen lassen. Die Verweltlichung der Kirchenfiirsten, Kléster und Kapitel
steigerte nur das Machtgefiihl der Kirche. Wie im hohen Mittelalter waren die
Kapitel der hohen Stifter ausschlieBlich aristokratische Korperschaften. Es
fehlte nicht an Reformen des Klosterwesens, aber diese bewegten sich durchaus
auf dem Boden des mittelalterlichen Monchtums und haben mit der Reformation
nichts zu tun. Es handelte sich um die Erneuerung des alten monchischen
Geistes, oft verbunden mit Pflege der Wissenschaft, Predigt und Seelsorge.
Die Kunst des 15. Jahrhunderts empfingt ihre Nahrung durch die in neue
Verhiltnisse hineingewachsene Macht der mittelalterlichen Kirche oder durch
die zwar mit neuen Erscheinungen verbundene, aber doch im groflen und ganzen
in alten Bahnen sich fortbewegende mittelalterliche Kirchen- und Dogmen-



200

glaubigkeit ; sie beruht auf der scholastischen Lehre von Siinde, Strafe, Gnade,
Sakramenten, guten Werken und der Gemeinschaft des Heils; das religiose
Leben desVolkes und mit ihm die volkstiimlich religiose Kunst blieben von den
tieferen Unterschieden in der Scholastik unberiihrt.

Bedeutet schlieBlich das 15. Jahrhundert in der Philosophie und Dogmatik
eine absolute Neuerung? Die Geschichten dieser Wissenschaften pflegen ein-
miitig das Mittelalter bis ungefihr 1500 ‘dauern zu lassen, und doch sind sie
alle darin einig, daB3 die Zeit von etwa 1400 bis 1500 eine Zeit stirkster Um-
walzung und Auflosung sei, daBl es sich um ein verschwindendes, verfallendes,
immer mehr von neuen Gedanken und neuen Verhiltnissen durchsetztes Mittel-
alter handle. Und trotzdem halten alle an der Bezeichnung fest und beginnen die
Neuzeit in philosophischer und dogmatischer Hinsicht mit dem 16. Jahrhundert;
aber auch diese Begrenzung wird zugunsten des Mittelalters bestritten. Fiir
Fucken bedeutet Thomas von Aquino das hohe, William Occam das spite Mittel-
alter; nach Windelband werden selbst im 15. Jahrhundert, einer Zeit duBlerst
vielspaltiger Bewegungen, noch Versuche eines rationalen Systems religioser
" Metaphysik gemacht, und Nikolaus von Cusa bedeutet fiir ihn einen Versuch,
die Elemente einer neuen weltlichen Wissenschaft in das System des halb
scholastischen, halb mystischen Intellektualismus einzubeziehen. Dall dem
15. Jahrhundert -der Charakter einer Ubergangszeif, nicht eines absolut neuen
Zeitalters zukommt, geht auch aus den Ausfithrungen von de Wulf 1) hervor:
»»Jahrhunderte waren notwendig, um das umfassende Lehrgebiude, welches
das Stammgut der Scholastik bildet, zu errichten. Dieses Gemeingut wird
vom Q. bis zum 12. Jahrhundert allm#hlich angesammelt, im 13. steht es in
vollem Reichtum da, um dann seit Ende des 14. Jahrhunderts nach und nach
zu zerrinnen.* Das 14. und 15. Jahrhundert bedeuten den Verfall der Scholastik,
in Sprache und didaktischer Methode, aber daneben doch auch wieder eine
Hochschitzung des Thomismus. Auf scholastische Residuen weist auch
Baumcker 2) hin, trotz seiner mustergiiltig klaren Darstellung der Auflésung
der mittelalterlichen Scholastik im 15. Jahrhundert; der Thomismus hatte
stets, verteidigt durch die Dominikaner, seinen Kampf gegen Nominalisten und
Scotisten zu fiihren, die sich vorab aus dem Franziskanerorden requirierten.

,,Ein einheitlicher, religiés und theologisch gerichteter Zug beherrscht bis
auf die Zeit des Nominalismus zumeist die gesamte Weltanschauung und den
Wissenbetrieb der Kreise, in denen die Wissenschaft vorwiegend betrieben
wird. Das Prinzip der Arbeitsteilung und der Vertiefung in ein begrenztes Ge-

1) de Wulf, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. Tiibingen 1913. p. 80. Aus den
Ausfithrungen auf p. 93 geht mit absoluter Klarheit hervor, daB sich zwischen die mittelalter-
liche und neuere Philosophie eine lange {Jbergangsperiode schiebt, daB eine schroffe Abgrenzung
unzulissig ist, ja sogar, daB sich die Schicksale der mittelalterlichen Philosophie bis ins 17. Jahr-
hundert fortsetzen. : Das 15. Jahrhundert ist der Verfall und das Erschlaffen der Scholastik.
Dariiber Niheres p. 369 ff.

%) Klemens Biumcker, Geschichte der mittelalterlichen Philosophie in ,,Kultur der Gegen-
wart I 3,



201

biet liegt fern; das zusammenfassende Streben und das Prinzip unterordnender
Gliederung wiegt vor. Man fallt alles Erkennen als ein zusammengeordnetes,
auf den héchsten Menschheitszweck gerichtetes abgestuftes Ganzes auf, in
welchem die niedrige Stufe der hoheren dient. So hatte schon Aristoteles das
Verhialtnis der niederen Wissenschaften zu der ,Weisheit’, d. h. der Meta-
physik, als das einer Dienerschaft bezeichnet, und Philo, der alexandrinische
Jude, hatte diesen Gedanken weiter ausgefithrt, indem er dabei zugleich dem
aristotelischen Begriff der Weisheit den modifizierten Sinn eines von der Gott-
heit ausgehenden hochsten Wissens gibt. Wie dem philosophierenden Theologen
Philo, so ist auch jenen theologischen Denkern des Mittelalters 1) die Theologie
die Kronung des Wissensgebidudes.” — Die theologische Betrachtungsweise
der Scholastik ist nun eine intellektualistische, indem sie in den Vordergrund
die Dogmen von Gott dem Schopfer, dem Erléser und Vollender stellt. ,,Diese
nicht psychologische sondern dogmatische Art der scholastischen Theologie
bestimmt nun auch die besondere Weise, in der man die Spekulation iiber Sinn
und Ziel des Lebens ausgestaltete. Den Ausgangspunkt bilden nicht psycho-
logische Analysen sondern metaphysisch dogmatische Sitze von Gott und
des Menschen Verhiltnis zu ihm.

Die Auffassung der ganzen Weltordnung als einer theonomen ist der
mittelalterlichen Weltanschauung nicht nur FErgebnis, sondern urspriingliche
Voraussetzung 2). Gegen eine asketische Verneinung des Lebens, die keines-
wegs, wie von Eicken behauptet hat, das Kennzeichen mittelalterlicher Welt-
anschauung bildet, erhob sich eine folgenreiche Opposition, indem das Ein-
dringen der artistotelischen Gedankenwelt mit neuen Begriffen die relative
Selbstindigkeit des Irdischen gegeniiber dem Ewigen betonte. Das allumfassende
System der Zwecke, das aus dem Reich der Natur in das Reich der Gnade fiihrte)
brachte die Gegensitze in Einklang, und der Meister dieses Gegensitze iiber-
briickenden und verschleiernden Systems ist Thomas von Aquino. Die Krone
des mittelalterlichen Wissens ist die Metaphysik; ihr sind Psychologie und
Ethik unterworfen. Dem Mittelalter im allgemeinen fehlt der empirische Sinn;
eine vorwiegend abstrakte Geistesrichtung begniigt sich mit begrifflichen De-
duktionen und einem Messen mit absoluten MaBstiben nach abstraktem Waht-
heitsgehalt. In allem gewahren wir an Stelle der selbstindigen experimentellen
Untersuchung die metaphysische Konstruktion. Metaphysisch ist natiirlich
auch die Philosophie des Thomas. Dem Staat wird ein zeitlicher Diesseitszweck
eingerdumt, aber die Kirche ist die Vermittlerin des ewigen Jenseitszwecks;
sie ist dem Staat iibergeordnet, ist als das auf Erden verwirklichte Gottesreich
universal. Das war das theokratische Ideal des Mittelalters. Und dennoch
war es gerade Thomas von Aquino, der in der praktischen Philosophie der Scho-
lastik eine bedeutsame Wendung herbeifithrte. Wohl bemerkte er gelegentlich,
dem Papst als Stellvertreter Gottes auf Erden gebiihrte der Gipfel geistlicher

1) Op. cit. p. 298.
2) Op. cit. p. 30zf.



202

und weltlicher Macht; aber er verband diesen an sich nicht neuen Gedanken
mit einer gerechteren Wiirdigung des Staates, indem er im Anschlufl an Ari-
stoteles die naturgemifle Entstehung und selbstindige Aufgabe des Staates
feststellte. Aber wihrend schon Albert der Grofle und Thomas von Aquino
zugaben, daB die Vernunft gewisse Mysterien des Glaubens nicht beweisen
konne, ril Duns Scotus Glauben und Wissen, Theologie und Philosophie wieder
auseinander, indem er hohere Anspriiche an die Vernunft stellte und damit
das Gebiet ihrer Erkenntnis einschrinkte. Wihrend Thomas behauptete, daB
die Vernunft den Willen leite, erklirte Duns Scotus, daBl der Wille von der
Vernunft frei sei und von ihr nur die Objekte vorgelegt erhalte. Darin bahnte
Duns etwas Neues an, daBl er das geistige Leben nicht in der Kontemplation,
sondern in der vom Willen gefiihrten praktischen Tat gipfeln 1i8t. Und auf
ihn folgt Occam, der als Erneuerer des Nominalismus noch neue Zersetzungs-
keime in die mittelalterliche Weltanschauung hineintriagt; seine Erkenntnis-
lehre kristallisiert sich um den Grundsatz der Emgpirie, der aber noch lange
reine Theorie blieb. Dagegen in allen transzendentalen Fragen verweist er auf
den Glauben. Aber Duns steht trotzdem noch auf dem Boden des mittelalter-
lichen Christentums, nur daB3 er die Kluft zwischen dem absoluten und will-
kiirlichen Gott und der mit schrankenloser Freiheit ausgestatteten Seele er-
weiterte, wihrend sie frither tunlichst verschleiert wurde. Wir erinnern an
frithere Erorterungen, um klar zu machen, wie im Wechsel der Anschauung
vom Verhiltnis des Diesseits zum Jenseits das kiinstlerische Schaffen eine
durchgreifende Wandlung erfuhr.

Nun eriibrigt sich aber noch die Erklarung des mittelalterlichen Substrates,
d. h. Inhalts und der Veranlassung dieser neuzeitlichen Formen. Hiefiir mag
nun weniger die Geschichte der Philosophie als die Dogmengeschichie!) Auf-
schluB zu erteilen. Die mittelalterliche Denkweise fand im Gegensatz von
Priester und Laie, von Vermittler und Empfianger des Sakraments ihre Kroénung.
Fiir die Kirche und ihre Organisation fiel nun aber gerade auf die Lehre von
den Sakramenten der Hauptnachdruck; sie sind, nach Hugo von St. Victor,
die visibilis forma invisibilis gratiae. Hauptsichlich das Sakrament der Bulle
begriindet die Abhéngigkeit der Laien von Priester und Kirche; durch ihre
Strafen hat sie ihn vollstindig in der Hand. ,,Sie verfiigt iiber einen Schatz
guter Werke, der dem Einzelnen zugute kommen kann, und der durch meri-
torische Werke zu vermehren resp. zu erneuern ist. So hat die Kirche nicht
blo@ fiir das Diesseits sondern auch fiir das Jenseits Mittel der Beruhigung in
der Hand, nachdem sie zuvor durch die Lehre von den Hollenstrafen und vor
allem von dem Fegefeuer die Gemiiter beunruhigt hat.” Man erinnere sich
der drastischen Darstellungen des jiingsten Gerichts, die das 15. Jahrhundert
in Plastik und Malerei hinterlassen hat; wie frither prangen sie an sichtbarster
Stelle der Kirchen, entweder am Hauptportal oder am Triumphbogen, freilich

1) Vgl. Ad. Harnack, Dogmengeschichte III. — Dorner, Grundri3 der Dogmengeschichte.
Berlin 1899. p. 239 ff.



203

in hochst modern realistischer Auffassung aller Einzelheiten. Selbst Duns
Scotus, der doch die Selbstindigkeit des einzelnen Individuums viel stirker
betont und den positiven Wert der Welt hoher einschitzt, als es seine Vor-
ginger taten, auch er verlangt, da@ sich der Einzelne noch nach den Vorschriften
der Kirche richte, die ihn durch ihre Absolution in Abhdngigkeit erhidlt. Die
Sakramente vermittelten die Gnade. Der Gnadenprozef der Verséhnung
zwischen Gott und Menschen war an die Kirche gebunden. Im Abendmahl
erwies sich die Kirche als Vers6hnungsanstalt; wie lieBen sich die unzihligen
Seelenmessen, die nach Thomas von Aquino die Pein im Fegefeuer mildern
kénnen, anders erkliren denn als unverminderte Wertung der Transsubstan-
tiationslehre. Wenn die heftige Opposition gegen sie wohl eine neue Zeit ver-
kiindete, so muB3 ihre durchaus unberithrte Wirkung auf die Menge als Nach-
leben des Mittelalters bezeichnet werden. Und hatte etwa das Sakrament der
Ordination, welches dem Priester dem Iaien gegeniiber den Charakter des
indelebilis verleiht, und worauf die Organisation der Kirche beruhte, an Wert
eingebiiBt? Die ganze Sakramentenlehre hat die eine Gnade, welche in der
unmittelbaren Gottesgemeinschaft enthalten ist, in eine Vielheit von Einzel-
gnaden zerstreut, wodurch die eine urspriingliche Gnade verduBerlicht, mecha-
nisiert und dadurch, daB jene durch gute Werke erreichbar sind, ihres ethischen
Charakters beraubt wurde. , An Stelle der einheitlichen Verbindung mit Gott
tritt eine in einzelne Momente zerteilte Vermittlung der Kirche zwischen Gott
und dem Menschen. Anderseits ist nun freilich diese Gnadenspenderin stets
da, sie umfaBt mit ihren Gnaden die wichtigsten Momente des Lebens von der
Wiege bis zum Grabe, und der Einzelne weiB sich so bestindig von der Fiir-
sorge der miitterlichen -Kirche umgeben, ein trostliches Bewuf3tsein fiir solche
Charaktere, die nicht auf eigene unmittelbare Gemeinschaft mit Gott zu fuBen
wagen 1).“ Wann ist dieses Charakteristikum mittelalterlicher Religiositit
intensiver in Wirkung getreten als im 15. Jahrhundert? Ein einziger Blick
auf eine Fiille von Bildwerken zeigt, daB Maria, trotzdem sie in irdischer Ge-
stalt auftritt, doch noch als reine Jungfrau, die zugleich Mutter ist, die Kirche
symbolisiert. Und hat sie zu dieser Zeit Gnade und Fiirbitte weniger nachdriick-
lich geiibt als im 13. Jahrhundert?

Das blieb in der katholischen Kirche bis auf den heutigen Tag.

Die Zeit der Reformation charakterisiert sich zunichst durch den seit langem
vorbereiteten endgiiltigen Sieg des Laienelementes. Aber damit die Kunst auch
eine andere werde, bedurfte es nicht nur duBerlich der Aufnahme italienischer
Formen, sondern fiir die groBe, monumentale Kunst muBten die dogmatischen
Grundlagen andere werden. Erasmus erklirte, die Kirche sei nicht mehr der
alleinige Weg zu Gott; er verwarf den bisherigen Kultus und stellte das Dogma
als scholastisch hin. Luther betonte die Trostereigenschaft Christi und sah den
Wert der BuBein der Liebe zur Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit Gottes erkannte
er als die vergebende und den Siinder rettende Barmherzigkeit. Die christ-

1) Dorner Op. cit. p. 360.



204

liche Sittlichkeit riB er aus ihrer von der Kirche festgelegten transzendentalen,
doch werkgerechten Richtung heraus und erhob sie zu einer durchaus persén-
lichen, indem er sie auf die nichstliegenden, im Glauben ausgefithrten Gebote
aufbaute. So hatte Luther auch die personliche von den dinglichen Elementen
befreite Religion wieder entdeckt. ,,Die Gnade ist nicht mehr eine naturartige
Qualitat, die dem Menschen eingepflanzt wird, sondern die personliche Ge-
sinnung Gottes’* — das Ziel des Christen nicht mehr die Tilgung von Strafen
und Erwerb von Verdiensten, sondern die Entwicklung der ganzen Person-
lichkeit vom alten Menschen der Gottesferne und der Selbstsucht zum neuen
Menschen des Glaubens, der Demut und der Selbstverleugnung ). Zum
Besitz Gottes brauchte es keine Technik der Askese und der Kontemplation
mehr, sondern nur der Erkenntnis der rettenden Liebe Gottes. Es gab kein
Priestertum des Standes mehr, sondern ein allgemeines Priestertum der Christen.
Die Kirche ist die Gemeinschaft des Glaubens, der Liebe, der Demut und Gottes-
furcht. Die Sakramente treten in den Dienst der ethischen, personlichen Re-
ligion.. Die Hauptangriffe Luthers auf die alte Kirche erfolgten 1520 und 1521
in der Ablehnung des dulleren Kirchenwesens, im Angriff auf die Sakraments-
lehre und in der Verkiindigung der Freiheit des Evangeliums. — In der Auf-
fassung der Sakramente weichen bekanntlich die Reformatoren voneinander
ab ?); wihrend Luther fiinf Sakramente aufgab und nur Taufe und Abend-
mahl beibehielt, gab er ihnen doch unter Zuriickziehung auf die katholische
Auffassung den Charakter einer heiligen Handlung, in der objektiv eine Gnade
vermittelt wird; fiir Zwingli dagegen sind die Sakramente nicht Vehikel der
Gnade, sondern im besten Fall nur Darstellungsmittel der Vorginge, welche
der Glaubige in seinem Innern bereits erfahren hat. Die Sakramente sind Zeichen
einer heiligen Sache, Zeichen durch welche sich der Mensch als werdendes oder
seiendes Glied der Kirche bekennt, wobei aber mehr diese als er selbst seines
Glaubens vergewissert wird. Fiir Calvin bedeuten sie nur Zeugnisse, einmal
der Gnade Gottes gegen die Glaubigen, zweitens aber auch des Glaubens der
Gemeinde gegen Gott. So verstehen wir, daBl Luther selbst nicht bilderstiirme-
risch gesinnt war, und daB sich seine Kirche der Kunst auch weiterhin be-
diente 3), wihrend die beiden anderen Reformatoren die bildenden monumen-
talen Kiinste als Mittel zum Gottesdienst ablehnten. Die kirchliche Kunst
horte auf, sie machte der humanistisch-italienisierenden Platz.

Wire nun aber die dogmatische Grundlage das Entscheidende fiir die Ab-
grenzung des Begriffs mittelalterlicher Kunst, so miilte dieser ja bis auf die
Gegenwart ausgedehnt werden. Nein, fiir die Kunst der katholischen wie der
lutherischen Kirche wird die mittelalterliche Kunst nach langem Kampf von
der neueren abgelost. Das war der Fall im 16. Jahrhundert, als auch die katho-
lischen Kirchenlehrer das Wesen der christlichen Kunst fritherer Jahrhunderte,
nidmlich ihre symbolische Sprache, ihre Ikonographie und die naive Sprache

1) Miiller, Kirchengeschichte p. 218 f.
%) Vgl. Realenzyklopidie fiir protestantische Theologie 17 p. 372, 374, 376.
3) Op.cit. 11 p. 175. ‘



205

ihrer Legenden nicht mehr verstanden !), als man die vollstindigen Erziahlungen
der Legenda aurea, die Wunderlichkeit der Mysterienspiele und ihren Nieder-
schlag in der bildenden Kunst nach MalBgabe der Bibel und der Kirchenviter
kritisierte, das Vorhandene als pietdtvoll gehiitetes Volksgut zwar nicht zer-
storte aber doch in der weiteren Entwicklung unterband, als klassisches Emp-
finden die Formwiedergabe bestimmte und stirkeres inneres Gefiihlsleben
den seelischen Gehalt der Gegenstinde steigerte, als vollendete Kenntnis des
menschlichen Korpers und unbedingtes Beherrschen des Raums und Lichts
den Wert der Darstellungen ausmachte, als die Kiinstler nicht mehr mit den
neu entdeckten Problemen ihr Leben lang rangen und schliellich doch einer
auBlerhalb des Vorgangsinhalts liegenden, letzten Grundes trotz alles Realismus
doch transzendental zu nennenden Auffassung huldigten; man weil} aber auch,
wie z. B. in einem Griinewald, Bosch und Brueghel das Mittelalter mit seinem
Geisterspuk und seiner burlesken Komik nicht auszuscheiden war.

Resultat. Der erste Teil hat iiber den gegenwirtigen Stand der Forschung
orientiert und dabei gezeigt, wie manche Frage noch der Aufstellung — von
der Losung gar nicht zu reden — harrt. Die Ausfithrungen des zweiten Teils
legten dar, wie die Skulpturen des Basler Miinsters die Entwicklung der mittel-
alterlichen und ,,neuzeitlichen’* Plastik illustrieren, und wie sich die geistvollen
entwicklungsgeschichtlichen Ausfithrungen Dvoidks auf sie anwenden lassen.
Der dritte Teil stellte sich die Auseinandersetzung mit dem Grundgedanken
des genannten Werks zur Aufgabe. Dvoirdk hat das Verdienst, auf eine neue
Quelle zur Erkldrung der bildenden Kunst hingewiesen zu haben: auf die philo-
sophischen Strémungen, in deren Abwandlung er wunderbare Analogien mit
dem kiinstlerischen Wandel entdeckt. Er setzt also voraus, dafl die Kiinstler
jeweilen genau das gleiche Verhiltnis des Subjekts zur Umwelt in sich getragen
wie die Philosophen. Zieht man nur das Formale in Riicksicht, so mégen Dvoraks
Ausfithrungen bis zu einem gewissen Grade zu Recht bestehen, doch sei betont,
daBl sie der Gefahr der Einseitigkeit nicht entgangen sind, weil sie zu aus-
schlieBlich auf dem einen Gebiet des geistigen Lebens, das Dvotrak als Quelle
der bildenden Kunst ansieht, beruhen. Unsere Ausfithrungen legten aber dar,
daB die Veranlassung zur bildenden kirchlichen Kunst des 15. Jahrhunderts
die vollkommen mittelalterlich gerichtete Dogmatik und wie vor alters, die
Symbolik war, da@ sich mittelalterlich-religiose Gedanken in weltlich realistischer
Form zeigten und auch so noch vorab den einen Zweck, die Macht und Heilig-
keit der Kirche zu stirken und zu stiitzen, verfolgten. Umfassendere Dar-
stellungen der mittelalterlichen Philosophie, als sie Dvoidk trotz seiner griind-
lichen Kenntnisse gibt, lassen das 15. Jahrhundert auch auf philosophischem
Gebiete als unklare, mannigfaltige, von Widerspriichen erfiillte Zeit erkennen
und riicken die Minner der Neuzeit, Duns Scotus und Occam, auf die Stufe von
Meistern, die erst einen Ubergang zu den wirklich neuzeitlichen Empirikern bilden.

1) E. Mile, L’art religieux de la fin du moyen 4ge en France p. 534 ff.



206

Die Skulpturen des Basler Miinsters, vom I2. bis zum 16. Jahrhundert,
spiegeln das Verhiltnis der Besteller zur Kirche als das einer unbedingten Unter-
werfung unter ihre Heilslehren, und sie spiegeln auch die im UnbewuBlten des
Kiinstlers tatigen Krifte, die in den Schriften der Philosophen aber auch in
den Werken der Dichter ihre Parallelen finden. Wenn sie nun einmal in zeit-
lich bestimmte Gruppen aufgeteilt werden miissen, so sei, teils im Finklang
mit Dvorak, teils im Gegensatz zu ihm folgende Teilung vorgeschlagen:

1. Friihes, itm ausgehenden Altertum sich bildendes Mittelalter (Apostel- und
Vinzenztafel);

2. Hohes oder rein spiritualistisches Mittelalter (romanische Kunst);

Reifes oder irdisch-ethisches Mittelalter (Gotik); _

4. Spdtes, in der werdenden Neuzeit sich auskimpfendes Mittelalter, Zwiespalt
zwischen innerer Nétigung und duBlerer Veranlassung, zwischen Glauben und
Erkennen (Spitgotik).

N

Prinzipiell sei zum Schlusse bemerkt, daB nie eine einzige AuBerung des
Geisteslebens, auch die Philosophie nicht, den Schliissel zum innersten Wesen
der bildenden Kunst gibt, sondern nur die psychologische Untersuchung aller
LebensduBlerungen eines Volkes; nur die Psyche ist der gemeinsame Nenner
fiir alle Faktoren, nur sie der Urquell fiir die allgemeinen LebensduBerungen.



	Die Bildwerke des Basler Münsters im Lichte der neuesten Forschung

