Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 22 (1920)

Heft: 3

Artikel: Notes d'archéologie suisse. VII, Amulette des Fins d'Annecy
Autor: Deonna, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Notes d’archéologie suisse.
Par W. Deonna.

(Fin.)

VII.
Amulette des Fins d’Annecy.

I’intaille dont voici 'image (fig. 1), provient des Fins d’Annecy, 'antique
Boutae gallo-romaine, et elle est conservée au Musée de Genevel). Sur la
partie plate de cette lentille, on apergoit
un serpent léontocéphale radié, un anneau
prolongé par une tige droite, et une inscrip-
tion si légérement incisée qu’elle apparait
a peine sur l'original, mais distinctement
sur le moulage; sur la partie convexe le
mot XNOVBIC entoure un signe composé

d'une barre verticale que traversent trois
lignes brisées. Fig. 1. Le serpent Knouphis.

Xnoubis, Xnouphis, Xnoumis ?), car
son nom présente diverses variantes, est un dieu égyptien, un des 36 décans
de l'astronomie égyptienne qui président aux jours du mois, et qui sont aussi
affectés aux 36 parties du corps humain. D'Egypte, le nom de cette divinité
sidérale et ceux des autres décans ont passé en Grece et a Rome, ol, dans la
prophylaxie de ces pays, ils veillent encore a la santé des diverses parties du
corps humain 3).

Les amulettes au type de Xnoubis sont nombreuses, et ressemblent fort
a la notre, avec de trés légéres variantes ¢).

Elles portent le serpent léontocéphale dont les sept rayons symbolisent
les sept planetes ). Son corps forme parfois un naeud en 8 8). Celui-ci doit sans
doute étre mis en relation avec le signe isolé g0 qui orne de nombreux monu-
ments antiques, qui semble avoir été un talisman fort usité, et dont j'ai montré

1) Musée de Genéve, C. 194. Diam. 0,015—0,018; Rev. des ét. anciennes, 1919, p- 143—4,
Le diew de Viége, fig.

9

Roscher, Lexikon d. griech. und vimisch. Mythol., s. v. Knuphis.
tbid., p. 1202.

3

) ibid., p. 1258 sq.; Dict. des ant., s. v. Gemmae, p. 1481, fig.; Delatte, Etudes sur la magie

)
)
) g5
grecque, Musée belge, 1914, IV, Amulettes d’Athénes, p. 60.
%) Dict. des ant., 1. c.

%)

%) ibid., fig. 3532; Roscher; s.v. p. 1259, fig. 4.



174

ailleurs l'origine et la parenté avec le serpent céleste, le suivant depuis la Chal-
dée jusque dans l'ornementation barbare, si fortement pénétrée d’orientalisme,
out il pullulle!). Une inscription funéraire grecque d’Egypte prie Osiris d’accorder
au mort 'eau fraiche désirée, et de rendre ses cendres légéres; au-dessus, on
voit:

LIEI O o ©

que M. Arvanitaki interprete comme la date, soit «an 15, le Ie Thot» (?) 2). En
réalité, les deux disques ponctués sont les disques solaires si fréquents sous cette
forme 3) en tout pays; ils encadrent le signe QO, et les lettres LIEI semblent
étre une formule magique, sans doute quelque corruption du mot HAIE, in-
vocation au soleil. En effet, sur une pierre du Cabinet des Médailles, le serpent
Knouphis, dont le corps forme le nceud en 8, montre au-dessus de celui-ci le
mot HAEIX#*). Des invocations analogues paraissent sur d’'autres gemmes %).
Sur une pierre gnostique de la fin du 2¢ siécle, le Bon Berger est accosté du
soleil, de la lune, et de quelques lettres difficiles a interpréter, que 1'on a rap-
prochées de la formule d'un cachet 8): HAFEIC 9XHI, soit: "H1 ¢ls Inoovc
Xototog.

Ce nceud en 8 ne parait pas sur la pierre des Fins d’Annecy, mais, a c6té
du serpent, on apergoit un anneau prolongé par une tige. Le Xnoubis des gemmes
talismaniques est I'héritier du dieu égyptien Chnum dont un des attributs est
le signe de vie, I'any, dit «croix ansée, clef de vie»7). Il se pourrait que notre signe
en dérive, et en soit une mauvaise copie 8). Peut étre aussi est-ce une véritable
clef, de forme primitive?), celle-ci accompagnant souvent les divinités célestes1°).
Toutefois I'objet n’est pas lisse, mais strié comme une corde; serait-ce quelque
neceud ? ‘ .

Que signifie l'inscription a c6té du serpent (fig. 2), et qu'on peut lire
oy ? Parmi les noms des décans, dont fait partie Xnoubis, on en trouve
un d’apparence analogue. Les trois décans du 4¢ signe du zodiaque, celui de

1) cf. mon mémoire Le noeud gordien, Rev. des ét. grecques, 1918, p. 39 sq.

2) Arvanitaki, Sur quelques inscriptions grecques, Bull. Institut égyptien, 5¢ série, VI, p. 170.
Cf. Rev. des ét. grecques, 1918, p. 71—2.

3) cf. Deonna, Les croyances religieuses de la Genéve antérieure au christianisme, Bull. Ins-
titut national genevois, XLII, 1917, p. 347 sq., etc.

1) Dict. des ant., s. v. Gemmae, p. 1481, fig. 3532.

5) Delatte, op. !, p. go.

8) Cabrol, Dict. d’archéol. chrétienne et de liturgie, s. v. Astres, p. 3032, fig. 1065.

?) Roscher, p. 1257; p. 1253, fig. 1; p. 1258, fig. 7. g

8) Sur cette hypothése, & propos de la gemme des Fins d’Annecy, Rev. des études anciennes,
1919, P. 143—4.

%) cof. Dict. des ant., s. v. Sera, p. 1243, fig. 6354. Remarquer que la «lef de la matrice»,
amulette qui parait sur de nombreuses gemmes, est souvent associée 4 des divinités protectrices
solaires, surtout au serpent léontocéphale Chnoubis. Delatte, op. I., p. 86.

10) ¢f. mon mémoire, Encore le Dieu de Viége, Rev. des études anciennes, 1916, p. 193 sq.;
Rev. hist. des vel., 1915, LXXII, p. 62; Les croyances, p. 317, etc.



175

I’Ecrevisse, sont: cwdic 0 mpdros, oit o devregos, Xvovuis o toitosl); ailleurs le
11¢ décan est: odgror ou oddotoir, alors que les 12¢ et 13° sont: Kyodgp, Kvovuoc.
Dans les monumen_ts_égyptien_s, on trouve encore, avec le nom de Knum,
celui de Suti, Sit, Seta, Set, Sedu, Sidu, ce mot signifiant

«la tortue», équivalant au «Cancer»?). Il est vraisemblable b

que c’est le terme gravé sur la pierre des Fins d’Annecy, C , H
puisque nous y retrouvons, comme dans ces textes, son asso- Fig. 2
ciation avec Knouphis.

Les trois lignes brisées qui traversent la haste verticale ont été comparées
a des S barrés. C'est un signe magique trés fréquent sur ces amulettes a I'image
de Xnoubis, car c'est celui de ce dieu lui-méme, qui, en Egypte, a Edfou et a
Dendérah, était représenté par trois serpents traversant horizontalement un
serpent vertical®). Peut étre est-ce l'origine du prétendu S barré, aimé de
I'art barbare, que 'on a interprété souvent a tort comme l'initiale des mots
«sigillum, signum», et qui s’est perpétué encore longtemps apres?). Un vase
en terre cuite, trouvé a Vindonissa ), que l'on a voulu rattacher au culte
mithriaque, est orné sur son pourtour de trois anses avec trois goulots, autour
desquelles s’enroulent trois serpents; entre eux, sur la panse du vase, on aper-
coit un signe formé d’une haste verticale, traversé par trois barres brisées, les
extrémités étant terminées par des pointes en fer de lance. Il se pourrait que
cette ornementation soit apparentée a celle de nos amulettes, puisqu’on y re-
trouve Knouphis sans sa forme animale des trois serpents, et sous sa forme
schématique des barres brisées; on notera de plus qu'un tel décor convient par-
faitement a un vase, puisque le dieu égyptien Chnum a pour attribut le vase,

qu’il porte sur la téte, et qui sert dans l'écriture hiéroglyphique a transcrire
son nom $).

Gravé sur la pierre des bagues, le serpent Xnoubis protégeait contre les
douleurs du ventre 7); peut-étre que le décor du vase de Vindonissa n’avait rien
de particuliérement rituel, mais, prophylactique lui aussi, servait a protéger
contre la colique celui qui en buvait le contenu.

1) Roscher, p. 1260, 1261.

%) 4bid., p. 1261; Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, p. 137, 186, note 2; 231, note.

3) Roscher, p. 1264; Delatte, op. 1., p. 62.

%) Deonna, Les croyances, p. 378, référ., 5035, référ.; cf. mon mémoire Le neeud gordien, 1918
p. 161, Rev. des ét. grecques; Delatte, /. c.; ces trois barres sur un plomb gnostique, avec, sur
l'autre face, (aw, soleil, lune, Cabrol, Dict. d’archéol. chrétienne et de liturgie, s. v. Astres, p. 3032,
fig. 1067, p. 3033. '

8) Indicatewr d’antiquités suisses, 1909, XI, p. 54—06, fig.; 2¢ rapport Société suisse de pré-
histoire, 1910, p. 109, fig. 38. Un exemplaire analogue, au Musée de Bile, provient d’Augst.

%) Roscher, p. 1253, fig. 1, 1256.

) ibid., p. 1262—3.



8

VIII.
Lampe chrétienne du Musée de Genéve,

By

De Rossi a jadis décrit une lampe en terre cuite trouvée a4 Genéve dans
des ruines d’habitation, et conservée au Musée de cette ville!). Datant des
débuts du christianisme, sans doute du 5¢ siécle, et de la forme habituelle a
cette époque, elle montre au centre un personnage assis sur un trone, et sur le
pourtour circulaire douze téte barbues qui sont celles des apoétres (fig. 3).

I’auteur 2), et d’autres aprés lui ?), ont signalé quelques lampes décorées
de ces douze tétes d’apétres, avec un motif central variable, palmier, mono-
gramme, croix monogrammatique. Selon de Rossi, le personnage trénant Serait
le portrait d’'un nouveau converti, d'un néophyte ). A priori déja, cette hypo-
thése ne saurait convaincre %), puisque I'ornementation des lampes ne montre
jamais le portrait d’'un mortel déterminé, mais un motif d’'une portée générale
et traditionnelle. '

Nous savons que les artistes chrétiens des premiers siécles se sont volon-
tiers inspirés de prototypes paiens, et qu’ils les ont détournés de leur sens primitif,
en leur donnant une valeur nouvelle, conforme aux exigences de leur religion.
Les lampes chrétiennes suivent elles aussi cette loi, et les motifs qui les couvrent
abondamment, cceurs, feuilles de lierre, triangles, spirales, quatrefeuilles, liévres,
etc., sont les continuateurs des éléments analogues de l'art romain. Se souve-
nant de ce principe dont les applications sont trés nombreuses, on peut se deman-
der si la lampe de Geneéve, toute chrétienne qu’elle est d’aspect, n’en offre pas
un exemple de plus.

Si I'on cherche parmi les monuments antiques ceux qui présentent le plus
d’analogies avec celui-ci dans leur disposition ornementale, on songe immédiate-

1) C. 1478. Long. o,15.

De Rossi, Bull. d’arch. chrétienne, 1867, p. 26, pl. IV, 1; id., Des premiers monuments chré-
tiens de Genéve, et spécialement d’une lampe en terve cuite avec Ueffigie des douze apotres, Mém. et docu-
ments publiés par la Société d’Histoire et d’archéologie de Genéve, série 4°, I, 1870, p. 1 sq., pl. I,
1; comm. Soc. d’Hist., 1867; cf. Mémorial, 1889, p. 156; Mém. Soc. hist., XVII, 1867, p. 113; Miit.
Ant. Gesellsch. Ziivich, XXIV, 1895, p. 21; Rahn, Gesch. d. bildenden Kunst in dev Schweiz, p. 781;
Bull. Soc. Nat. ant. de France, 1908, p. 88.

Sur les lampes chrétiennes trouvées a Genéve, cf. encore: Blavignac, Etudes sur Genéve (2),
I, 1872, p. 207; Egli, Uber cine Genfer Tonlampe mit dem Symbol des Fisches, Indicat. d’ant. suisses,
1891, p. 576 sq.; Guyer, Die christlichen Denkmdley des evsten Jahrtausends in der Schweiz,
1907, p. 24.

2y op.l, p. 9.

3) Bull. Soc. Nat. Antiquaires de France, 1908, p. 86, fig.; 88; Blavignac, Architecture sacrée,
p. 16, note 13; Roller, Catacombes de Rome, 11, pl. XCI, 4, p. 310.

4) Méme motif sur une lampe, Roller, op. L., II, pl. XCI, n° 1, p. 910.

5 On a aussi fait usage de I'hypothése du «nouveau converti» pour expliquer des motifs
qui ornent des monuments de I’art barbare. Sur une plaque de ceinturon, on verrait de «nouveaux
convertis, tournant le dos au démon, faisant face a la croix, dont ils implorent le secours contre la
tentation ...» (Barriére-Flavy, Les arts industriels des peuples de la Gaule, I, 1901, p. 393). Ce sont
1a des interprétations fantaisistes; en réalité ce sont de vieux motifs paiens qui persistent.



ment aux images du zodiaque. Souvent en effet, un étre divin, placé au centre,
est entouré par un ou plusieurs cercles renfermant non seulement les signes
animaux du zodiaque, mais aussi les bustes ou les tétes des divinitées célestes,
rangées cote a cote. C'est, sur des monnaies du temps d’Antonin le Pieux!), le
buste de Sérapis solaire, que cernent les tétes des sept dieux planétaires, puis,
dans un second cercle, les signes zodiacaux. C'est, sur une miniature du manus-
crit de Ptolémée, datant du g¢ si¢cle, mais dont la composition remonte au
2¢ siécle, le quadrige du Soleil; autour de lui,
douze figures de femmes a mi-corps sont les heures
diurnes et nocturnes; dans un autre cercle con-
centrique, douze personnages, aussi a mi-corps,
sont les mois de l'année; enfin extérieurement
cesont les douze signes du zodiaques 2). Cest, sur
le planisphére de Bianchini, les bustes des dieux
planétaires, disposés de semblable fagon ®). Sur
la circonférence du cadran solaire de Gabies, au
Louvre, les bustes des douze divinités président
aux destinées de 'année, alors que, sur la tranche,
sont sculptés les signes du zodiaque ?). Il serait
facile de citer d’autres exemples ot paraissent
encore les bustes divins rangés sur une circonfé-
rence qui entoure le motif central.

Ces monuments zodiacaux n’auraient-ils pas
servi de modéle pour les lampes, dont le disque cir-
culaire rappelle celui du zodiaque et se préte a une

méme ornementation, dont la destination lumi- Fig. 3.
neuse peut faire songer ala lumiéreduciel? Le chris- Lampe du Musée de Genéve.

tianisme n’a pas renoncé aux vieilles croyances

astrologiques ®), les textes et les monuments en donnent d’abondantes confirma-
tions. Or, au 2¢siécle, Théodose le Valentinien avait assimilé les apotresaux douze
signes du zodiaque, car, disait-il, de méme que ceux-ci régissent la génération
de 'homme, de méme ceux-la président a sa régénération %). Aussi voit-on, sur
des sarcophages, les tétes des apotres surmontées chacune d’'une étoile, comme
jadis les divinités sidérales 7). On donne aux apodtres le role que jouaient les
douze dieux sur les monuments du zodiaque, et Christ est identifi¢ au Soleil ¥),

1) Dict. des ant., s.v. Zodiacus, p. 1049, fig. 7588.

)

) ibid., p. 1052, fig. 7591.
) ibid., p. 1053, fig. 7592.
)
)

[X]

-

ibid., p. 1056, fig. 7503.
iid., p. 1059 sq. Le zodiaque a l’époque chrétienne.
% Clém. Alexandr., Excerpta ex Theodoto; cf. Dict. des ant., s. v. Zodiacus, p. 1060, note 11.

5

7) abid., p. 1060, note 12, ex.

8) Clém.-Rom. Homil., II, 23; cf. Dict. des ant., s. v. Zodiacus, p. 1060, note 13, référ.

Sur I'assimilation de Christ au Soleil par les premiers chrétiens, cf. Dict. des ant.; s. v. Sol,
p- 1386, référ.

13



178

qui en occupait le centre: T@® Kuvpip yeyévaow ddddexa andorolot té@w 100 1jAiov
dddexa pyviv @épovtes 1ov apududvl). Ou bien on introduit dans le zodiaque
les noms des douze patriarches. Ainsi peut se poursuivre, sous une forme
chrétienne, 'existence de ce trés vieux théme paien. Nous pouvons donc sup-
poser que, sur la lampe de Genéve et sur les monuments similaires, les bustes
des douze apdtres ont remplacé les bustes des douze dieux zodiacaux.

Regardons le personnage central gauchement juché sur son trone. A cette
place, sur les images astronomiques, c’est la divinité céleste qui gouverne le
monde, bustes de Sérapis et d’Isis solaires 2), quadrige d'Hélios %), ou encore
le maitre de I'Univers, Zeus, assis sur son trone 4). Ce dernier apparait au milieu
des signes du zodiaque, sur des monnaies' romaines, sur un monument de la
Villa Albani, etc.

La supposition que, sur la lampe de Genéve, le personnage assis a pris
la place de la divinité centrale des images zodiacales, parait confirmée par un
petit détail qu’on a négligé jusqu’a présent. De Rossi a remarqué avec raison
la différence dé facture qui sépare les tétes des ap6tres d’avec le motif du centre.
Les premiéres sont soigneusement modelées, et sont sorties des moules qui ont
livié d’autres exemples de ce théme; le second, d’aspect grossier, barbare, a
été incisé a la pointe, comme les trois disques concentriques dont I'un est placé
sous le siége, les autres a chaque extrémité de la frise des apdtres. On remarquera
qu’a gauche, la téte d’apoOtre couvre en partie le disque, alors que de l'autre
coOté, elle est tangente A celui-ci, sans le moindre intervalle entre ces deux motifs.
Ce détail, comme la facture du personnage assis, confirme l'opinion émise par
de Rossi, qu’il s’agit d'un ensemble disparate, emprunté a deux sources dif-
férentes, et qu'on a combiné entre eux le théme des apdtres avec un theme
indigéne.

Le siége, vu de profil, est orné d’un grand quatrefeuille que cantonnent
quatre points. Ne doit-on lui accorder aucune importance ? On sait que le quatre-
feuille, trés fréquent dans l'ornementation chrétienne, entre autres sur les
lampes, ol il alterne avec les cceurs, les disques, les triangles, etc., a une origine
extrémement ancienne, et qu'il est en relation avec les dieux lumineux, en parti-
culier avec le soleil 8). A 1'époque chrétienne, il n’a pas perdu cette signification,
preuve en soit entre autres ’agrafe de Vellechevreux, au Musée de Besangon,
qui 'établit de fagon irréfutable ©). .

Connaissons-nous dans l'art gallo-romain, prédécesseur immédiat en notre
contrée de l'art chrétien, des divinités assises, dont le trone est orné de quatre-

1) Au baptistére de Ravenne, Jésus, entouré des 12 apdtres em cercle, Venturi, Sioria
dell’ arte italiana, I, p. 126, fig. 114.

%) Dict. des ant., s. v. Zodiacus, p. 1049, 1057.

3) 4bid., p. 1052.

4) 14bid., p. 1057, fig. 7597, note 7 et 10, référ.

5) J’ai donné de nombreux exemples de ce symbolisme dans mon article La croyance au tréfle
a guatrefeuilles, Pages d’Art, 1917, p. 187 sq.

8 4bid., p. 238—9, etc.



179

feuilles, comme celui de notre prétendu néophyte? Voici des déesses gallo-
romaines de l'abondance céleste et terrestre, tronant dignement. I ’une tient
quatre quatrefeuilles sur ses genoux, et trois paraissent sur le siége, entre
ses pieds!); une autre ) montre entre ses jambes, sur le siége, neuf quatre-
feuilles disposés trois par trois, et le revers du tréne est orné d’un carré qui
renferme une croix cantonnée de quatre disques, dont deux branches portent
des quatrefeuilles3). Dieu trOnant, siége orné de quatrefeuilles, méme associés
aux points et aux disques, ne retrouve-t-on pas les mémes éléments dans ces
monuments gallo-romains et chrétiens, qui, séparés par deux ou trois cents ans,
proviennent toutefois des mémes régions?

Les trois disques dont il a été question rappellent les trois points, disques
ou anneaux, qui couvrent tant de monuments antiques, qui persistent en plein
christianisme, et dont on a expliqué ailleurs le symbolisme 4). Qu’ils soient
en relation avec un dieu solaire, j'en trouve une nouvelle preuve dans la belle
patére a libations en argent, découverte avec un trésor gallo-romain du 3¢ siécle,
aux Fins d’Annecy, l'ancienne Boutae, mais datant elle-méme du 1°¢ siécle.
Sur l'autel placé preés d’Apollon lyricine qui chante sa victoire d’Actium, trois
flammes s’élancent de trois boules; c’est l'illustration du texte de Properce
qui montre Apollon Actius secourant Auguste dans la bataille, et faisant briller
une triple flamme divisée en trois sinuosités ).

En résumé, le dit néophyte est plutét le dieu des chrétiens lui-méme, qui
a remplacé quelque divinité lumineuse, grice a la facilité avec laquelle il lui a
été identifié par les fidéles; les douze apdtres se substituent aux douze dieux
qui forment cercle autour d’elle sur les monuments zodiacaux.

IX.
Cippe funéraire de Sevva.

M. A. Cartier, directeur général du Musée d’Art et d'Histoire de Genéve,
a publié récemment dans 1'Indicateur ¢) quelques monuments épigraphiques de
I'époque romaine, trouvés en 1917 a Genéve. L’ornementation de 'un d’eux
mérite quelque attention, si banale qu’elle soit; elle montre quels étaient les
symboles sépulcraux usités par nos ancétres, et refléte leurs idées sur 'au-dela 7).

1) Tudot, Collection de figurines en argile, p. 34, fig. XLVI, a gauche, et pl
%) ibid., p. 34, fig. XLVI, au milieu, pl.
3) ibid., p. 34, fig. XLVI, a droite, pl
1) En dernier lien, Deonna, Les croyances religieuses et supeystitieuses de la Genéve antérieure
au chyistianisme, Bulletin de 1'Institut national genevois, 1917, XLII, p. 335sq.
' 5) Sur cette patére, cf. Le trésor des Fins d’Annecy, Rev. arch., 1920, I, p. 125 sq.; sur ces
trois boules, p. 170. _
) Cippe funéraive de Sevva, fille de Vevecunda, Indicateur, 1918, p. 138, no II, fig. 5.
?) Sur ce sujet, voir mon mémoire: Les croyances religieuses de la Genéve antérieure au
christianisme, Bulletin inst. national gemevois, XLII, 1917.



180

Un fronton triangulaire surmonte le panneau o le lapicide a gravé le nom
de la morte: Sevva, fille de Verecunda; il contient dans son champ un buste
humain vu de face.

Que signifient ces deux arcs de cercle symétriquement disposés de chaque
c6té du buste? On pourrait au premier abord croire a la schématisation d'un
voile tombant derriére la téte, ou & des bandelettes. Mais ils sont indépendants
du chef, et décrivent une courbure réguliére, appointie a chacune de ses extrémi-
tés. En promenant le doigt 4 la surface du monument, on constate cette forme,
et la solution de continuité; on notera de plus que I'arc de droite ne dirige nulle-
ment sa courbure supérieure vers la téte, ce qui serait nécessaire s’il s’agissait
d’une bandelette ou d’un voile. En réalité, ce sont deux croissants lunaires. Leur
présence n’a rien d’étonnant.

Qu’on feuillette en effet le «Recueil des Bas-reliefs de la Gaule romaine»
de M. Espérandieu, et I'on verra combien les emblémes célestes sont fréquents
dans le fronton des stéles, soit seuls, soit surmontant 'image du défunt en pied,
en téte, en buste. En voici quelques exemples:

A. Luna anthropomorphe, conduisant son quadrige: II, p. 359, n® 1525; en buste, avec le croissant

dans les cheveux: III, p. 176, n°® 2083; p. 263, n° 2282,

Crotssant: II, p. 178, n® 1161; p. 242, n® 1278; 243, n° 1282; 359, n® 1526; 360, n°® 1529;
466, n® 1722; III, p. 116, n® 1970 (avec D. M.); 117, n® 1975; IV, p. 50, n® 2846; 149,
° 3020; 150, n° 3022; 307, n® 3300; 323, n° 335I.

Croissant et croix (solaire): III, p. 114, n° 1965.

Croissant et vosace (solaire): IV, p. 123, n® 2989; 318, n° 3338; Dunant, Guide 1llustré du Musée
d’ Avenches, p. 113, fig.

Croissant et disque (solaire): II, p. 337, n° 1470; 354, n® 1512; VI p. 22, n°® 4549.

Croissant et trois disques I'entourant en triangle!): II, p. 364, n® 1538.

Croissant, disque et iriangles®): II, p. 354, n® 1513.

Crotssant et dauphins3): IV, p. 307, n® 33oI.

Croissant et pomme de pin*): II, p. 243, n® 1283; pomme de pin seule, IT, p. 466, n® 1723.

B. Sol anthropomorphe sur son quadrige: II, p. 352, n® 1510; VI, p. 457 (Igel); en buste: 1V,

P- 355 n° 3414; VI, p. 146, n° 4793.

Téte humaine de Sol, se détachant sur une auréole de feuilles lancéolées, langant des fléches-
rayons a droite et i gauche. Sion, Musée de Valére 5).

Disque: 1, p. 66, n® 76; II, p. 353, n® 1511; III, p. 34, n°® 1782; IV, p. 322, n® 3349; seul
dans le champ de la stéle, II, p. 356, n® 1517; V, p. 470, n® 4456.

Disque d'on s'échappe de chaque c6té un dard, le vayon solaive®): Dict. des ant., s. v. Stella,
p. 1506, fig. 6627; Espérandieu, V, p. 428, n° 4375; 4 Genéve, Dunant, Catalogue raisonné
des séries épigraphiques, p. 117, n® LXVII, p. 54, n° XIX.

1) Sur le sens solaire de ces trois points ou disques, Les #rots points solaives, Rev. ét. grecques,
1915, p. I sq.; Deonna, Les croyances, p. 335sq.; ci-dessus, p. 179, note 4.

%) Sur le sens de ces triangles, cf. Le neud gordien, Rev. études grecques, 1917, p. 176—7.

~ ® Ci-dessous, dauphins et rouelle ou rosace. Autres exemples, et sens de ce motif: Le trésor

des Fins d’'Anmecy, Rev. arch., 1920, I, p. 130; La coupe d'Hélios, Rev. d’Ethnographie et des
Traditions populaires, I, 1920, p. 129 sq.

4) Sur le sens funéraire de la pomme de pin, embléme d’'immortalité, Indicateur, 1914, p. 276 sq.

5) Rev. hist. vel., 1916, LXXIII, p. g7, fig. Cf. sur le vase aux satyres de Parme, le buste
d’'Hélios dans le nimbe aux rayons lancéolés, Dict. des ant., s. v. Sol., p. 1379, fig. 6488.

¢) On a reconnu parfois & tort dans cette image le bouclier et des pila. Toutefois la confusion
pouvait se produire dés ’antiquité, puisque le bouclier est assimilé au disque solaire, et que 1es
rayons de celui-ci sont souvent traduits par des fléches, des lances.



181

Rosace?): 1, p. 414, n°® 669; III, p. 68, n°® 1844; IV, p. 300, n°® 3283; 303, n° 3290; 307, n° 3302;
324, n° 3354; IV, p. 314, n° 3326; 431, n° 3579; V, p. 398, n® 4309; VI, p. 153, n° 4806,
p. 159, n° 4816.

Rouelles : II, p. 358, n° 1513.

Trois rosaces ou rouelles (ci-dessus, trois points) en triangle: IV, p. 318, n® 3337; VI, p. 145,
n° 479o.

Rouelle, rosace, et deux dauphins: I, p. 24, n° 20; VI, p. 16, n° 4536 (cf. dauphins avec crois-
sant, ci-dessus).

Rosace d'ow s'échappent de chaque coté des dards en forme de feuilles lancéolées (autre forme du
motif précédemment cité, ot le disque et les dards remplacent la rosace et les feuilles):
II, p. 350, n°® 1502; IV, p. 318, n® 3339; Dict. des ant., s. v. Legio, p. 1068, fig. 4413.

C. Union de Sol et Luna. — Anthropomorphes: buste du défunt, entre acrotéres ornés des bustes
de Sol et de Luna, IV, p. 273, n® 3228. — Aniconiques: ci-dessus, croissant et disque,
croix, rosace, qui sont des éléments solaires.

On trouve encore bien d’autres thémes protecteurs dans le fronton des
stéles gallo-romaines: l'ascia 2), la téte de Méduse 3), etc.

Quant a l'image du défunt, en pied ou en buste, elle apparait souvent sur
les stéles. Parfois elle est insérée dans le champ rectangulaire de la dalle?),
dont le fronton renferme ou non les symboles protecteurs. Le plus souvent cepen-
dant, la téte du personnage, s’il est entier, se détache dans le triangle du fron-
ton, ol bien son buste est renfermé dans celui-ci, comme c’est le cas pour le
cippe de Sevva?), alors que le champ de la dalle reste vide ou porte l'inscription.
On remarquera que la moulure horizontale, qui constitue le sol du fronton sur
lequel est posé le buste, est parfois entaillée pour laisser surgir celui-ci, comme
sur notre monument genevois ).

Cette disposition n’est pas arbitraire. Inscrire le buste du mort dans le
fronton, ou placer sa téte de maniére qu’elle soit comprise dans son angle, ré-
pond a la méme idée qui fait inscrire les bustes des défunts dans la coquille
symbolique, ou qui constitue de celle-ci un fond sur lequel se détache leur téte seule.
On a indiqué ailleurs quelle est la valeur funéraire de la coquille, symbolisant le
voyage du mort dans 'au-dela et son héroisation ?). La coquille peut aussi pa-

1) On sait que le soleil a été schématisé dés 1’art oriental, puis dans les arts grec et romain,
sous l'aspect d’une rosace, souvent a pétales végétales. C’est encore la forme qu’il a sur des crucifix
de I'époque carolingienne, ex. Cahier, Caractéristiques des Saints, 11, p. 533.

%) Espérandieu, II, p. 181, n® 1167; IV, p. 306, n® 3298.

3 I, p. 5, n° 6; III, p. 256—7, n® 2266, 2269.

4) 1, p. 289, n° 424; 241, n° 326, etc.

5) Ex. nombreux. Personnages en pied, III, p. 253, n® 2257; IV, p. 436, n® 3591, etc.

En bustes: I, p. 417, n°® 675; II, p. 98, n° 1019; 169, n° 1137; III, p. 92, n° 1908; 93, n® 1910;
116, n® 1971; 236, n°® 2220; IV, p. 279, n® 3240; 320, n° 3342; V, p. 437, ne 4396.

%) Ex. Espérandieu, V, p. 57, n° 3728.

") Rev. arch., 1917, VI, p. 392 sq., Aphrodite 4 la coquille; la coquille funéraire parait fré-
quemment dans 'art ga.lld-roma.in, comme dans celui de Rome; buste sur la coquille, Espérandieu,
I, p. 416—7, n° 672, 673, 676 etc.; personnage en pied dont la téte se détache sur elle, IV, p. 406,
n° 3511, etc.



182

raitre seule, et constituer le fond de la niche funéraire dans laquelle se dresse
l'autel 1).

Inscrire le buste du mort dans le fronton, c’est déja dire qu’il a quitté la
terre et qu'il demeure désormais dans 'au-dela. N'est-ce pas toujours dans ce
triangle de I'édifice que se déroulent les grandes actions des dieux, souvent
encadrées par les images des astres, du Soleil et de la Lune? Au Parthénon,
comme au Capitole %), le théme mythique est limité par le char d’Hélios-Sol
. qui sort de I'Océan, et par celui de Séléné-Luna qui s’y enfonce; sur une
stéle africaine, les bustes du Soleil et de la Lune encadrent Saturne3); et
ce sont des légendes, qui, décorant les frontons des sarcophages, sont des
allusions au monde de l'au-dela, dans lequel a pénétré le mort. C’est pour-
quoi, dans ce triangle s’insérent les emblémes protecteurs, le plus souvent
de nature céleste, la hache, le croissant, le disque, la rouelle, 1a rosace, etc. Sur
le cippe genevois, les croissants lunaires encadrent le buste de Sevva, trans-

portée par la mort dans le séjour des dieux, et jouissant de l'immortalité que
lui assurent ces emblémes 4).

Comme Sol, Luna est une déesse chthonienne %), protectrice des morts.
Suivant une croyance qui se retrouve chez beaucoup de primitifs, les ames
des morts vont habiter la lune; cette pensée, qui est celle de la doctrine
pythagoricienne, qui se répand dans les cultes astraux de I'Empire romain,
inspire notre monument et beaucoup d’autres sur lesquels parait le croissant,
tel ce relief romain de Copenhague, ou un buste d’enfant est placé dans un
croissant entouré d’étoiles®).

Faut-il rappeler la vogue qu’eurent a 'époque romaine les cultes de Sol
et de Luna, soit indépendants, soit associés ?), dont témoignent nos contrées 8) ?
Mais, depuis des siécles, nos populations vénéraient les deux astres sous diverses
formes, disque, anneau, roue, S, croissant, cornes de bovidés, etc.; les croyances

romaines et indigénes se rencontraient sans se heurter et unissaient leurs motifs
figurés.

Pourqueoi deux croissants au lieu d’'un seul? Sans doute, suivant un pro-

1) Espérandieu, I, p. 106, n°® 129, rocher sculpté de Fontvieille.

%) Dict. des ant., s. v. Capitolium, p. go3—4; Roscher, Lexikon, s. v. Luna, p. 2157.

3) Gaz. arch., 1880, VI, p. 40, fig.

4) Pour les Romains, I'union de Sol et de Luna, si fréquente sur les stéles funéraires, soit
anthropomorphique, soit aniconique, est symbole d’Eternité, Roscher, s. v. Luna, p. 2157; Dict.
des ant., s. v. Luna, p. 1391; la rosace qui est la schématisation du soleil, a méme sens, et le mot
Aeternitas I'accompagne sur des monnaies de Faustine meére.

5) Roscher, s. v. Mondgéttin, p. 3185; Piganiol., Essat sur les origines de Rome, 1917, p.103.

8) Sur cette croyance, Cumont, Comptes rendus Acad. Inscr., 1918, p. 365; Journal des
Savants, 1918, p.331; A propos de Properce et de Pythagore, Rev. de phil, 1920, p.75 sq., 78
(textes et monuments). :

7) Dict. des ant., s. v. Luna, p. 1394; s. v. Sol,, p. 1383 sq., etc.; Roscher, Luna, p. 2155—6.

8) Cf. entre autres l'inscription de Vidy, prés de Lausanne, dédicace & Sol., au Genius et a
Luna, Mém. Doc. Soc. hist. Suisse romande, XXIV, 1879, p. 181 sq.



183

cédé fréquent?!), pour renforcer la puissance protectrice du symbole; peut-
étre aussi n'est-ce que désir de symétrie.

Les représentations de la figure humaine, traitée par des artistes indigénes,
sont encore rares dans notre canton, et je ne connais guére qu'une brique de
Versoix, ol la téte, grossiérement modelée, laisse jaillir de son sommet une
palmette rayonnante?2). La technique de ce visage est celle qui caractérise les
ouvriers locaux, encore malhabiles & rendre les traits humains que leur art négli-
geait, sans doute pour des raisons rituelles, avant la conquéte romaine. On y
retrouve toutes les conventions des primitifs: forme triangulaire du visage,
arcades sourciliéres profondément incisées en arc de cercle, chevelure en cape
rigide; bouche en coup de sabre; yeux exophthalmiques.

1) Rev. des études grecques, 1915, p. 312 sq. La répétition d’intensité.
%) Rev. arch., 1916, I, p. 264.



	Notes d'archéologie suisse. VII, Amulette des Fins d'Annecy

