
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 22 (1920)

Heft: 3

Artikel: Notes d'archéologie suisse. VII, Amulette des Fins d'Annecy

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notes d'archéologie suisse.
Par W. Deonna.

(Fin.)

5

VIL
Amulette des Fins d'Annecy.

L'intaille dont voici l'image (fig. i), provient des Fins d'Annecy, l'antique
Boutae gallo-romaine, et elle est conservée au Musée de Genève *). Sur la

partie plate de cette lentille, on aperçoit
un serpent léoutocéphale radié, un anneau
prolongé par une tige droite, et une inscription

si légèrement incisée qu'elle apparaît
à peine sur l'original, mais distinctement
sur le moulage; sur la partie convexe le

mot XNOVBIC entoure un signe composé
d'une barre verticale que traversent trois
lignes brisées.

Xnoubis, Xnouphis, Xnoumis2), car
son nom présente diverses variantes, est un dieu égyptien, un des 36 décans
de l'astronomie égyptienne qui président aux jours du mois, et qui sont aussi
affectés aux 36 parties du corps humain. D'Egypte, le nom de cette divinité
sidérale et ceux des autres décans ont passé en Grèce et à Rome, où, dans la

prophylaxie de ces pays, ils veillent encore à la sauté des diverses parties du

corps humain 3).

Les amulettes au type de Xnoubis sont nombreuses, et ressemblent fort
à la nôtre, avec de très légères variantes 4).

Elles portent le serpent léoutocéphale dont les sept rayons symbolisent
les sept planètes s). Son corps forme parfois un nœud en S 6). Celui-ci doit sans
doute être mis en relation avec le signe isolé 00 fui orne de nombreux monuments

antiques, qui semble avoir été un talisman fort usité, et dont j'ai montré

Fig. 1. Le serpent Kuouphis.

') Musée de Genève, C. 194. Diam. 0,015—0,018; Rev. des et. anciennes, 1919, p. 143—4,
Le dieu de Viège, fig.

2) Roscher, Lexikon d. gricch. und römisch. Mylhol., s. v. Knuphis.
L1) ibid., p. 1262.

4) ibid., p. 1258 sq.; Did. des ant., s. v. Gemmae, p. 1481, fig.; Delatte, Etudes sur la magie

grecque, Musée belge, 1914, IV, Amulettes d'Athènes, p. 69.
") Diet, des ant., 1. c.

6) ibid., fig. 3532; Roscher; s.v. p. 1259, fig. 4.



174

ailleurs l'origine et la parenté avec le serpent céleste, le suivant depuis la Chaldée

jusque dans l'ornementation barbare, si fortement pénétrée d'orientalisme,
où il pullulle1). Une inscription funéraire grecque d'Egypte prie Osiris d'accorder
au mort l'eau fraîche désirée, et de rendre ses cendres légères; au-dessus, on
voit:

LIEI 0 00 0
que M. Arvanitaki interprète comme la date, soit «an 15, le Ie Thot» 2). En
réalité, les deux disques ponctués sont les disques solaires si fréquents sous cette
forme 3) en tout pays; ils encadrent le signe 00, et les lettres LIEI semblent
être une formule magique, sans doute quelque corruption du mot HAIE,
invocation au soleil. En effet, sur une pierre du Cabinet des Médailles, le serpent
Knouphis, dont le corps forme le nœud en 8, montre au-dessus de celui-ci le

mot HAEIX*). Des invocations analogues paraissent sur d'autres gemmes5).
Sur une pierre gnostique de la fin dû 2e siècle, le Bon Berger est accosté du
soleil, de la lune, et de quelques lettres difficiles à interpréter, que l'on a
rapprochées de la formule d'un cachet6): I1AE1C 1XHI, soit: "IIX eîç Irjoovç
Xqiotoç.

Ce nœud en 8 ne parait pas sur la pierre des Fins d'Annecy, mais, à côté
du serpent, on aperçoit un anneau prolongé par une tige. Le Xnoubis des gemmes
talismaniques est l'héritier du dieu égyptien Chnuni dont un des attributs est
le signe de vie, Yan%, dit «croix ansée, clef dévie»7). Il se pourrait que notre signe
en dérive, et en soit une mauvaise copie 8). Peut être aussi est-ce une véritable
clef, de forme primitive9), celle-ci accompagnant souvent les divinités célestes10).
Toutefois l'objet n'est pas lisse, mais strié comme une corde; serait-ce quelque
nœud

Que signifie l'inscription à côté du serpent (fig. 2), et qu'on peut lire
ouh] Parmi les noms des décans, dont fait partie Xnoubis, on en trouve
un d'apparence analogue. Les trois décans du 4e signe du zodiaque, celui de

J) cf. mon mémoire Le noeud gordien, Rev. des et. grecques, 1918, p. 39 sq.
2) Arvanitaki, Sur quelques inscriptions grecques, Bull. Institut égyptien, 5e série, VI, p. 170.

Cf. Rev. des et. grecques, 1918, p. 71—2.
3) cf. Deonna, Les croyances religieuses de la Genève antérieure au christianisme, Bull.

Institut national genevois, XLII, 1917, p. 347 sq., etc.
4) Did. des ant., s. v. Gemmae, p. 1481, fig. 3532.
5) Delàtte, op. L, p. 90.
6) Cabrol, Did. d'archéol. chrétienne et de liturgie, s. v. Astres, p. 3032, fig. 1065.

') Roscher, p. 1257; p. 1253, fig- '! P- I258, %¦ 7-

8) Sur cette hypothèse, à propos de la gemme des Fins d'Annecy, Rev. des études anciennes,

1919, p- 143—4-
9) cf. Diet, des ant., s. v. Sera, p. 1243, fig. 6354. Remarquer que la «clef de la matrice»,

amulette qui parait sur de nombreuses gemmes, est souvent associée à des divinités protectrices
solaires, surtout au serpent léontocéphale Chnoubis. Delatte, op. I-, p. 86.

10) cf. mon mémoire, Encore le Dieu de Viège, Rev. des études anciennes, 1916, p. 193 sq.;
Rev. hist, des rei., 1915, LXXII, p. 62; Les croyances, p. 317, etc.



175

l'Ecrevisse, sont: aco&ìg ò ngcòroc, ah ò òevteqoc, Xvovfilç ò tqîtoç1); ailleurs le

IIe décan est: ovyioa ou ovôgtoh, alors que les 12e et 13e sont: Kvoxxp, Kvovfioç.
Dans les monuments. égyptiens, on trouve encore, avec le nom de Knum,
celui de Suti, Sit, Seta, Set, Se#u, Si#u, ce mot signifiant
«la tortue», équivalant au «Cancer»2). Il est vraisemblable /"* 1 N Kl
que c'est le terme gravé sur la pierre des Fins d'Annecy, V* I ** • '
puisque nous y retrouvons, comme dans ces textes, son asso- Fig. 2

ciation avec Knouphis.
Les trois lignes brisées qui traversent la haste verticale ont été comparées

à des S barrés. C'est un signe magique très fréquent sur ces amulettes à l'image
de Xnoubis, car c'est celui de ce dieu lui-même, qui, en Egypte, à Edfou et à

Dendérah, était représenté par trois serpents traversant horizontalement un
serpent vertical3). Peut être est-ce l'origine du prétendu S barré, aimé de

l'art barbare, que l'on a interprété souvent à tort comme l'initiale des mots
«sigillum, signum», et qui s'est perpétué encore longtemps après4). Un vase
en terre cuite, trouvé à Vindonissa 5), que l'on a voulu rattacher au culte
mithriaque, est orné sur son pourtour de trois anses avec trois goulots, autour
desquelles s'enroulent trois serpents; entre eux, sur la panse du vase, on aperçoit

un signe formé d'une haste verticale, traversé par trois barres brisées, les
extrémités étant terminées par des pointes en fer de lance. Il se pourrait que
cette ornementation soit apparentée à celle de nos amulettes, puisqu'on y
retrouve Knouphis sans sa forme animale des trois serpents, et sous sa forme
schématique des barres brisées; on notera de plus qu'un tel décor convient
parfaitement à un vase, puisque le dieu égyptien Chnum a pour attribut le vase,
qu'il porte sur la tête, et qui sert dans l'écriture hiéroglyphique à transcrire
son nom 6).

Gravé sur la pierre des bagues, le serpent Xnoubis protégeait contre les

douleurs du ventre 7) ; peut-être que le décor du vase de Vindonissa n'avait rien
de particulièrement rituel, mais, prophylactique lui aussi, servait à protéger
contre la colique celui qui en buvait le contenu.

1) Roscher, p. 1260, 1261.

2) ibid., p. 1261; Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque, p. 137, 186, note 2; 231, note.
3) Roscher, p. 1264; Delatte, op. 1., p. 62.
4) Deonna, Les croyances, p. 378, référ., 505, référ.; cf. mon mémoire Le nœud gordien, 1918

p. 161, Rev. des et. grecques; Delatte, /. c. ; ces trois barres sur un plomb gnostique, avec, sur
l'autre face, taw, soleil, lune, Cabrol, Diet, d'archéol. chrétienne et de liturgie, s. v. Astres, p. 3032,

fig- 1067, p. 3033.
5) Indicateur d'antiquités suisses, 1909, XI, p. 54—6, fig.; 2e rapport Société suisse de

préhistoire, 1910, p. 109, fig. 38. Un exemplaire analogue, au Musée de Bâle, provient d'Augst.
6) Roscher, p. 1253, fig. 1, 1256.

') ibid., p. 1262—3.



176

Vili.
Lampe chrétienne du Musée de Genève.

De Rossi a jadis décrit une lampe en terre cuite trouvée à Genève dans
des ruines d'habitation, et conservée au Musée de cette ville *). Datant des

débuts du christianisme, sans doute du 5e siècle, et de la forme habituelle à

cette époque, elle montre au centre un personnage assis sur un trône, et sur le

pourtour circulaire douze tête barbues qui sont celles des apôtres (fig. 3).
L'auteur 2), et d'autres après lui 3), ont signalé quelques lampes décorées

de ces douze têtes d'apôtres, avec un motif central variable, palmier,
monogramme, croix monogrammatique. Selon de Rossi, le personnage trônant serait
le portrait d'un nouveau converti, d'un néophyte *). A priori déjà, cette hypothèse

ne saurait convaincre 5), puisque l'ornementation des lampes ne montre
jamais le portrait d'un mortel déterminé, mais un motif d'une portée générale
et traditionnelle.

Nous savons que les artistes chrétiens des premiers siècles se sont volontiers

inspirés de prototypes païens, et qu'ils les ont détournés de leur sens primitif,
en leur donnant une valeur nouvelle, conforme aux exigences de leur religion.
Les lampes chrétiennes suivent elles aussi cette loi, et les motifs qui les couvrent
abondamment, cœurs, feuilles de lierre, triangles, spirales, quatrefeuilles, lièvres,
etc., sont les continuateurs des éléments analogues de l'art romain. Se souvenant

de ce principe dont les applications sont très nombreuses, on peut se demander

si la lampe de Genève, toute chrétienne qu'elle est d'aspect, n'en offre pas
un exemple de plus.

Si l'on cherche parmi les monuments antiques ceux qui présentent le plus
d'analogies avec celui-ci dans leur disposition ornementale, on songe immédiate-

1) C. 1478. Long. 0,15.
De Rossi, Bull, d'arch. chrétienne, 1867, p. 26, pl. IV, 1; id., Des premiers monuments chrétiens

de Genève, et spécialement d'une lampe cn terre cuite avec l'effigie des douze apôtres, Mém. et
documents publiés par la Société d'Histoire et d'archéologie de Genève, série 40, I, 1870, p. 1 sq., pl. I,
1; comm. Soc. d'Hist., 1867; cf. Mémorial, 1889, p. 156; Mém. Soc. hist., XVII, 1867, p. 113; 71//«.

Ant. Gesellsch. Zürich, XXIV, 1895, p. 21; Rahn, Gesch. d. bildenden Kunst in der Schweiz, p. 781;
Bull. Soc. Nat. ant. de France, 1908, p. 88.

Sur les lampes chrétiennes trouvées à Genève, cf. encore: Blavignac, Etudes sur Genève (2),

I, 1872, p. 207; Egli, Über eine Genfer Tonlampc mit dem Symbol des Fisches, Iudicat. d'ant suisses,

1891, p. 576 sq.; Guyer, Die christlichen Denkmäler des ersten Jahrtausends in der Schweiz,

1907, p. 24.
2) op. L, p. 9.
3) Bull. Soc. Nat. Antiquaircs de France, 1908, p. 86, fig.; 88; Blavignac, Architecture sacrée,

p. 16, note 13; Roller, Catacombes de Rome, II, pl. XCI, 4, p. 310.
4) Même motif sur une lampe, Roller, op. L, II, pl. XCI, n° 1, p. 910.
5) On a aussi fait usage de l'hypothèse du «nouveau converti» pour expliquer des motifs

qui ornent des monuments de l'art barbare. Sur une plaque de ceinturon, on verrait de «nouveaux
convertis, tournant le dos au démon, faisant face à la croix, dont ils implorent le secours contre la
tentation ...» (Barrière-Flavy, Les arts industriels des peuples de laGaule, I, 1901, p. 393). Ce sont
là des interprétations fantaisistes; en réalité ce sont de vieux motifs païens qui persistent.



177

ment aux images du zodiaque. Souvent en effet, un être divin, placé au centre,
est entouré par un ou plusieurs cercles renfermant non seulement les signes
animaux du zodiaque, mais aussi les bustes ou les têtes des divinitées célestes,
rangées côte à côte. C'est, sur des monnaies du temps d'Antonin le Pieux :), le

buste de Sérapis solaire, que cernent les têtes des sept dieux planétaires, puis,
dans un second cercle, les signes zodiacaux. C'est, sur une miniature du manuscrit

de Ptolémée, datant du 9e siècle, mais dont la composition remonte au
2e siècle, le quadrige du Soleil; autour de lui,
douze figures de femmes à mi-corps sont les heures
diurnes et nocturnes; dans un autre cercle
concentrique, douze personnages, aussi à mi-corps,
sont les mois de l'année; enfin extérieurement
ce sont les douze signes du zodiaques 2). C'est, sur
le planisphère de Bianchini, les bustes des dieux
planétaires, disposés de semblable façon 3). Sur
la circonférence du cadran solaire de Gabies, au
Louvre, les bustes des douze divinités président
aux destinées de l'année, alors que, sur la tranche,
sont sculptés les signes du zodiaque 4). Il serait
facile de citer d'autres exemples où paraissent
encore les bustes divins rangés sur une circonférence

qui entoure le motif central.
Ces monuments zodiacaux n'auraient-ils pas

servi de modèle pour les lampes, dont le disque
circulaire rappelle celui du zodiaque et se prête à une
même ornementation, dont la destination
lumineuse peut faire songer à la lumière du ciel? Le
christianisme n'a pas renoncé aux vieilles croyances
astrologiques5), les textes et les monuments en donnent d'abondantes confirmations.

Or, au 2esiècle, Théodose le Valentinien avait assimilé les apôtres aux douze
signes du zodiaque, car, disait-il, de même que ceux-ci régissent la génération
de l'homme, de même ceux-là président à sa régénération 6). Aussi voit-on, sur
des sarcophages, les têtes des apôtres surmontées chacune d'une étoile, comme
jadis les divinités sidérales 7). On donne aux apôtres le rôle que jouaient les

douze dieux sur les monuments du zodiaque, et Christ est identifié au Soleil8),

T

Fig- 3-

Lampe du Musée de Genève.

2) Did. des ant., s. v. Zodiacus, p. 1049, fig. 7588.
2) ibid., p. 1052, fig. 7591.
3) ibid., p. 1053, fig. 7592.
4) ibid., p. 1056, fig. 7593.
5) ibid., p. 1059 sq. Le zodiaque à l'époque chrétienne.
6) Clém. Alexandr., Excerpta ex Theodoto; cf. Diet, des ant., s. v. Zodiacus, p. 1060, note n.
') ibid., p. 1060, note 12, ex.
8) Clém.-Rom. Homil., II, 23; cf. Did. des ant., s. v. Zodiacus, p. 1060, note 13, référ.
Sur l'assimilation de Christ au Soleil par les premiers chrétiens, cf. Did. des ant., s. v. Sol,

1 386, référ.



178

qui en occupait le centre : Tâ> Kvquo yeyóvaoiv òmòexa àjióozokoi xtov toy fjklov
ôcôôexa firjvibv (pégovreç ròv âgiê/uâv1). Ou bien on introduit dans le zodiaque
les noms des douze patriarches. Ainsi peut se poursuivre, sous une forme
chrétienne, l'existence de ce très vieux thème païen. Nous pouvons donc
supposer que, sur la lampe de Genève et sur les monuments similaires, les bustes
des douze apôtres ont remplacé les bustes des douze dieux zodiacaux.

Regardons le personnage central gauchement juché sur son trône. A cette
place, sur les images astronomiques, c'est la divinité céleste qui gouverne le

monde, bustes de Sérapis et d'Isis solaires 2), quadrige d'Hélios 3), ou encore
le maître de l'Univers, Zeus, assis sur son trône 4). Ce dernier apparaît au milieu
des signes du zodiaque, sur des monnaies romaines, sur un monument de la
Villa Albani, etc.

La supposition que, sur la lampe de Genève, le personnage assis a pris
la place de la divinité centrale des images zodiacales, parait confirmée par un
petit détail qu'on a négligé jusqu'à présent. De Rossi a remarqué avec raison
la différence dé facture qui sépare les têtes des apôtres d'avec le motif du centre.
Les premières sont soigneusement modelées, et sont sorties des moules qui ont
livré d'autres exemples de ce thème; le second, d'aspect grossier, barbare, a
été incisé à la pointe, comme les trois disques concentriques dont l'un est placé
sous le siège, les autres à chaque extrémité de la frise des apôtres. On remarquera
qu'à gauche, la tête d'apôtre couvre en partie le disque, alors que de l'autre
côté, elle est tangente à celui-ci, sans le moindre intervalle entre ces deux motifs.
Ce détail, comme la facture du personnage assis, confirme l'opinion émise par
de Rossi, qu'il s'agit d'un ensemble disparate, emprunté à deux sources
différentes, et qu'on a combiné entre eux le thème des apôtres avec un thème
indigène.

Le siège, vu de profil, est orné d'un grand quatrefeuille que cantonnent
quatre points. Ne doit-on lui accorder aucune importance On sait que le quatrefeuille,

très fréquent dans l'ornementation chrétienne, entre autres sur les

lampes, où il alterne avec les cœurs, les disques, les triangles, etc., a une origine
extrêmement ancienne, et qu'il est en relation avec les dieux lumineux, en particulier

avec le soleil 5). A l'époque chrétienne, il n'a pas perdu cette signification,
preuve en soit entre autres l'agrafe de Vellechevreux, au Musée de Besançon,
qui l'établit de façon irréfutable 6).

Connaissons-nous dans l'art gallo-romain, prédécesseur immédiat en notre
contrée de l'art chrétien, des divinités assises, dont le trône est orné de quatre-

J) Au baptistère de Ravenne, Jésus, entouré des 12 apôtres en cercle, Venturi, Storia
dell'arte italiana, I, p. 126, fig. 114.

2) Did. des ant-, s. v. Zodiacus, p. 1049, 1057.
3) ibid., p. 1052.
4) ibid., p. 1057, fig. 7597, note 7 et io, référ.
5) J'ai donné de nombreux exemples de ce symbolisme dans mon article La croyance au trèfle

à quatrefeuilles, Pages d'Art, 1917, p. 187 sq.
6) ibid., p. 238—9, etc.



179

feuilles, comme celui de notre prétendu néophyte? Voici des déesses gallo-
romaines de l'abondance céleste et terrestre, trônant dignement. L'une tient
quatre quatrefeuilles sur ses genoux, et trois paraissent sur le siège, entre
ses pieds x) ; une autre 2) montre entre ses jambes, sur le siège, neuf quatrefeuilles

disposés trois par trois, et le revers du trône est orné d'un carré qui
renferme une croix cantonnée de quatre disques, dont deux branches portent
des quatrefeuilles3). Dieu trônant, siège orné de quatrefeuilles, même associés

aux points et aux disques, ne retrouve-t-on pas les mêmes éléments dans ces
monuments gallo-romains et chrétiens, qui, séparés par deux ou trois cents ans,
proviennent toutefois des mêmes régions

Les trois disques dont il a été question rappellent les trois points, disques
ou anneaux, qui couvrent tant de monuments antiques, qui persistent en plein
christianisme, et dont on a expliqué ailleurs le symbolisme 4). Qu'ils soient
en relation avec un dieu solaire, j'en trouve une nouvelle preuve dans la belle
patere à libations en argent, découverte avec un trésor gallo-romain du 3e siècle,

aux Fins d'Annecy, l'ancienne Boutae, mais datant elle-même du Ie siècle.
Sur l'autel placé près d'Apollon lyricine qui chante sa victoire d'Actium, trois
flammes s'élancent de trois boules; c'est l'illustration du texte de Properce
qui montre Apollon Actius secourant Auguste dans la bataille, et faisant briller
une triple flamme divisée en trois sinuosités 5).

En résumé, le dit néophyte est plutôt le dieu des chrétiens lui-même, qui
a remplacé quelque divinité lumineuse, grâce à la facilité avec laquelle il lui a
été identifié par les fidèles; les douze apôtres se substituent aux douze dieux
qui forment cercle autour d'elle sur les monuments zodiacaux.

IX.
Cippe funéraire de Sevva.

M. A. Cartier, directeur général du Musée d'Art et d'Histoire de Genève,
a publié récemment dans YIndicateur 8) quelques monuments épigraphiques de

l'époque romaine, trouvés en 1917 à Genève. L'ornementation de l'un d'eux
mérite quelque attention, si banale qu'elle soit; elle montre quels étaient les

symboles sépulcraux usités par nos ancêtres, et reflète leurs idées sur l'au-delà 7).

1) Tudot, Collection de figurines en argile, p. 34, fig. XLVI, à gauche, et pl.
2) ibid., p. 34, fig. XLVI, au milieu, pl.
3) ibid., p. 34, fig. XLVI, à droite, pl.
4) En dernier lieu, Deonna, Les croyances religieuses et superstitieuses de la Genève antérieure

au christianisme, Bulletin de l'Institut national genevois, 1917, XLII, p. 335 sq.
6) Sur cette patere, cf. Le trésor des Fins d'Annecy, Rev. arch., 1920, I, p. 125 sq.; sur ces

trois boules, p. 170.
6) Cippe funéraire de Sevva, fille de Verecunda, Indicateur, 1918, p. 138, n° II, fig. 5.

') Sur ce sujet, voir mon mémoire: Les croyances religieuses de la Genève antérieure au
christianisme, Bulletin inst. national genevois, XLII, 1917.



i8o

Un fronton triangulaire surmonte le panneau où le lapicide a gravé le nom
de la morte: Sewa, fille de Verecunda; il contient dans son champ un buste
humain vu de face.

Que signifient ces deux arcs de cercle symétriquement disposés de chaque
côté du buste On pourrait au premier abord croire à la schématisation d'un
voile tombant derrière la tête, ou à des bandelettes. Mais ils sont indépendants
du chef, et décrivent une courbure régulière, appointie à chacune de ses extrémités.

En promenant le doigt à la surface du monument, on constate cette forme,
et la solution de continuité; on notera de plus que l'arc de droite ne dirige nullement

sa courbure supérieure vers la tête, ce qui serait nécessaire s'il s'agissait
d'une bandelette ou d'un voile. En réalité, ce sont deux croissants lunaires. Leur
présence n'a rien d'étonnant.

Qu'on feuillette en effet le «Recueil des Bas-reliefs de la Gaule romaine»
de M. Espérandieu, et l'on verra combien les emblèmes célestes sont fréquents
dans le fronton des stèles, soit seuls, soit surmontant l'image du défunt en pied,
en tête, en buste. En voici quelques exemples:
A. Luna anthropomorphe, conduisant son quadrige: II, p. 359, n° 1525; en buste, avec le croissant

dans les cheveux: III, p. 176, n° 2083; p. 263, n° 2282.
Croissant: II, p. 178, n° 1161; p. 242, n° 1278; 243, n° 1282; 359, n° 1526; 360, n° 1529;

466, n° 1722; III, p. 116, n° 1970 (avec D. M.); 117, n° 1975; IV, p. 50, n° 2846; 149,
n» 3020; 150, n» 3022; 307, n° 3300; 323, n° 3351.

Croissant et croix (solaire): III, p. 114, n° 1965.
Croissant et rosace (solaire): IV, p. 123, n° 2989; 318, n° 3338; Dunant, Guide illustré du Musée

d'Avenches, p. 113, fig.
Croissant et disque (solaire): II, p. 337, n° 1470; 354, n° 1512; VI p. 22, n° 4549.
Croissant et trois disques l'entourant en triangle1): II, p. 364, n° 1538.

Croissant, disque et triangles2): II, p. 354, n° 1513.
Croissant et dauphins3): IV, p. 307, n° 3301.
Croissant et pomme de pin*): II, p. 243, n° 1283; pomme de pin seule, II, p. 466, n° 1723.

B. Sol anthropomorphe sur son quadrige: II, p. 352, n° 1510; VI, p. 457 (Igel); en buste: IV,
P- 355, n° 3414; VI, p. 146, n» 4793.

Tête humaine de Sol, se détachant sur une auréole de feuilles lancéolées, lançant des flèches-

rayons à droite et à gauche. Sion, Musée de Valére 5).

Disque: I, p. 66, n° 76; II, p. 353, n° 1511 ; III, p. 34, n° 1782; IV, p. 322, n° 3349; seul
dans le champ de la stèle, II, p. 356, n° 1517; V, p. 470, n° 4456.

Disque d'où s'échappe de chaque côté un dard, le rayon solaire6): Did. des ant., s.v. Stella,

p. 1506, fig. 6627; Espérandieu, V, p. 428, n°4375; à Genève, Dunant, Catalogue raisonné
des séries épigraphiques, p. 117, n° LXVII, p. 54, n° XIX.

1) Sur le sens solaire de ces trois points ou disques, Les trois points solaires, Rev. et. grecques,
1915, p. 1 sq.; Deonna, Les croyances, p. 335 sq.; ci-dessus, p. 179, note 4.

2) Sur le sens de ces triangles, cf. Le nœud gordien, Rev. études grecques, 1917, p. 176—7.
3) Ci-dessous, dauphins et rouelle ou rosace. Autres exemples, et sens de ce motif: Le trésor

des Fins d'Annecy, Rev. arch., 1920, I, p. 130; La coupe d'Hélios, Rev. d'Ethnographie et des

Traditions populaires, I, 1920, p. 129 sq.
*) Sur le sens funéraire de la pomme de pin, emblème d'immortalité, Indicateur, 1914, p. 276 sq.
6) Rev. hist, rei., 1916, LXXIII, p. 97, fig. Cf. sur le vase aux satyres de Parme, le buste

d'Hélios dans le nimbe aux rayons lancéolés, Did. des ant., s. v. Sol., p. 1379, fig. 6488.
6) On a reconnu parfois à tort dans cette image le bouclier et des pila. Toutefois la confusion

pouvait se produire dès l'antiquité, puisque le bouclier est assimilé au disque solaire, et que les

rayons de celui-ci sont souvent traduits par des flèches, des lances.



i8i

Rosace1): I, p. 414, n° 669; III, p. 68, n° 1844; IV, p. 300, n° 3283; 303, n° 3290; 307, n» 3302;
324, n» 3354; IV, p. 314, n° 3326; 431, n° 3579; V, p. 398, n° 4309; VI, p. 153, n» 4806;
p. 159, n° 4816.

Rouelles: II, p. 358, n° 1513.
Trois rosaces ou rouelles (ci-dessus, trois points) en triangle: IV, p. 318, n° 3337; VI, p. 145,

n° 4790.
Rouelle, rosace, et deux dauphins: I, p. 24, n° 20; VI, p. 16, n° 4536 (cf. dauphins avec crois¬

sant, ci-dessus).
Rosace d'où s'échappent de chaque côté des dards en forme de feuilles lancéolées (autre forme du

motif précédemment cité, où le disque et les dards remplacent la rosace et les feuilles) :

II, p. 350, n° 1502; IV, p. 318, n° 3339; Did. des ant., s. v. Legio, p. 1068, fig. 4413.

C. Union de Sol et Luna. — Anthropomorphes: buste du défunt, entre acrotères ornés des bustes
de Sol et de Luna, IV, p. 273, n° 3228. — Aniconiques: ci-dessus, croissant et disque,
croix, rosace, qui sont des éléments solaires.

On trouve encore bien d'autres thèmes protecteurs dans le fronton des
stèles gallo-romaines: l'ascia2), la tête de Méduse3), etc.

Quant à l'image du défunt, en pied ou en buste, elle apparaît souvent sur
les stèles. Parfois elle est insérée dans le champ rectangulaire de la dalle4),
dont le fronton renferme ou non les symboles protecteurs. Le plus souvent cependant,

la tête du personnage, s'il est entier, se détache dans le triangle du fronton,

où bien son buste est renfermé dans celui-ci, comme c'est le cas pour le

cippe de Sevva5), alors que le champ de la dalle reste vide ou porte l'inscription.
On remarquera que la moulure horizontale, qui constitue le sol du fronton sur
lequel est posé le buste, est parfois entaillée pour laisser surgir celui-ci, comme
sur notre monument genevois 6).

Cette disposition n'est pas arbitraire. Inscrire le buste du mort dans le

fronton, ou placer sa tête de manière qu'elle soit comprise dans son angle,
répond à la même idée qui fait inscrire les bustes des défunts dans la coquille
symbolique, ou qui constitue de celle-ci un fond sur lequel se détache leur tête seule.
On a indiqué ailleurs quelle est la valeur funéraire de la coquille, symbolisant le

voyage du mort dans l'au-delà et son héroïsation 7). La coquille peut aussi pa-

1) On sait que le soleil a été schématisé dès l'art oriental, puis dans les arts grec et romain,
sous l'aspect d'une rosace, souvent à pétales végétales. C'est encore la forme qu'il a sur des crucifix
de l'époque carolingienne, ex. Cahier, Caractéristiques des Saints, II, p. 533.

2) Espérandieu, II, p. 181, n° 1167; IV, p. 306, n° 3298.
3) I, p. 5, n° 6; III, p. 256—7, n° 2266, 2269.
4) I, p. 289, n° 424; 241, n° 326, etc.
5) Ex. nombreux. Personnages en pied, III, p. 253, n° 2257; IV, p. 436, n° 3591, etc.
En bustes: I, p. 417, n° 675; II, p. 98, n° 1019; 169, n° 1137; III, p. 92, n° 1908; 93, n° 1910;

116, n» 1971; 236, n» 2220; IV, p. 279, n° 3240; 320, n° 3342; V, p. 437, n» 4396.
6) Ex. Espérandieu, V, p. 57, n° 3728.
7) Rev. arch., 1917, VI, p. 392 sq., Aphrodite à la coquille; la coquille funéraire paraît

fréquemment dans l'art gallo-romain, comme dans celui de Rome; buste sur la coquille, Espérandieu,
I, p. 416—7, n° 672, 673, 676 etc.; personnage en pied dont la tête se détache sur elle, IV, p. 406,
n° 3511, etc.



l82

raître seule, et constituer le fond de la niche funéraire dans laquelle se dresse

l'autel
Inscrire le buste du mort dans le fronton, c'est déjà dire qu'il a quitté la

terre et qu'il demeure désormais dans l'au-delà. N'est-ce pas toujours dans ce

triangle de l'édifice que se déroulent les grandes actions des dieux, souvent
encadrées par les images des astres, du Soleil et de la Lune Au Parthenon,
comme au Capitole 2), le thème mythique est limité par le Char d'Hélios-Sol
qui sort de l'Océan, et par celui de Séléné-Luna qui s'y enfonce; sur une
stèle africaine, les bustes du Soleil et de la Lune encadrent Saturne3) ; et
ce sont des légendes, qui, décorant les frontons des sarcophages, sont des

allusions au monde de l'au-delà, dans lequel a pénétré le mort. C'est pourquoi,

dans ce triangle s'insèrent les emblèmes protecteurs, le plus souvent
de nature céleste, la hache, le croissant, le disque, la rouelle, la rosace, etc. Sur
le cippe genevois, les croissants lunaires encadrent le buste de Sewa,
transportée par la mort dans le séjour des dieux, et jouissant de l'immortalité que
lui assurent ces emblèmes 4).

Comme Sol, Luna est une déesse chthonienne 5), protectrice des morts.
Suivant une croyance qui se retrouve chez beaucoup de primitifs, les âmes
des morts vont habiter la lune; cette pensée, qui est celle de la doctrine
pythagoricienne, qui se répand dans les cultes astraux de l'Empire romain,
inspire notre monument et beaucoup d'autres sur lesquels paraît le croissant,
tel ce relief romain de Copenhague, où un buste d'enfant est placé dans un
croissant entouré d'étoiles8).

Faut-il rappeler la vogue qu'eurent à l'époque romaine les cultes de Sol
et de Luna, soit indépendants, soit associés '), dont témoignent nos contrées 8)

Mais, depuis des siècles, nos populations vénéraient les deux astres sous diverses
formes, disque, anneau, roue, S, croissant, cornes de bovidés, etc. ; les croyances
romaines et indigènes se rencontraient sans se heurter et unissaient leurs motifs
figurés.

Pourquoi deux croissants au lieu d'un seul Sans doute, suivant un pro-

•) Espérandieu, I, p. 106, n° 129, rocher sculpté de Fontvieille.
2) Did. des ant., s. v. Capitolami, p. 903—4; Roscher, Lexikon, s. v. Luna, p. 2157.
3) Gaz. arch., 1880, VI, p. 40, fig.
4) Pour les Romains, l'union de Sol et de Luna, si fréquente sur les stèles funéraires, soit

anthropomorphique, soit aniconique, est symbole d'Eternité, Roscher, s. v. Luna, p. 2157; Did.
des ant., s. v. Luna, p. 1391 ; la rosace qui est la schématisation du soleil, a même sens, et le mot
Aeternitas l'accompagne sur des monnaies de Faustine mère.

5) Roscher, s. v. Mondgöttin, p. 3185; Piganiol., Essai sur les origines de Rome, 1917, p. 103.
6) Sur cette croyance, Cumont, Comptes rendus Acad. Inscr., 1918, p. 365; Journal des

Savants, 1918, P-33IJ A propos de Properce et de Pythagore, Rev. de phil., 1920, p. 75 sq., 78

(textes et monuments).
7) Diet, des ant., s. v. Luna, p. 1394; s. v. Sol., p. 1383 sq., etc.; Roscher, Luna, p. 2155—6.
8) Cf. entre autres l'inscription de Vidy, près de Lausanne, dédicace à Sol., au Genius et à

Luna, Mém. Doc. Soc. hist. Suisse romande, XXIV, 1879, p. 181 sq.



ig3

cédé fréquent1), pour renforcer la puissance protectrice du symbole; peut-
être aussi n'est-ce que désir de symétrie.

Les représentations de la figure humaine, traitée par des artistes indigènes,
sont encore rares dans notre canton, et je ne connais guère qu'une brique de

Versoix, où la tête, grossièrement modelée, laisse jaillir de son sommet une
palmette rayonnante2). La technique de ce visage est celle qui caractérise les

ouvriers locaux, encore malhabiles à rendre les traits humains que leur art négligeait,

sans doute pour des raisons rituelles, avant la conquête romaine. On y
retrouve toutes les conventions des primitifs: forme triangulaire du visage,
arcades sourcilières profondément incisées en arc de cercle, chevelure en cape
rigide; bouche en coup de sabre; yeux exophthalmiques.

Rev. des études grecques, 1915, p. 312 sq. La répétition d'intensité.
Rev. arch., 1916, I, p. 264.


	Notes d'archéologie suisse. VII, Amulette des Fins d'Annecy

