
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 22 (1920)

Heft: 2

Artikel: Notes d'archéologie suisse. VI, Le missorium de Valentinien

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notes d'archéologie suisse.
Par W. Deonna.

VI.

Le missorium de Valentinien (suite).

Le vexillum.

De vexillum sur lequel Valentinien s'appuie, comme sur un thyrse divin,
est l'insigne de l'armée romaine et du pouvoir impérial1), le drapeau à haute
hampe, que termine une pièce d'étoffe carrée, en général rouge, avec franges
d'or, visibles sur le monument 2). Orné du chrisme depuis Constantin, il devient
le labarum3). Mais l'étendard simple est aussi fréquent que le labarum, et la
croix ou le chrisme ne triomphe qu'avec Valentinien III4). Cet insigne paraît
sur une quantité de monuments célébrant les actions militaires de l'empereur.
Ses soldats le tiennent, ainsi que des Victoires sur des hampes, pendant que
leur chef les harangue5), ou pendant que la Victoire couronne celui-ci6). Cette
déesse le reçoit comme attribut7) sur les arcs de Titus et de Bénévent. Bien
plus, le vexillum lui-même est surmonté d'une victoire posée sur le globe et tenant
une couronne, sur la colonne Trajane8). D'empereur, symbolisant l'Empire,
le porte ici, comme ailleurs les provinces romaines personnifiées 9).

Types impériaux analogues.

Divers monuments, surtout les monnaies, montrent avec monotonie ce

type traditionnel de l'empereur, debout, diadème, lauré ou nimbé, vêtu en imperator,

tenant d'une main le vexillum ou le labarum, de l'autre le globe que
surmonte parfois la Victoire à la couronne, et accompagné d'un captif qu'il foule

au pied, ou sur lequel il pose sa main dominatrice. Il y a de nombreuses variantes,

') Diet, des ant., s. v. Vexillum; s. v. Signa, p. 1310, 1313, n° 2.

2) Ce sont ces franges que Blavignac prend pour les sceaux apocalyptiques.
3). Diet, des ant., s. v. Vexillum, p. 777; s. v. Signa, p. 1321 sq., fig. 6435—6; Roller,

Catacombes de Rome, II, p. 300 sq.; Desroches, Le labarum, 1914; Bréhier, L'art chrétien, 1918, p. 71 sq.;
la bibliographie est donnée par Franchi de' Cavallieri, Studi romani, I, 1913, p. 160 sq.

4) Diet, des ant., s. v. Signa, p. 1324.
B) Strong, pl. XC, 2; XCI, 5; XCII, n, etc.
«) ibid., pl. XLVI, XI/VIII.
') Diet, des ant-, s. v. Signa, p. 1325, note 24.
8) ibid., s. v. Victoria, p. 841, note 4.
») Cohen, II, pl. XI, 576, pl. IX, 36, etc.



93

suivant que ces éléments sont tous réunis, ou que l'un d'eux fait défaut.
Nous ne nous attarderons pas à les discerner toutes, et nous nous bornerons
à en signaler quelques-unes:

Gräften, empereur en 375 '), labarum surmonté d'une Victoire le couronnant; Victoire sur le globe,
le couronnant.

Procope, empereur en 365 2), labarum et globe.
id. 3), labarum et bouclier ; chrisme dans le champ de la pièce ; captif à ses pieds.

Magnence, empereur en 350 4), labarum, posant la main gauche sur la tête d'un captif.
Vétranion, empereur en 350 5), labarum, sceptre, couronné par une Victoire à son côté.
Constant I, empereur en 337 6), labarum, globe surmonté du phénix, Victoire assise à son côté.

id. '), laure, labarum et lance.

Jovien*), empereur en 363, diadème, labarum, Victoire sur globe le couronnant.
Valens, empereur en 364 9), labarum, globe, captif à ses pieds.

id. 10), vexillum avec croix, Victoire sur le globe le couronnant.
id. u), lauré, labarum, Victoire sur globe.

Valens et Valentinien 112), labarum, globe.
id. 13), labarum, Victoire sur globe les couronnant.

Valentinien 114), lauré, quelquefois lauré et nimbé, vexillum, Victoire sur globe.
id. 15), sceptre surmonté du chrisme, Victoire sur globe.
id. 16), labarum, Victoire.
id. 17), parfois lauré, labarum, vexillum ou sceptre, Victoire seule ou Victoire sur globe.
id. 18), lauré, étendard avec ou sans croix, Victoire sur globe.
id. 19), labarum, Victoire sur globe, pied posé sur un captif.
id. 20), lauré, labarum, globe, captif aux pieds.

Valentinien II 21), nimbé, labarum, donnant l'autre main à une femme à couronne tourelée.
id. 22), labarum, Victoire sur globe le couronnant.
id. 23), diadème, vexillum, globe, donnant un coup de. pied à un captif.

Cohen, VI p. 430, pl. XV, 16.

2) p. 424, n" 9.

3) p. 425, n° 13.
«) pl. X, 6.

5) pl. IX, 2, p. 324.
6) pi. VII, 112.

') pi. VII bis, 16.

8) pl. XIII, 21.

') p. 411 sq., n° 11; Venturi, I, p. 481, fig. 430.
10) pl. XIII, 70.
11) p. 413, n° 27, 420, n° 69.

12) p. 410, n° 9.
13) p. 396, n° 6.

") p. 405, n" 53.
15) P- 399, n° 2°-

") P- 399, n° 21.

") P- 396, 4; 398, 19, 399, 20—22.
18) pl. XIII, 53; p. 399, 22, 23; Duruy, Hist. des Romains, VII, p. 409, fig.
19) p. 400, n» 28.

ao) p. 400, n° 29.
al) Cohen, VI, p. 441, n° 6, pl. XV, 6; Duruy, Hist. des Romains, VII, p. 480, fig.; Diet, des

ant., s. v. Imperator, p. 426, fig. 3987; s. v. Nimbus, p. 85, fig. 5322.
22) Montfaucon, p. 65, pl. XXVIII.
23) p. 448, 54.



94

Valentinien II1), labarum, Victoire sur globe, pied sur un captif.
Honorius2), nimbé, labarum, Victoire sur globe le couronnant.

id. 3), diadème, labarum, globe, captif aux pieds.
id. *), vexillum, Victoire sur globe le couronnant.

Arcadius b), vexillum, Victoire sur globe le couronnant.
Constance III '), vexillum, Victoire sur globe le couronnant; foulant aux pieds un captif.
Constantin III '), vexillum, Victoire sur globe le couronnant, foulant aux pieds un captif.
Jovin 8), même type.
Valentinien III "), même type.

La garde impériale.
Des soldats qui entourent l'empereur sont ses gardes du corps. Ce ne sont

pas les prétoriens, supprimés au début du 4e siècle par Constantin 10), ni les
Germani11) qui disparaissent sous Galba, ou les Equités singulares12), dont les
derniers textes remontent à Gordien. Ce sont les protectores qui constituent au
4e siècle la garde impériale13), auxquels font allusion de nombreux textes, et
que représentent divers monuments14). Ce sont eux qu'on voit, pour ne citer
que quelques exemples, sur le bouclier de Madrid, encadrant Théodose,
Arcadius et Honorius; ou suivant l'empereur à cheval, sur le bouclier de Kertsch.
Ils portent, comme sur le missorium de Valentinien, le grand bouclier circulaire
ou légèrement ovale, et la lance. Ils forment une troupe d'élite, dont chaque
soldat à rang d'officier, jouit de grands privilèges et d'une haute solde. Des

monuments les montrent il est vrai tête nue15), alors qu'ici ils ont le casque à
haute aigrette de plumes, qui semble avoir été déjà l'attribut caractéristique
des prétoriens16) des âges antérieurs, et dont ils ont sans doute hérité, comme
ils ont reçu d'eux leur bouclief et leur lance. Il est peu vraisemblable, en effet,

*) P- 445, n° 25.
2) diptyque d'Aoste, Venturi, op. I., I, p. 357, fig. 330; Duruy, Hist. des Romains, VII, p. 499,

fig.; Monuments Piot, VII, 1900, p. 75, fig. 3; Molinier, Ivoires, pl. II; Reinach, Répert. de

reliefs, III, p. 3; Did. des ant., s. v. Vexilla, p. 777; s. v. Cingulum, p. 1181, fig. 1502; s. v.
Victoria, p. 844.

3) Cohen, pl. XVII, 5.
4) Venturi, p. 487, fig. 433.
5) ibid., p. 487, fig. 433.
6) Cohen, pl. XVII, 1.

') ibid., pl. XVII, 3.
8) pl. XVIII, 1.

8) pl. XVIII, 2.

10) Diet, des ant., s. v. Praetorianae cohortes, p. 633; Equités Singulares, p. 790; Madvig,
Etal romain, trad. Morel, III, 1883, p. 234.

u) Diet, des ant., s. v. Germani, p. 1549.
12) ibid., s. v. Equités Singulares, p. 789.
13) ibid., s. v. Protectores.
14) ibid., p. 710, note 38, p. 712, note 25, référ., 709, note 4. A partir du 5e siècle, les protectores

sont désignés sous le nom de domestici, ibid., p. 713.
15) ibid., p. 713.
18) ibid., s. v. Praetorianae cohortes, p. 638—9, fig. 5787—8; Strong, Roman Sculpture,

pl. XI/VT, XLVIII.



95

de penser que ces gardes, porteurs de la lance, du grand bouclier qui les couvre
presque entièrement, aient eu la tête découverte, et que leur armement n'ait
pas été complet.

L'ornementation des boucliers.

On n'a jamais encore remarqué l'ornementation qui couvre les boucliers
des protectores sur le missorium de Valentinien, bien que quelques détails en
soient très distincts sur certaines reproductions antérieures.

Ce sont, en examinant les boucliers de gauche à droite, les motifs suivants :

i° Umbo entouré d'une rosace à contours incurvés, dont les extrémités sont terminés par des points
ou boules.

Autour de ce motif central, le champ du bouclier montre deux protomés animales affrontées,

sans doute des chiens. Au bord du bouclier, une bande de traits obliques et parallèles.
2° rosace à rayons curvilignes; au bord du bouclier, une bande de zigzags.
3° effacé. La planche accompagnant les Oeuvres de Baulacre, donne au bord du bouclier une rangée

de carrés pontués en leur centres, alternant avec des carrés plus petits. Ce motif est encore
perceptible par endroits.

4° effacé.

5° rosace à rayons droits; au bord, des lignes ponctuées.
6° même centre que le n° i; dans le champ, protomé animale, à long cou, peut-être une chèvre.

Au bord, lignes ondulées et points.

On sait qu'en Grèce et à Rome les boucliers ont des épisèmes, dont l'utilité
et le sens varient: ils servent à effrayer l'ennemi, à protéger celui qui les portent,
à distinguer les combattants les uns des autres, par leur religion, leur nationalité,
leur rang social, leur famille, leur incorporation x). A Rome, ces emblèmes
permettent aux différentes cohortes de se reconnaître, le bouclier étant la seule

partie de l'armement qui différencie les légions entre elles 2). Da Notitia Dignitatum

donne la liste de toutes les légions, assimilables aux cohortes des temps
antérieurs, qui existaient à la fin du 4e siècle, et, à côté, l'insigne distinctif de

leur bouclier; certains sont les mêmes pour plusieurs légions et ne diffèrent
que par les couleurs 3). Nous pouvons comparer à ces emblèmes ceux qui ornent
le disque de Valentinien, qui en sont contemporains.

Les emblèmes célestes.

On a souvent noté, sur les boucliers des soldats romains, comme sur les

enseignes 4), la fréquence des emblèmes célestes, foudre, éclairs, étoiles,
croissants, soleils 5), qui paraissent déjà sur ceux de la Grèce 6). Rien d'étonnant à

x) Diet, des ant., s.v. Clipeus, p. 1252—3.
2) ibid., p. 1255; s. v. Legio, p. 1068—9.
3) ibid., s.v. Legio, p. 1093; Notitia Dignitatum, éd. Omont, 1911, Bibliothèque Nationale,

pl. 19—29, 65—73.
4) Diet, des ant-, s. v. Signa, p. 1308, comme jadis en Assyrie.
5) Diet, des ant-, s. v. Legio, p. 1069, fig. 4416—7; s. v. Signa, p. 1309—10; s. v. Fulmen;

s.v. Cingulum, p. 1079, fig. 1492; s. v. Clipeus, p. 1252, 1255, 1256, fig. 1656; 1257, fig. 1659; s. v.
Annula, p. 438, fig. 535, etc.

') foudre sur un bouclier ionien, Diet, des ant., s. v. Signa, p. 1310, fig. 6408; amour portant
un foudre, sur le bouclier d'Alcibiade, s. v. Clipeus, p. 1253.



cela, puisque le bouclier est assimilé au disque du monde, au ciel, à la terre x),

et qu'on a l'habitude d'inscrire à sa surface les grands phénomènes naturels
et les dieux célestes. Cette foudre qui frappe comme un marteau ou une hache,
ces éclairs qui transpercent comme des dards, ces rayons lumineux du soleil

qui affectent souvent la forme de flèches, toutes ces forces cosmiques, ont été
dès l'origine comparées aux armes humaines, et par cela même conviennent
aux guerriers. Partout, leurs armes sont couvertes de signes célestes, non seulement

en Grèce et à Rome, mais aussi dans les pays celtiques, depuis l'âge du
bronze jusqu'à l'époque chrétienne 2), où ce principe se perpétue en se
christianisant. Casques, lances, épées, poignards, pointes de flèches, portent comme
talismans protecteurs des soleils, des croissants lunaires, des rouelles, des disques,
des triscèles, des svastikas 3). Des boucliers peints de la Notitia Dignitatum
imperi romani ne font pas exception à cette règle : aigles solaires, croissants, soleils
de formes variées y abondent. Bien plus, sur une miniature, le casque d'un
cavalier est surmonté du disque anthropomorphe de la lune, alors que son cheval

porte sur sa tête un soleil flamboyant 4). Ainsi, quelques siècles auparavant,
les hommes de l'âge du fer associaient sur leurs armes le disque solaire et le

croissant lunaire5); ainsi les casques étaient surmontés ou timbrés de rouelles
solaires 6); ainsi les chevaux étaient marqués des mêmes signes protecteurs 7).

Des motifs qui couvrent les boucliers, sur le disque de Valentinien,
appartiennent à cet ordre d'idées.

Motifs géométriques.
On retrouve la rosace aux contours incurvés (n° i, 6) sur divers boucliers

de la Notitia Dignitatum 8), ayant parfois ses pointes terminées, comme ici,
par des boules 9) qui, sur un bouclier de l'arc d'Orange, l'accostent extérieurement

en carré 10). C'est l'image du soleil. On voit, sur un cylindre assyrien déjà,
le dieu humain entouré d'une semblable auréole aux extrémités bouletées 10) ;

et, sur un miroir étrusque, à côté d'Apollon, ce disque ^ux rayons incurvés
contenant en lui la tête du dieu11). Au revers d'une statuette gallo-romaine, cette
même rosace bouletée flamboie12) ; sur une monnaie de Faustine mère, elle est

*) Sur cette assimilation, cf. mon mémoire, le Trésor d'argenterie des Fins d'Annecy, pour
paraître in Rev. arch.

2) Déchelette, Manuel d'arch. préhistorique, II, p. 1145, fig. 478,9; p. 1312, fig. 572; 1319;
Diet, des ant., s. v. Gladius, p. 1605, fig. 3615, etc.

3) Déchelette, p. 1312.
4) Notitia Dignitatum, éd. Omont, 1911, pl. 8.

6) ex. Déchelette, II, p. 1312, fig. 572, I, 2.

6) ibid., p. 1156, fig. 484.
7) ibid., II, p. 436, fig. 179.
8) éd. Omont, Bibliothèque Nationale, 1911, pl. 22,28.
9) ibid., pl. 20.

10) Roscher, Lexikon, s. v. Sterne, p. 1479, fig. 43.
n) Diet, des ant., s. v. Speculum, p. 1428, fig. 6536.
12) Les Isiaques de la Gaule, Rev. arch., 1918, I, p. 177, référ. Disque bouleté sur une

monnaie gauloise du Ier siècle av. J. C, Blanchet et Dieudonné, Manuel de numismatique française,
V P- 64, fig. 107.



97

accompagnée du mot Aeternitas, soulignant son sens céleste x). Ce sont encore
les miroirs en argent de Boscoreale 2), dont les découpures curvilignes sont
terminées par ces mêmes boules; celles-ci, sur de nombreux vases italiques, souvent
groupées trois par trois3), entourent les miroirs que tiennent les personnages
des scènes funéraires. Cette adaptation d'un motif solaire au miroir n'a rien

qui étonne, puisqu'on sait l'assimilation du disque du miroir à celui du

soleil4), non seulement en pays classiques, mais dans d'autres civilisations5).
En étudiant le thème des cornes bouletées dans l'art celtique, on a montré qu'il
y a là association de deux symboles aniconiques semblables, le disque du soleil,
et les boules ayant même sens, et que ces extrémités bouletées ornent divers

autres éléments de même nature, svastika, triscèle, croix, etc. 6).

La rosace à rayons curvilignes (n° 2) paraît sur le bouclier d'un cavalier, sur

un vase grec du 6e siècle 7), et, longtemps après, sur ceux de la Notitia
Dignitatum9). Ce motif banal a le même sens que le précédent, et signifie la

roue en mouvement du soleil. On le suit depuis l'ancien art oriental, à travers
la Grèce et Rome9), jusque dans l'art populaire moderne10), où il ne persiste

plus que comme décor vidé depuis des siècles de toute signification. Mais c'est

encore en tant que symbole céleste qu'il décore des monuments religieux romains,

par ex. un autel gallo-romain de Tauroentum11), des tombeaux12), des stèles

funéraires13), etc.14).
De zigzag qui l'entoure sur le bouclier du missorium, peut n'avoir qu'une

valeur décorative. Cependant remarquons que le disque solaire est entouré

de la même façon, sur le vieux moule égéen du Musée de Candie15), et que le

zigzag est le symbole de l'éclair16).

x) Cohen, II, pl. XIV, 23.

2) Monuments Piot, V, 1897, P- W, Comptes rendus Acad., 1895, p. 582.

3) sur le sens des boules groupées trois par trois, Deonna, Les trois points solaires, Rev.

des études grecques, 1916, p- 1 s1-> "*., Les croyances religieuses de la Genève antérieure au

christianisme, Bulletin de l'Institut national genevois, XLII, 1917, P- 335 sq., etc.

4) Rev. arch., 1917, I, P- !44-

6) Mexique, Rev. hist, des rei., 1901, 44, P- 327, note 1 ; Japon, Okakura, Les idéaux de l'Orient,

1917, p. 40, note 1.

6) Les cornes bouletées des bovidés celtiques, Rev. arch., 1917, I, p. 124 sq.

7) Diet, des ant., s.v. Clipeus, p. 1249, fig. 1637.

8) éd. Omont, pl. 25, 26.

9) ex. Déchelette, Manuel, II, p. 458, fig. 190, 15; Rev. arch., 1903, H, p. 93J 1904, IV,
P- 233—4, %• 21, etc.

10) Survivances ornementales dans le mobilier suisse, Archives suisses des traditions

populaires, XXI, 1917, p- 185 sq-, pl-, Kg- 1, 3, 4, 5, 7! ex. divers de ce motif.

u) Espérandieu, Recueil de bas-reliefs de la Gaule romaine, I, p. 44, n° 47-

12) Tombeaux de Palestine, ossuaires juifs, Comptes rendus Acad., 1905, P- 344, xig-

13) ex. Narbonne, Comptes rendus Acad., 1915, p. 392—3.
14) Cf. Archives suisses des \frad. pop*h. c; Deonna, Les croyances religieuses de la Genève

antérieure au christianisme, Bulletin de l'Institut national genevois, XLII, 1917, P- 365—7, ex-

15) Déchelette, op. I-, II, P- 460, fig. 191.

16) Deonna, Les croyances, p. 387, etc.



98

Des carrés qui constituent la bordure du n° 3 paraissent à la même place
sur un bouclier de la Notitia Dignitatum x) et des carrés isolés interviennent aussi

sur d'autres boucliers de ces miniatures, comme élément de leur décoration a)

Ils accompagnent le disque solaire sur une stèle funéraire gallo-romaine 3)

Ce motif est très fréquent à cette époque, seul, enfermant une rosace, un cercle

ou lui-même inscrit dans le cercle, et il orne les vêtements4), les lampes5)
d'autres objets6). S'il n'est pas toujours possible de lui accorder plus qu'un sens
décoratif, notons cependant qu'on peut reconnaître parfois en lui le «carreau»
de la foudre 6).

Des rosaces aux rayons droits (n° 5) ornent les boucliers de la Notitia Dignitatum

') ; elles sont, on le sait, une variante des rosaces précédentes, soit du
disque solaire et de son rayonnement8).

Motifs animaux.

Des animaux ont souvent constitué l'emblème des boucliers: c'est le lion,
symbole de la vaillance9), l'aigle de Zeus, tenant la foudre, etc. C'est encore
l'illustration de la Notitia Dignitatum qui offre les images les plus semblables

aux nôtres10), car on voit sur nombre de boucliers ces curieuses protomés
animales, surmontant de longs cous incurvés en cercle, soit seules11), soit réunies
deux par deux, et s'affrontant tout comme sur le n° 1. De plus, le demi-cercle
qu'elles détermine peut se prolonger à sa partie inférieure par une petite tige12).
Celle-ci est sans doute la hampe de l'enseigne dont elles étaient l'ornement.
Dès l'antiquité assyrienne on voit en effet sur les enseignes militaires le dieu
tonnant monté sur le taureau ou s'élevant au-dessus de taureaux adossés13),
thème qui a été introduit dans les légions romaines, où l'on sait la fréquence des

enseignes animales 14).

Si tous les animaux des enseignes et des boucliers romains ne peuvent
s'expliquer, comme l'a pensé Domazewski, par le seul symbolisme astrologique
et zodiacal, il en est en tout cas auxquels on ne peut refuser ce sens15), tels le

') Omont, pl. 73.
2) ibid., passim.
3) Espérandieu, Recueil de bas-reliefs de la Gaule romaine, VI, p. 173, n° 4845.

4) Venturi, op. L, I, p. 369, fig. 340, p. 371, fig. 341, p. 372, fig. 342, etc.
5) ibid., p. 362, fig. 334, etc.
6) Deonna, Les croyances, p. 291; p. 384, Le losange. — Sens mystique du carré, Bouché-

Leclercq, L'astrologie grecque, p. 7, note 1; 171.

') Omont, pl. 19, 21, 24—9, 68—71 (étoile); pl. 26—7, 19, 21, 69.

8) ex. Déchelette, Manuel, II, p. 458, fig. 190, 9—12.
9) Diet, des ant-, s.v. Clipeus, p. 1251, fig. 1643.

10) Les signes animaux y sont nombreux: animaux seuls, au repos ou courant; animaux
opposés (Omont, pl. 19); protomés adossées (pl. 20, 22, 24, 26).

u) Omont, pl. 71—2.
12) ibid., pl. 20—22, 24, 29, 65—7, 70—1.
13) Diet, des ant., s. v. Signa, p. 1308, fig. 6406.
14) ibid., p. 1311—2.
16) ibid., p. 1312; s.v. Zodiacus, p. 1054; Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque, p. 554, note 2.



99

capricorne, le scorpion, le bélier, etc. Que certains animaux ornant les bouclier
de la Notitia Dignitatum soient astrologiques, on ne peut en douter, en les voyait
associés à des disques, des croissants lunaires, des rosaces1), envoyant un qua
drupède supporter le disque que surmonte l'aigle de Zeus, ou un dieu nimbé2)
comme dans les enseignes assyriennes déjà citées. On sait aussi que l'art romaii
a orné de signes zodiacaux les bords des boucliers 3). Nous sommes donc au
torisés à chercher parmi les signes du zodiaque et des constellations les animaux
du missorium de Valentinien, dont le sens s'harmonise avec celui des motif;
géométriques étudiés plus haut, auxquels ils sont associés (n° i, 6).

La constellation du chien.

Quel est l'animal du n° i On ne peut hésiter qu'entre un chien et un ours
Da première hypothèse semble préférable, car l'aspect de ces deux têtes es1

tout à fait celui du chien molosse, tel que l'art romain l'a souvent représenté 4)

Il semble du reste que le chien paraît sur les boucliers de la Notitia Dignitatum
autant qu'on peut identifier ces animaux d'après ces grossiers dessins. On
remarquera qu'ici les deux têtes affrontées ne sont pas identiques, mais que l'un«
est plus grosse, surmontant un cou plus épais. Cettes différence n'est pas fortuite
dans ce motif exactement symétrique 5) ; ce sont en réalité deux chiens distincts
l'un grand, l'autre petit.

A quel titre le chien figure-t-il ici On dira qu'il est l'animal gardien, symbole

de vigilance. Tel est celui qui accompagne les Dares 6), Tibère, sur la
cuirasse de l'Auguste de Prima Porta, et Mercure-Auguste, sur la patere de Boutae7).
Equivalant au cave canem des maisons romaines, n'a-t-il pas sa place toute
indiquée sur les boucliers des défenseurs de l'empire Mais s'il a ce sens, il en a

un autre encore.
Au centre de la table astrologique du Douvre, dite «Planisphère de

Bianchini» 8), on voit dans l'anneau zodiacal, les constellations polaires, le Dragon,
et deux animaux qui courent en sens inverse, les deux Ourses. M. Jullian se

demande, à propos du chien de Tibère sur la statue de Prima Porta, s'il ne s'agit

pas de l'étoile du chien; sa présence s'expliquerait sur ce monument parce que
la remise des aigles à Tibère par le roi parthe aurait eu lieu à la fin d'avril, au
moment où «exoritur Canis», ou encore parce que Tibère et Auguste auraient

1) ex. Omont, pl. 71, 72; cf. la protomé accostée d'un croissant.
2) ibid., pl. 20, 26.

3) Diet, des ant., s. v. Zodiacus, p. 1059 et note 15, 1051.
4) Diet, des ant., s. v. Canis, p. 881—2, 888; Deonna, Catalogue des bronzes du Musée de Genève,

pl. III, n° 108, chieii de Sierre.

5) Cf. les deux chiens affrontés symétriquement, au bas du cou de Scylla, sur certains bronzes

romains (ex. au Musée de Genève, M.F. 1207. Applique d'oenochoé, Ostie).
6) Did. des ant., s. v. Lares, p. 945.

7) Sur cette patere, Le Trésor d'argenterie des Fins d'Annecy, Rev. arch, (pour paraître).
8) Did. des ant-, s. v. Zodiacus, p. 1053, fig. 7592; Bailly, Hist. de l'astronomie ancienne, 1781,

I, pl. 3, p. 504. Remarquer que la «Grande Ourse» est aussi appelée par les Grecs, «queue
du chien», xvvóoovQa, Bouché-Leclercq, op. I., p. 61.



IOO

rendu un culte particulier au chien stellaire. «Da dévotion astrologique», dit
M. Jullian, «servira de plus en plus à expliquer bien des choses d'archéologie
gallo-romaine. Remarquez que les images tirées du ciel abondent sur cette
cuirasse»1). Nous ferons la même remarque à propos de l'ornementation de nos
boucliers, couverts de signes célestes, et nous reconnaîtrons dans les deux têtes
de chiens les constellations de ce nom.

Sothis, Sirius, Canicula, tel est le nom de la primaire « de la constellation
du Grand Chien 2). En Egypte, Sothis était considérée comme l'étoile d'Isis,
et c'est pourquoi l'on voit, à l'époque gréco-romaine, cette déesse chevaucher
un chien, qui porte une étoile sur sa tête, ou être accompagnée par lui3). Clément
d'Alexandrie, constatant que cet animal est consacré à Isis, prétend que l'on
représentait deux chiens au fond du vase qui indiquait la crue du Nil, pour
désigner les deux hémisphères4).

Da canicule était l'époque où le soleil se levait et se couchait avec la
constellation du Grand Chien, ce qui correspondait autrefois aux plus grandes
chaleurs de l'été. Cet astre était donc considéré comme funeste. C'est à ce moment
qu'avait lieu, en Grèce, à Argos, une fête expiatoire, Arnis, où l'on tuait tous les
chiens s) ; c'est en août que les Romains sacrifiaient des chiens pour détourner
l'effet de la rage à laquelle ils sont sujets pendant ces chaleurs, sous l'influence
de la Canicule. Ce chien stellaire paraît sur une sphère en marbre d'Athènes;
on y voit le Soleil entre cette constellation et le Dion où se trouve son domicile 6).

Nous avons fait observer que les deux têtes de chiens n'ont pas les mêmes
proportions. D'une correspondrait à la constellation du Grand Chien, Canis
Maior 7), l'autre à celle du Petit Chien, dont l'étoile a est Prokyon, toutes deux
constellations de l'hémisphère austral 8).

Si le chien vigilant convient aux boucliers, le chien stellaire leur est aussi

approprié, car la Canicula préside aux destinées de ceux qui se vouent aux
travaux belliqueux. «Ceux qui naissent à son lever», dit Firmicus Maternus, «se

portent avec une sorte de fureur à toutes sortes de crimes. Etrangers à
l'humanité, ils ne suivent que l'impétuosité de leur caractère; tout le monde les

craint, tout le monde les hait, et les endroits les plus écartés des forêts n'ont
rien qui les effraie; ils s'exposent sans crainte aux bêtes féroces, aux incendies
dévastateurs; ils sont chasseurs, gladiateurs, et combattent dans les
amphithéâtres à la vue du peuple contre des bêtes féroces; leur agilité est telle qu'on
croit qu'ils peuvent saisir un lièvre à la course.»

1) Jullian, Rev. des études anciennes, 1911, p. 161.

2) Sur la constellation du chien, Bouché-Leclercq, op. I., p. 61, 74, note 3; 79, note 1; 125,

note 2; 137, 366, note 2.

3) Roscher, Lexikon, s. v. Sothis, p. 1280.

4) Bouché-Leclercq, op. /., p. 226.
5) Did. des ant., s. v. Arnis, p. 439.
e) Bulletin de Correspondance hellénique, XXXVII, 1913, p. 251 ; Diet, des ant., s. v. Zodiacus,

p. 1059, note 8.

7) Roscher, s. v. Sterne, p. 1491.
8) Arago, Astronomie populaire (2), 1865, I, p. 318; carte, p. 338, pl.



IOI

L'autre animal.

Il est plus difficile de déterminer l'animal du
bouclier n° 6 (fig. 2). Cette tête qui surmonte un long
cou ployé en arc de cercle ressemble à celle d'une
chèvre, d'un bélier. Est-ce la constellation de la
«chèvre»? Sur un miroir à relief du Douvre, Aphrodite

monte une chèvre, escortée de deux chevreaux,
allusion probable aux étoiles de la constellation où

figurent la «chèvre» et les «chevreaux»1). Est-ce le

Capricorne, dont la partie postérieure du corps aurait
été effacée, ou serait recouverte par le bouclier voisin

On sait que ce signe zodiacal a été donné comme
enseigne à diverses légions par Auguste2), dont il était
le signe particulier 3) ; qu'il est devenu celui de la
Victoire, dont il accompagne parfois l'image 4). Toutefois
cette identification est très incertaine.

A

\
r^r

Fig. 2

La christianisation des thèmes païens.

Blavignac, suivi par Gelpke, a reconnu dans le disque de Valentinien un<

œuvre chrétienne, une patène ecclésiastique ayant appartenu à l'église primi
tive d'Agaune en Valais, dont la fondation concorderait avec le règne de Valen
tinien. Elle commémorerait le massacre de la légion thébéenne. «De clipeu:
représenterait une des decimations de la légion de Thèbes; un bouclier, un casqu«

et une épée jetées sur le premier plan, semblent indiquer que déjà le sang '<.

coulé, et Jésus, le vainqueur de la mort, apparaissant au milieu des survivants
qui tous ont le regard tourné vers lui, leur montre l'étendard de la résurrectioi
et la Victoire prête à distribuer les palmes et la couronne de la vie éternelle
Des six figures rappellent sans doute les six légionnaires dont les noms étaien
les plus connus, Maurice, Exupère, Candide, Ours, et les deux Victor. Dan
cette hypothèse, le disque de Valentinien serait le plus ancien monument figuri
se rapportant au martyre des Thébéens dont Saint Eucher, évêque de Dyon
mort au milieu du 5e siècle, a compilé et nous a transmis les actes, et ce serai

en même temps un des documents les plus précieux pour l'histoire iconographiqu
du Sauveur»5). Ailleurs, Blavignac détaille son hypothèse: à l'étendard de li

résurrection pendant les sceaux apocalyptiques; un des deux Victor devien
Secondili. Bien plus le document atteste un autre événement: les armes jetée
au premier plan «montrent que l'apparition miraculeuse de Jésus Christ, événe

ment inconnu par l'histoire, mais que ce monument nous révèle de la manier

4) Collignon, Scopas et Praxitèle, p. 33; id., Monuments Piot, I, 1894, p. 143 sq.
2) Did. des ant., s. v. Signa, p. 1312; camée de Vienne, Strong, Roman Sculpture, pl. XXX
3) ibid., s. v. Zodiacus, p. 1061.

4) ibid., p. 1058, note 6; Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque, table, s. v. Capricorne.
6) Blavignac, Hist. de l'arch. sacrée, p. 47, note 52.



102

la plus authentique, eut lieu après les deux decimations, au moment où les

survivants de la légion Prima Jovia Thebaeorum allaient être martyrisés»1). Et
cependant, malgré cette certitude, constate ironiquement l'érudit fantaisiste,
«les pasteurs protestants, fermant les yeux à l'évidence, et sous l'empire d'un
préjugé despotique, continuent à ne voir, dans ce monument, qu'un empereur
vulgaire haranguant ses soldats dans le fond d'un plat d'argent »

Il est inutile, après ce qui précède, de réfuter cette bizarre interprétation.
Si nous la mentionnons ici, c'est qu'en faisant cette confusion, en rapportant
à un épisode chrétien et à Jésus un thème païen glorifiant un empereur, l'érudit
du 19e siècle a retrouvé inconsciemment la même mentalité que les premiers
chrétiens, et, grâce à elle, est parvenu à un résultat analogue aux leurs. En effet,
les divers éléments décoratifs de ce plat ont été transposés par les chrétiens
dès le 4e siècle à des sujets exclusivement chrétiens, relatifs à Jésus, à ses

disciples, aux légendes bibliques.
Si l'empereur se dresse majestueux au milieu de ses soldats, Jésus occupe

la même place d'honneur au milieu de ses apôtres ou de ses fidèles, groupés
symétriquement de chaque côté de lui2). S'il les dépasse de sa taille, monté sut
l'estrade consacrée, il en est de même de Jésus 3). Tous deux portent le nimbe,
simple ou monogrammatique 4). M. de Mély remarque que l'attitude de Valentinien,

le rythme du corps, sont donnés à l'Ange annonçant aux bergers la
naissance divine, sur le coffret de Saint Nazaire 5), de Milan, datant de 382, soit
à peu près contemporain du disque de Genève, et que les deux artistes ont puisé
à la même source. Des protectores, conservant leur armure caractéristique,
deviennent dans les scènes chrétiennes les gardes d'Abimélech, de Pharaon6),
de Salomon, ou les troupes de Josué combattant devant une ville fortifiée 7).

Ils donnent leur costume et leur armure aux anges et aux saints qui entourent
le trône de Jésus ou de la Vierge, comme leurs prédécesseurs paiens entouraient
celui de l'empereur ou de l'impératrice. De thème du Christ triomphant, debout
ou trônant, est inspiré aux artistes du IVe siècle par la pompe et l'apothéose
impériale8). D'empereur nimbé est inscrit dans le disque du plat; mais n'en est-il

') Etudes sur Genève (2), I, p. 212.
2) ex. Venturi, op. L, I, p. 212, fig. 199; p. 438, fig. 399.
3) Venturi, p. 438, fig. 399; Roller, II, pi. LXXVIII, 3. Jésus, les héros bibliques, assis au

milieu des leurs, empruntent aussi à l'empereur le siège d'honneur. Voir les clipei de Théodose,
du consul Aspar, et comparer avec les scènes du coffret de Saint Nazaire, de Milan; Jésus aux noces
de Cana (Venturi p. 513, fig. 446; Mon. Piot, VII, 1900, pl.), jugement de Salomon, Venturi,
p. 511, fig. 445; Mon. Piot, pl., etc.; cette estrade, Venturi, p. 191, fig. 177; 199, fig. 185; 212,

fig. 199; 224, fig. 212, etc.
4) ci-dessus, p. 26, 32.
5) Venturi, p. 517, fig. 448; de Mély, Mon. Piot, VII, 1900, p. 74 sq., pl. IX; Brèhier,

L'Art chrétien, 1918, p. 96.
6) Diet, des ant-, s. v. Protectores, p. 712.
') Mosaïque de Sainte Marie Majeure, Ve s., Duruy, Hist. des Romains, VII, p. 404, fig.
8) Bréhier, L'Art chrétien, 1918, p. 77, 78, note 2, 92, 100, fig. 31 (mosaïque de S. Apollinare

Nuovo), 112, 114; Strong, Apotheosis and after life, 1915.



103

pas de même de Dieu et de Jésus paraissant eux aussi dans le cercle du monde
De nimbe monogrammatique, accosté de YA et de YD, s'associe aux emblèmes
astraux des boucliers; mais le chrisme chrétien est fréquemment uni aux images
des astres1). L?a couronne que la Victoire tend au prince, devient la couronne
des martyrs, qui la reçoivent sur divers monuments2) des mains de Dieu ou
d'un ange; et cette main sort parfois seule du ciel, comme sur le médaillon

0m ft>:ssS>
tV
s»

m %¦a

m %
m^ <f 7

û
'--

V- V^i
:¦¦• MW

Fig. 3. Coupe du trésor d'Augst.

de Constance II 3). De Chien, qui paraît sur le bouclier, devient le symbole
du Verbe divin 4).

Au 4—-5e siècles, thèmes païens et chrétiens se confondent, et les mêmes
motifs servent indifféremment à traduire des pensées profanes ou religieuses,
mythologiques ou chrétiennes. De coffret de Saint Nazaire, déjà cité, en fournit
un bon exemple 5). D'art chrétien n'a pas encore fixé ses types 6). D'erreur que
commettait l'érudit du 19e siècle, quelque chrétien des 4—5e siècles aura pu la
commettre naïvement, et reconnaître ici Jésus entouré de ses fidèles, «milites

1) Cabrol, Did. d'archéologie chrétienne et de lititririe, s. v. A—Si, p. 16, 17—8, s. v. Astres.
2) Roller, II, pl. LXXVIII, 9; LXXIX, 9, 10; XCVIII; XCIII, 9; Brèhier, op. L, p. 27.
3) cf. Roller, II, pl. XCIII, 7. Sur le médaillon de Constance II, ci-dessus, p. 30, note 8.

4) Bouché-Leclercq, L'astrologie grecque, p. 609, note 1.

5) de Mély, Mon. Piot, VII, 1900, p. 65 sq.
6) ibid., p. 72—3.



104

Christi», tenant l'étendard de la foi, et recevant la couronne, en tant que seul

dispensateur de la Victoire *).

Nous avons eu connaissance, trop tard pour pouvoir l'utiliser, du mémoire

que M. Bréhier vient de publier sur «Des trésors d'argenterie syrienne et l'école

syrienne d'Antioche», dans la Gazette des Beaux-Arts, 1920, I, p. 173 sq.
D'auteur y étudie les divers missoria dont il est fait mention ici, cite et
reproduit entre autres celui de Valentinien (p. 191, fig.), qu'il date des années

364/75 (Valentinien I). Ces œuvres d'orfèvrerie, et d'autres encore, tel le coffret
de Milan, seraient des produits de l'art syrien d'Antioche. (A suivre.)

*) Les collections d'orfèvrerie antique que possède le Musée de Genève, dont fait partie le
«missorium» de Valentinien, vont être publiées incessamment dans la Revue archéologique: trésors
de Reignier, Saint-Genis, Cruseilles, Fins d'Annecy (tombe); second trésor des Fins d'Annecy,
trouvé en 1912, renfermant une belle patere à l'effigie d'Auguste, commémorative de la bataille
d'Actium. Le trésor d'Augst, datant du 10e siècle de notre ère, a été décrit et commenté par
M. A. Cartier: Bijoux et vaisselle d'argent d'origine orientale, trouvés à Augst, 2e rapport de la Société
suisse de préhistoire, 1910, p. 165 sq., fig. 63—5. Cf. Rev. arch., 1919, p. 137—8. Nous donnons
ici une meilleure reproduction de la belle coupe de ce trésor (fig. 3).


	Notes d'archéologie suisse. VI, Le missorium de Valentinien

