
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 21 (1919)

Heft: 1

Artikel: Encore des inscriptions d'Avenches

Autor: Cart, William

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Encore des inscriptions d'Avenches.
Par William Cart.

1. Dédicace à Mercure.

Les fouilles de l'Association Pro Aventico aux Conches-dessus ont continué
pendant les hivers 1915 à 1918 au Sud-Ouest du terrain décrit dans Y Anzeiger
1915, p. 265 et suiv. ; jusqu'ici les résultats ne permettent pas encore de se

prononcer définitivement sur la destination des différentes constructions mises

au jour. Ce que l'on peut dire d'une manière à peu près sûre, c'est que ces
nombreux bâtiments formaient un vaste ensemble entouré, sauf sur la façade
septentrionale, d'un grand mur de clôture; il était limité au Sud par une rue, qui a
été dûment constatée; au Nord il donnait sur une large place sur laquelle
s'ouvraient deux exèdres de plan carré dont l'une (déjà mentionnée dans Y

Anzeiger 1915, p. 265) a conservé son dallage et ses soubassements de marbre en

remarquablement bel état; l'autre, reconnue seulement dans l'hiver 1918 a été
plus malmenée par le temps et par les hommes, mais formait un pendant tout
à fait semblable à la première *). Entre les deux exèdres se trouve un grand
édifice qui était assez probablement la curie : voilà du moins ce qu'il est permis
de supposer d'après les fragments d'une inscription recueillis sur place, et qui
rapprochés donnent indiscutablement les mots ET CVRIAM. C'est au Sud-Est
de la „Curie" qu'ont été trouvées les inscriptions se rapportant à Septime Sévère
et à sa famille dont il a été question ici et sur lesquelles nous reviendrons tout
à l'heure. Quand les fouilles auront donné des résultats nouveaux, surtout plus
concluants sur l'ensemble de ces constructions, ce sera le moment d'en faire une
publication définitive. D'ici là, il est plus prudent d'attendre.

A l'Ouest du mur de clôture nos fouilleurs ont rencontré des restes de
bâtiments divers: les ruines d'un hypocauste, puis un local dans l'angle méridional
duquel se voyait un four bien conservé. C'est là que, le 8 février 1916, ils ont
exhumé la petite inscription 2) dont nous donnons ici la photographie, due à

l'obligeance de M. Grau, Conservateur du Musée d'Avenches.
C'est une petite plaque de marbre du Jura, haute de 22 cm., large de 29,5 cm.

La pierre est intacte, il n'y manque absolument rien. Ce qui est curieux, c'est

que le D initial du mot Deo n'a jamais été gravé; il n'y a pas non plus trace ni
d'incrustation, ni de couleur quelconque qui aurait remplacé la gravure. La
seule explication que je trouve à ce petit détail, c'est que le graveur n'a pas

*) Voir ce qu'en dit M. Eug. Secretan, dans le Bulletin Pro Aventico, XIII, p. 16, ainsi que
M. Otto Schultheß dans le 10e Rapport de la Soc. de préhistoire, 1917, p. 64. Notre collègue, M.
Schazmann, en parlera dans un des prochains numéros de \'Anzeiger.

2) Elle a été mentionnée par M. Eug. Secretan, Bulletin P. A., XIII, p. 20.



IO

terminé son ouvrage; il aura commencé par la dernière ligne, et au moment de

finir il aura trouvé que ses lignes étaient mal réparties, que les proportions des

espaces en haut et en bas ne lui convenaient plus. Peut-être aussi devait-il y
avoir avant le nom de Mercure celui d'une ou de plusieurs autres divinités, et
alors l'ouvrier se sera aperçu que la place lui manquait, et il aura laissé là sa

plaquette sans achever de graver la dédicace. Ou bien peut-être encore le dêdicant
aura-t-il voulu avoir le nom de Mercure en toutes lettres au lieu de le laisser
en abrégé, quand même cet usage était fréquent On objectera à cette supposition

que la pierre parait avoir été clouée contre une paroi; donc, elle aurait
été consacrée et aurait servi à sa destination; mais les trous, ou plutôt les écor-

chures qu'on voit sur

Ì À

À ; F I

\ /

Fig.

les bords peuvent,
semble-t-il, provenir
de beaucoup d'autres
causes.

Le nom de
Silvester pourrait être
d'origine topographique;

il rapelle les

noms Silvanus, Alpi-
nus, Rlicnicus(Bâle),
Ripanus (Nyon), Ri-
parius (Soleure) et
serait analogue à nos
Dubois, Dumont, De
la Rive, etc. Selon

un usage que Mommsen dit être propre à nos régions (CILXIII 5258, 6244),
de ces surnoms on a fait des gentilicia Alpinius, Rhenicius, comme de Macer

(Avenches) 011 a fait Macrius.
L'usage de faire précéder du mot de deo ou deae le nom d'une divinité à

laquelle est faite une dédicace n'est pas romain. On le rencontre rarement en

Afrique, fréquemment eu pays celtiques: le fait est bien connu. Mais ce n'était
nullement une obligation, même quand il s'agit de divinités qui n'ont rien de

romain. A ce sujet, nous nous sommes livré à une petite statistique qui n'a aucune

prétention à l'exactitude complète, vu la pénurie d'ouvrages et de revues épi-
graphiques à notre disposition. Pour avoir toute sa valeur, cette recherche aurait
dû s'étendre à toutes les provinces des Gaules, ce qui nous aurait mené trop
loin1). Voici à quel résultat nous sommes arrivé, résultat — ceci soit dit expressément

—¦ tout approximatif et limité à notre province de Germanie supérieure.

l) Notons en passant que dans la région Pyrénéenne, où les divinités indigènes et même

locales pullulent de façon inquiétante, l'usage de faire précéder (ou suivre) leur nom de deo ou deae

est pour ainsi dire constant et, par analogie, extrêmement fréquent pour les divinités romaines.

Sur la question de la diffusion des cultes, voir l'ouvrage de M. Toutain: Les cultes païens dans

l'Empire Romain, t. I, i.



II

A Jove principium. Il n'y a pas une seule dédicace faisant précéder de deo

le nom du Roi des dieux. Du reste, les offrandes qui lui sont faites s'adressent le

plus souvent à Jupiter Capitolili; de là les épithètes Optimus Maximus et
l'adjonction de Juno Regina. Il vaut la peine de remarquer qu'aucune inscription
de notre province ne porte le nom de la Reine des dieux autrement que groupée
avec Jupiter Optimus Maximus1) (I. O. M.).

Vénus ne figure que sur une seule inscription (6658, Musée de Darmstadt) ;

mais celle-ci ne prouve rien quant à la fréquence de son culte dans notre pays,
vu que le „dédicant" est un officier originaire de Berytus en Syrie, qui
l'englobe dans la triade d'Héliopolis (Baalbek) Jupiter, Venus felix, Mercure, en

grande vénération dans sa patrie.
Une vingtaine de dédicaces faites à Apollon sans „surnom" celtique, soit

seul, soit avec une autre divinité romaine, se passent de l'épithète deo; une seule

(Lousonium Bois de Vaux 5025) l'ajoute. Une fois nous trouvons Apollini et

Sironae (5424) ; une fois Deo Apollini et Sironae (6272) ; trois fois Apollini avec
un „surnom" celtique (5315, 6462, 7564), deux fois Deo Apollini avec un nom
indigène (5644, 5911).

Diane seule (Augusta, Abnoba, Mattiaca) figure dix fois sans deae, quatre
fois avec deae; une fois Deae Dianae et Silvano (5243, Zürich).

Mars. Comme on peut s'y attendre, c'est surtout des places militaires,
Vindonissa, Mayence, du limes, que proviennent les dédicaces au dieu guerrier. Il y en
a 24 sans deo ou sans autre épithète que Aug. Les surnoms indigènes sont
nombreux: Marti Cnabelio 6455, 6572; MartiCaturigi (propre à notre région) 5035,
5054,5046,11473; Marti Caisiv. 11475; Marti Leucetio (ou Loucetio) sur les bords
du Rhin et du Main, 6221, 7242, 7252, 7608, 11605 ; Marti et Victoriae quatre fois :

6145, 6593, 7249, 7395; Marti Victoriae Fortunae 6740b; Marti Jovi Mercurio
(Genève, XII, 2589), Marti Apollini Minervae 5195 (Brugg) ; Marti et Nemetonae
6131, (Altrip sur le Rhin). Dix fois seulement le nom de Mars est précédé de deo,

une fois avec le surnom militari (Osterburken sur le limes 6574).
L'assertion de César (De bello gall. VI, 17) concernant le culte de Mercure

chez les Gaulois se trouve une fois de plus confirmée par l'énorme quantité
d'offrandes faites au dieu qui donne la richesse. Soixante-cinq inscriptions le
mentionnent seul, sans deo, sans surnom. Souvent, et sans deo, il est groupé avec
d'autres divinités romaines; avec sa „parèdre" celtique Rosmerta 2) 5939 et 7683 ;

avec Maia 6018, 6025, 7532, 7533, 11678b. Seul, sans surnom, mais avec deo

nous le trouvons quarante-sept fois; 11535 il est taxé de deo magno Mercurio;
Deo Mercurio et Rosmertae 5677, 6222, 6223, 11696. Même liberté quand un
surnom indigène accompagne le nom du dieu: M. Arvernorigi 6603; M. Cissonio

7359; M. Cimbriano 6402, 6604, 6605; Visucio Mercurio 6347. En revanche nous
voyons Deo Mercurio Cissonio 5373, 6085, 11476; Deo M. Mocco 5676; Deo M.

*) Citons, près de notre région, la dédicace Deae Junoni trouvée près de Saargemiind,
Röm.-germ. Korr.-Blatt, 1915, 5, p. 71.

2) Sur Rosmerta voir l'article de M.Keune, S. V'., dans la nouvelle édition de Pauly-Wissowa.



12

Visucio et sanctae Visuciae 6384. De même, avec suppression du nom de Mercure
Visucio 6404, mais Deo Cissonio 6119 et 11607.

Le culte de Minerve n'est pas aussi répandu qu'on pourrait s'y attendre;
même dans les places de garnison (Mayence, la Saalburg) les inscriptions en son
honneur ne sont pas nombreuses. Nous en avons compté une douzaine seulement,
sans deae; une fois avec sancta. Parfois elle est groupée avec d'autres divinités
romaines, Mars et Apollon, mais pas (sauf erreur) avec les deux autres divinités
capitolines. Trois fois seulement nous trouvons deae Minervae 5044, 6264, 11822;
une fois deae Palladi (Mayence 6746).

Neptune ne compte dans la province de Germanie supérieure que des fidèles
bien clairsemés. Les rares monuments qui le mentionnent ont tous été trouvés
au bord d'un lac ou d'un fleuve: 5158, 6403 (Heidelberg), Deo Neptuno 11693

(Altrip), D. Neptuno 6324 (Ettlingen près Carlsruhe). Ajoutons le Deo Neptuno
de Genève (XII, 5878; Dunant, Catalogue p. 40).

Sur 16 inscriptions une seule fait précéder le nom d'Hercule de deo (Mayence
6693 a). Il est à remarquer qu'aucune des dédicaces Herculi Saxsano ne le fait.

Aussi bien que Soli et Lunae (6058), Soli Genio Lunae (5026) nous trouvons
Deo Soli (6392) et Deae Lunae (6733).

Les nombreuses dédicaces aux divinités protectrices des carrefours
présentent la même liberté d'expression ; sept fois nous trouvons bivis trivis quadruvis
(quadrubis) ; dix fois deis (dus, deabus) bivis trivis quadruvis.

Dis pater, Liber pater, Castor, Vulcain, les Lares se passent d'adjonction.
La Fortune (sancta, redux) a comme de juste une foule d'adorateurs, d'un

bout de la province à l'autre; douze fois son nom est précédé de deae, 28 fois
il s'en passe.

Les Nymphes sont révérées surtout dans les régions rhénanes, seules ou
avec Apollon; nous n'avons compté que quatre inscriptions portant Diis (Deabus)

Nymphis contre douze sans autre adjonction.
Trois fois nous voyons Silvano sans deo, trois fois également avec deo ; quatre

fois Deae Victoriae, six fois Victoriae sans deae; une fois Bellonae, une fois Deae

Bellonae; une fois Deae Virtuti 6385, une fois Deae Virtuti Bellone 7281. Virtuti
Lnvicti 7400 relève évidemment d'un autre ordre d'idées.

En fait de divinités orientales nous avons Isis et Sérapis 6638, Deae Isidi
5233, IOM Serapi Cadesti Fortunae et genio loci 7610.

Nous avons donc constaté que pour les divinités romaines, l'usage n'est
nullement fixé. On peut, sans qu'il soit possible de reconnaître un système
régulier, basé ou sur l'époque de la dédicace, ou sur la race du „dédicant", ajouter
ou ne pas ajouter deo, deae au nom de la divinité que l'on veut honorer. Tout ce

qu'on peut dire, c'est que cet usage doit s'être établi peu à peu, sans remonter
aux premiers temps de l'occupation romaine.

Qu'en est-il des divinités locales, celtiques ou germaniques L'usage est-il
plus strict? ou bien nous trouverons-nous en face de la même latitude

Voici une déesse bien indigène, Abnoba: de toutes les inscriptions qui la
mentionnent, soit seule, soit avec le nom de Diane à laquelle elle parait avoir



13

été quelquefois assimilée, soit avec les quadruvii, pas une seule n'ajoute deae.

En revanche, les trois inscriptions dédiées à Aventia (5071 à 5073) ne manquent
pas de lui donner son titre de deae. La divinité „ursine" Artio le porte également
sur le groupe fameux de Muri (5160), tandis qu'elle ne l'a pas sur l'inscription
rupestre des environs de Trêves (4113). Les deux autres cas où se retrouve ce

nom intéressant ne sont qu'hypothétiques et ne reposent que sur une ingénieuse
conjecture de M. von Domaszewski (7375, 11789). Genava1) est qualifiée de Aug.,
mais non pas de deae (Dunant, Catalogue p. 32). Une fois nous voyons Deab.
Aufan., une fois Matronis Aufanis. Deux inscriptions de Luxeuil nous font
connaître la déesse Boisia, adjointe à Luxovius, sans autre (5425, 5426) ; Damona,
protectrice des sources, se passe d'épithète, comme son compagnon Borvo, six
fois sur huit; Epona s'en passe deux fois et la reçoit six fois. Herecura, divinité
certes bien indigène, n'est jamais, sur cinq inscriptions, qualifiée de deae. Dea
Sul (6266), Deae Januariae (5619), Deae Sequanae (11575), De(ae) Vercane2) et

Medune (7667) n'ont pas de contrepartie ; de même Ollogabiabus (7280) et Visunae
(11714). Sirona, déesse des eaux, n'a l'épithète qu'une fois (6327) ; trois fois elle
s'en passe, seule ou avec Apollon (6277, 5424, 7570). A l'endroit des Matres,
Matronae, Mairae inconséquence complète. Les Suleae (Suleviae) honorées sur
sept monuments, ne reçoivent qu'une fois le titre dea(bus) (Anzeiger 1913, p. 195).
Enfin nous trouvons Deae Viro&Oi (6486) aussi bien que Virodacti sive Lucenae
(6761). Sur l'inscription de Nida 11944 le deae n'est que suppléé, mais n'y
pouvait pas manquer. Voir encore l'inscription de Vechten 8815.

En fait de divinités masculines, il y en a plusieurs qui ne sont mentionnées
qu'une fois, deux tout au plus: Deo Aranucno (6094), Deo Taranucno (6478),
Deo Atlini (6664), Deo Medru (6017), Deo Santio (6607), Deo Sedato (divinité
rhétique, à St-Maurice en Valais), Deo Casio (7330), Dis Cassibus (6116, 6153)
contre Cassibus (6430). Le D(eo) Atti de Strasbourg (11606) ressort à un tout
autre cycle religieux. Enfin le fameux Sucellus, le „dieu au maillet" est accouplé
au nom delOM (Mayence 6730) ; il figure seul sur une dédicace d'Yverdon (5057)
et reçoit son deo une fois (Mayence 6224).

Peut-on tirer de cette longue et aride enumeration quelque chose de définitif
et de concluant Il ne semble pas. La liberté ou l'hésitation la plus complète
parait avoir régné dans l'omission ou l'emploi de l'épithète en question. Cependant
il semble qu'en faisant une offrande à des divinités locales, par conséquent moins
généralement ou peu connues, les „dédicants" aient préféré les qualifier du titre
qui leur revient, et cela par besoin de conscience ou pour être sûrs d'être compris
de chacun.

Cette petite enquête, aboutissant à un si mince résultat, aura eu du moins
cela de bon qu'elle aura fait toucher du doigt la fabuleuse quantité de divinités
indigènes qui avaient leurs fervents adorateurs. Sous ce rappoit, notre province
n'aurait rien à envier — ou à reprocher — à Rome et à la Grèce.

') Nous n'oublions pas que ni Trêves ni Genève ne font partie de notre province; nous ne citons
ces inscriptions qu'à titre d'analogie et de voisinage.

2) Sur ces divinités des sources voir un intéressant article dans la revue Germania, t. II, p. 8.



14

2. Dédicace à Septime Sévère.

La découverte de cette humble dédicace à Mercure nous amène à revenir
sur les inscriptions trouvées tout près du même emplacement et que nous avons
publiées ici même, 1915 p. 267 et suiv., car notre interprétation a besoin de plus
d'une retouche.

D'abord la dédicace à l'Empereur Septime Sévère. Aux deux premières
lignes il n'y a rien à changer. A la fin de la troisième ligne ou recommit nettement
les restes des lettres OP, puis une haste verticale. Nous avions cru pouvoir
compléter OT(erum) Vub(licorum). Mais M. René Cagnat, Membre de l'Institut, à

\E S

H
j-vVE SL

O NJ S E RV

iff E-Tk
A ¦i*--

Fig. 2

qui nous avions envoyé notre notice, a bien voulu nous communiquer une autre
leçon, qu'il a publiée plus tard dans la Revue des Etudes anciennes 1916, p. 57.

Il complète ORB(i's). La lettre après le O peut en effet être le reste d'un R aussi
bien que d'un P, la haste appartenir à un B qu'à un P. A la quatrième ligne, que
nous lisions C(oloniae) HELVETI(orum) IlVI(n') Col(oniae). M. Cagnat ne
restitue rien au commencement; il lit simplement HELVETI; puis, s'appuyant
sur les mêmes vestiges que nous, il complète WbliCe. Cette quatrième ligne
aurait ainsi, en tête et à la fin, une lettre de moins que les trois autres. Le tout
serait donc:

IMP CAES L Septim
SEVERO PgtTtnAC Aug
CONSERVATon ORB«

HELVETI WbliCe

A l'Empereur César Lucius Septime
Sévère Pertinax Auguste
Conservateur du monde
Les Helvètes de la part de la Cité.

Cette leçon a l'avantage de ne pas offrir d'abréviations ailleurs que dans
les titres impériaux et de supprimer le fâcheux anonymat des duumvirs, qui nous



15

laissait des doutes sur la justesse de notre leçon. M. Cagnat fait remarquer que
la désignation Conservator orbis, appliquée aux empereurs, ne commence à être
courante qu'à une époque plus tardive.

3. Dédicace à Anextiomara.

Dans le même numéro de Y Anzeiger, 1915, p. 271, nous avons publié, „sauf
réserve de corrections toujours possibles" une inscription dédiée ANEXTIO-
MARAE ET AUG (usto), en nous demandant si Anextiomara était le pendant
féminin du dieu celtique Anextiomanis, connu par d'autres inscriptions. M.
Camille Jullian, Membre de l'Institut, admet sans hésiter une déesse Anextiomara

(pas Anextiomara), Revue des Etudes anciennes, 1916, p. 146; M. Krüger,
Directeur du Musée de Trêves, dans une lettre qu'il a eu l'obligeance de nous
écrire à ce sujet, se prononce dans le même sens, et cite comme analogie CILXII.
1567 Formano et Borman(ae).
On peut encore ajouter la dé- mammf!^~*' m\C-

""" ~~"

dicace CILXIII, 6384: Deo Ït \ !?_ i ^'^ L f|jN
Mercurio Visucio et sanctac t \ \ V S \ I \ lì \ I

Visuciae. 1 /\ j\| [ f { [ Q M/VR&T '

A la dernière ligne M. Jul- 1 - 1 p* \ \ / /""
lian lit aulieu de notre public(e) W L l / \ V v '

PVBLICIUS, c. a. d. Publicius; M *§P \l i\ 1 f " S* V \ 7 |sN i./ S
1 t .1 1 1 r r \ -, -.,,-,. Art l.i m. V 11 V». IL! « - a-- à mm 1 'Jfc^fctfcile petit w, en travers de la
ligne, entre les deux noms du „.Fig- 3

„dédicant" est en effet bien
visible, sur la photographie mieux que sur la pierre.

L'inscription doit donc se lire:

ANEXTIOMARAE A Anextiomara
ET AVG et à Auguste

PVBLICC") AVNVS Publicius Aunus

Nous n'hésitons pas à adopter les corrections de MM. Cagnat et Jullian
et profitons de l'occasion pour les en remercier. C'est avec leurs interprétations
que nous avons déjà reproduit ces deux intéressantes inscriptions dans le Bulletin

Pro Aventico 1917, XIII, p. 27 et 32.

4. Dédicace de P. Graccius Paternus.

P GRACCIVS
PATERNVS

T P I
SCRIBONIA

LVCANA
H.F.C



16

Cette inscription se voit aujourd'hui dans la chapelle de Grailly, à l'extrémité
du transsept Sud de l'Eglise abbatiale de Payerne x). Elle est encastrée de travers
dans le mur, au bas de l'angle à gauche en entrant par la porte actuelle.
Longtemps ignorée et cachée sous les décombres, elle a été signalée par M. Burmeister,
professeur au collège de Payerne, et mentionnée brièvement par M. Louis Bosset,
architecte, dans sa Notice sur l'Eglise de Payerne. La photographie nous a été
aimablement communiquée par M. Maxime Reymond, archiviste cantonal.

L'inscription est gravée sur

M

t> y

7 I

'¦:

T/

S,

un bloc de calcaire du Jura, qui
mesure encore 73 cm. de largeur
sur une hauteur de 86 cm. Le
haut du bloc, comprenant les

lignes où se trouvait le nom de
la divinité à laquelle était faite
la dédicace, a été coupé par les

maçons qui se sont servis de la
pierre lors de la construction ou
d'une réparation de la chapelle;
les moulures encadrant le texte
au bas et sur les deux côtés de

l'inscription montrent que là il
ne manque rien.

Dès le premier coup d'oeil
on retrouve dans le donateur
une vieille connaissance, l'illustre
inconnu qui a eu le privilège —
si c'en est un — de beaucoup
faire parler de lui. Une inscription

identique jusque dans les
détails de l'orthographe (I longa)
et de la disposition des lignes,

mais heureusement complète, a passé avec tant d'autres, d'Avenches au château
de Villars-les-Moines 2) ; elle y est encastrée à l'entrée de la chapelle, où le vieux
Stumpf l'a déjà vue. (Mommsen I. H. 159 CIL XIII, 5076). Elle est dédiée
au Génie du Pagus Tigorin. Quand même, des quatre pagi des Helvètes, c'est
celui-ci qui est le plus souvent mentionné, il n'est pas possible de déterminer
exactement l'étendue de son territoire. Selon toute probabilité, il comprenait la
vallée de la Broyé et une partie de celle de l'Aar.

a) Sur la chapelle de Grailly voir Rahn: L'église abbatiale de Payerne (Lausanne 1893), p. 23.
M. E. A. Stückelberg a publié quelques croquis d'après les remarquables peintures de cette chapelle
dans I'Anzeiger 1893, p. 246, pl. XVII et XVIII. Voir l'article Payerne de MM. Burmeister et
Reymond dans le nouveau Dictionnaire historique du Canton de Vaud.

2) Guillimaun, De rebus Helvetiorum p. 37 connaît déjà cette inscription, sans se prononcer
si c'est de ce Paternus que vient le nom de Payerne. D'après lui Plantin (édition de 1666),

P- 528, 757.

Fig- 4



*7

A quelle époque peut remonter cette inscription La présence de l'I longa
ne prouve rien ; mais il y a un autre argument permettant de lui assigner une date.

Puisqu'elle est dédiée au génie d'un pagus, elle doit être antérieure à l'érection
d'Aventicum en colonie, car les pagi disparaissent depuis ce moment, et on ne
mentionne plus que les vici, jouissant comme jadis les pagi, d'une certaine
autonomie locale.

Malheureusement, si on ne sait pas quelle est la divinité dont le nom figurait
en tête de l'inscription de Payerne, on ne sait pas davantage d'où provient notre
pierre. A-t-elle été apportée d'Avenches? a-t-elle été trouvée par les maçons à

Payerne même On sait quel usage les bâtisseurs des localités voisines d'Avenches
ont fait des matériaux tirés des ruines de la colonie romaine. Donatyre, Villars-
les-Moines en sont pleins; et s'il ne reste rien de la partie méridionale du mur
d'enceinte d'Aventicum, c'est que les constructeurs de l'Abbatiale de Payerne

y ont plus que largement pioché et puisé, trouvant infiniment plus commode d'y
prendre les moellons tout taillés plutôt que d'aller extraire les blocs des carrières.
Ce procédé a été constant partout et toujours, et le moyen-âge n'en a pas eu le

monopole, comme on le croit trop souvent.
Si la pierre a été apportée d'Avenches, la dédicace ne peut pas avoir été

faite au Génie du pagus Tigorin, car évidemment le même personnage ne peut
pas avoir par testament ordonné l'érection de deux monuments identiques en
l'honneur de la même divinité dans la même ville.

Si au contraire la pierre a été trouvée à Payerne même, nous ne pouvons
pas davantage deviner à qui elle était consacrée, mais elle pourrait fort bien
l'avoir été au même Génie, car rien n'empêche que le même personnage,
propriétaire dans deux localités différentes, mais voisines, ait laissé dans chacun de

ses domaines un témoignage de sa dévotion envers la même divinité tutélaire.
Mais ce n'est pas là la question importante. Ce que nous voudrions savoir,

mais sans que ce soit possible d'y arriver, c'est d'où provient notre bloc. Si
réellement il a été trouvé à Payerne même, il prend un intérêt spécial.

On sait en effet que Payerne, comme tant d'autres villes et villages, tient
son nom du propriétaire du domaine (fundus L), villa, praedium), sur lequel s'est
élevée la localité, Paternus. Mais ici on fera nécessairement une objection; le

Paternus de notre inscription n'a pas eu de fils, sinon Scribonia Lucana, bien
probablement son épouse, n'aurait pas pu être son héritière. Donc, dès le décès
de notre Paternus, le domaine a eu un maître, et certainement plusieurs après
lui, portant un autre nom ; comment donc se fait-il que le nom d'un ancien maître
(dominus) se soit conservé à travers les siècles, alors que les propriétaires postérieurs

ont dû évidemment changer de noms A cela il faut répondre que c'était
l'habitude, en Italie d'abord, puis lors de l'établissement de colonies, et certainement

aussi „en province", de conserver définitivement à un fundus le nom du

*) Jaccard, Toponymie (MDSR 1906, t. 7, p. 334) admet la forme Paternia. En Italie le suffixe
anus modifiant le nom du propriétaire parait prédominer. En Gaule, c'est acus qui est le plus
fréquent; de là les igny dans le Nord, les ac dans le Midi.



i8

premier propriétaire qui l'avait constitué selon les prescriptions du droit italique1).
Cet usage, sans être une lex formelle, est si constant, qu'on peut presque le

qualifier de règle. Notre Paternus peut donc parfaitement avoir été le premier
dominus qui ait possédé la terre en question, soit avant qu'Aventicum ait été

érigé en colonie, soit au moment de cette transformation. Rien ne nous empêche

par conséquent d'admettre que le nom de Payerne provienne du Paternus
mentionné par notre inscription. Et c'est ce qui donne à notre pierre, de si chétive
apparence, un intérêt plus considérable qu'il ne semblerait au premier aspect.
Mais rien non plus, il faut bien le dire, ne nous oblige à considérer cette
supposition comme absolument certaine et rigoureusement prouvée.

En tout cas, l'authenticité de notre inscription est indubitable. Si celle-ci
était due à un faussaire, désireux de doter Payerne d'un monument rappelant le

nom de Yéponyme de sa ville, il aurait mis son œuvre en évidence; il l'aurait fait
valoir et se serait gardé de l'enfouir dans un coin obscur. Les maçons qui l'ont
mis à sa place actuelle n'avaient naturellement aucun soupçon de l'intérêt que
pouvait offrir ce bloc qu'ils ont si malencontreusement mutilé. Nous considérons
donc l'inscription de Payerne comme parfaitement authentique.

Il n'en est pas de même de la trop fameuse inscription de Kloten dans le

Canton de Zurich, qui a tant fait couler d'encre. Elle mentionne, comme celle de

Villars, une offrande au Genius pagi Tigorini décidée par testament par le même
Paternus et exécutée par Scribonia Lucana. Longtemps perdue, puis retrouvée,
elle est déposée au Musée de Zurich 2). Nous ne voulons pas revenir sur cette
polémique, conduite paulo fervidius. Bornons nous à rappeler brièvement que
le faux apparaît certain du fait que la dite inscription a été fabriquée en imitation
de celle de Villars, mais d'après une leçon erronée. Cela a été démontré, croyons
nous, et démontré d'une façon péremptoire par Mommsen, Schweizer
Nachstudien, Hermes XVI (1881), p. 451 Hist. Sehr. II, p. 395.

Jusqu'à la mise au jour de notre dédicace, Payerne ne possédait qu'une
seule inscription romaine ; c'est une offrande faite par un indigène à Jupiter O. M.,
au Génie du lieu, et à la Fortuna redux. Vue jadis par Stumpf in tempio, puis
placée sur le pont, aujourd'hui elle est de nouveau déposée à l'Eglise paroissiale.
I. H. 151 CIL, XIII, 5066. On ne sait pas si elle a été trouvée à Payerne même
ou si elle provient d'ailleurs.

') Mommsen, Die italische Bodenteilung, Hermes XIX, p. 394 Histor. Schriften II, p. 124.
Fustel de Coulanges, L'alleu et le domaine rural, p. 19, 221, 228. Sur le système d'après lequel les
domaines étaient dénommés, limités, classés, évalués et taxés pour l'impôt foncier, voir les renseignements

que donne, d'après Ulpien, Marquardt, Römische Staatsverwaltung, II, p. 214.
2) Nachtrag zu den I. H. (1865), p. 210.


	Encore des inscriptions d'Avenches

