
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 20 (1918)

Heft: 2

Artikel: Notes d'archéologie suisse. III, Le relief d'Avenches à la louve

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notes d'archéologie suisse.

Par W. Deonna.

III.

Le relief d'Avenches à la louve.

Le relief d'Avenches sur lequel est sculpté la louve romaine allaitant les

jumeaux Romulus et Remus est bien connu *) ; toutefois il semble que les divers
détails n'en ont pas été interprétés avec suffisamment de précision.

L'art romain a souvent répété ce thème national, qui rappelle les origines
de la ville et la naissance de ses fondateurs mythiques, nourris, comme tant
d'autres héros, par l'animal divin2) ; les monuments qui l'illustrent sont fort
nombreux3). En Gaule et en Germanie, spécialement, il est représenté par
les documents suivants : vase à relief de Lyon4), autre reliefs), arc de

triomphe de Reims 6), ornements de fourreau en bronze de Vindonissa 7), relief
d'Avenches 8).

*) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. 9, p. 35—6; Pro Aventico, IV, 1891, p. 15;
VII, 1897, p. 33; Secretan, Rev. hist, vaudoise, 1897, avril ; Dunant, Guide illustré du Musée

d'Avenches, p. 7, pl. I; Reinach, Répert. de reliefs, III, p. 524, 1; Roscher, Lexikon, s. v. Romulus,
p. 204, n° 15.

2) Sur les origines de Rome et la légende de la louve, Piganiol, Essai sur les origines de Rome,
Bibl. Ecole franc. d'Arch. de Rome, CX, 1917 ; Petersen, Lupa Capitolina, Klio, VII, 1909, p. 440 sq. ;

IX, p. 29 sq.; de Sanctis, La leggenda della lupa e dei gemelli, Rivista di filologia e di istruzione
classica, 38, 1910, p. 71 sq.; Soltan, Die Entstehung der Romuluslegende, Arch. f. Religionswiss.,
1909, XII, p. loi sq.; Roscher, Lexikon, s. v. Romulus, Romos, Remus, p. 164 sq.; Diet, des ant.,
s. v. Romulus; Pauly-Wissowa, Real-Encyklopaedie, s. v. Romulus, 1914, p. 1074 sq.

3y On en trouvera la liste dans Roscher, s. v. Romulus, p. 202 sq. Die Wölfin die Zwillinge
säugend; s. v. Faustulus, p. 1464 sq.; Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 1080, 1081 sq., 1104, référ.;
louve du Capitole, Petersen, 1. c; Reinach, Répert. de reliefs, III, p. 2, 3 (Amalfi); p. 170, 3 (Borghése);

p. 221, 4 (Colonna); I, p. 380, 1 (relief d'Hadrien); Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 893, 985.

4) Fabia, Journal des Savants, 1915, p. 172.
5) Espérandieu, Bas-reliefs de la Gaule romaine, IV, p. 416, n° 3536.

6) Répert. de reliefs, I, p. 230.

') Reinach, Bronzes figurés, p. 267; Répert. de reliefs, III, p. 525, 7, référ.; Roscher, Lexikon,
s. v. Romulus, p. 205, n° 5.

8) Les pierres gravées au type de la louve nourrissant les jumeaux, du Musée Fol à Genève,
sont d'origine italique, Musée Fol, Calai., II, p. 334—5.



iôô

Il existe de nombreuses variantes de ce thème, dans les accessoires qui
entourent le motif central, celui de la louve nourricière, lequel peut être aussi

seul. Les autres personnages de la légende, Rhea Silvia, Mars, les bergers, le

Tibre, le dieu local du Palatin, la déesse Rome, paraissent parfois. Ici, l'élément
humain, à l'exception des jumeaux indispensables, est banni. La grotte du

Lupercal, qui abrite la Louve, est encadrée par deux arbres dans les branches

desquels sont posés des oiseaux. Les anciens éditeurs prétendent que ce décor

agreste ne rappelle que la nature déserte du lieu l). Cette opinion est
insoutenable. Ce sont les arbres et les animaux symboliques qui font partie du

mythe des jumeaux.

L'arbre. S'il n'apparait pas sur tous les monuments, l'arbre est cependant
inséparable de la légende, et on l'a considéré même comme l'élément principal2).
On le voit par exemple sur la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus 3), sur le

miroir étrusque de Bolsena 4), sur un relief Colonna5), sur un relief en terre
cuite8). C'est le figurier Ruminai7), sous lequel abordèrent les enfants, le figuier
qui fut sacré à Rome comme chez divers peuples8), qui, dès les traditions les

plus anciennes, est un arbre de fécondité, et, comme tel, est associé aux mythes
des naissances divines : Mithra naissant se cache dans les branches du figuier9).
Dans la légende italique, on notera qu'il est l'arbre de Mars, père des jumeaux10).

Cependant, sur notre relief, ce n'est pas un figuier, comme le croit M.
Martin11); les feuilles allongées interdisent cette identification. Le sculpteur
indigène aura-t-il substitué à l'arbre du midi quelque essence locale, suivant un
procédé fréquent quand il s'agit d'un thème importé? En Asie Mineure, on

J) Bursian, p. 36; Dunant, p. 8; Martin, Pro Aventico, IX, 1891, p. 15.

2) Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 894.
3) Ibid., p. 893, fig. 5955; Harrison, Themis, p. 103, fig. 18; Roscher, s. v. Faustulus, p. 1464,

fig., référ.; Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 1104.
4) Roscher, s. v. Romulus, p. 207, fig. 5; s. v. Faustulus, p. 1465, fig.; Pauly-Wissowa, s. v.

Romulus, p. 1082.

5) Roscher, s. v. Faustulus, p. 1465.
*) Pauly-WTissowa, s. v. Romulus, p. 1082.

') Sur le miroir de Bolsena, le dieu du Palatin appuie la main droite contre le tronc. ;— Sur
le Ruminai, et le sens de ce mot, Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 891 ; Roscher, s. v. Juppiter, p. 658

sq.; s. v. Indigamenta, p. 219 sq., 184; s. v. Juno, p. 585; s. v. Rumina, Ruminus, Rumon, Romulus,

p. 176—7; Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 1074, I; s. v. Rumina, Ruminus, Rumon, p. 1225—6.
On a prétendu que le nom même de Rome viendrait de Rumis, et serait la ville de la figue

(Pais), cf. Rev. des et. grecques, 1906, p. 353; Reinach, Cultes, III, p. 109, etc.
8) Rôle sacré du figuier, Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 893; Paton, Les pharmakoi et la chute

d'Adam, Rev. arch., 1907,1; Reinach, Les sycophantes et les mystères de la figue, Rev. des et. grecques,
1906, p. 335; id., Cultes, III, p. 92 sq.

9) Cumont, Textes et monuments relatifs aux mystères de Mithra, I, p. 163.

10) Roscher, s. v. Mars, p. 2428, b.

u) Pro Aventico, IV, p. 15.



loi

remplace dans le thème de l'arbre de vie, le haoma par la vigne indigène; sur
des monuments mithriaques, par le pin 1). Chaque peuple introduit dans cette
composition l'arbre de son pays et celui qu'il estime le plus, le figuier et l'oranger
en Grèce, le pommier en Picardie, etc.2). Le lotus égyptien devient l'acanthe,
en Grèce et à Rome 3).

Du reste, les artistes italiques eux-mêmes ne semblent pas avoir cherché à

imiter fidèlement le feuillage du figuier traditionnel; sur le miroir de Bolsena,
c'est un tronc d'arbre sans feuilles; sur les monnaies de Sextus Pompeius
Faustulus, un arbre à trois rameaux symétriques, sans aucune ressemblence

avec le figuier.
Le thème de la naissance des jumeaux est la glorification du dieu Mars,

leur père, dont la louve et le pivert sont les attributs; aussi pourra-t-on songer,
comme Bursian, au laurier, végétal consacré à Mars en tant que dieu de la
végétation et du printemps 4). La forme des feuilles ne permet pas de supposer le
chêne 5), le myrte 6), ou le cornouiller 7), végétaux qui sont aussi ses attributs.

Les deux arbres. La légende fait encore intervenir un autre arbre. Avant
la naissance des jumeaux, Rhea Silvia vit en songe surgir de terre deux
palmiers; l'un s'éleva jusqu'aux astres et couvrit de son ombre toute la terre;
deux animaux, le pic et la louve, le protégèrent contre la hache meurtrière 8).

Le relief d'Avenches montre deux arbres, un de chaque côté de la grotte.
Le principe de symétrie a-t-il seul poussé l'ouvrier à cette répétition Cela est

peu probable. Sur la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus, l'arbre lance
d'une tige centrale deux rameaux latéraux; sur un relief de Pest, où Rhea Silvia
est surprise dans son sommeil par Mars, on voit, au-dessus de la future mère,

une tige se bifurquant en deux rameaux terminés par une rosace végétale 9).

Sur un autel, Rea est surmonté par un arbre à trois branches10); il y a deux
myrtes consacrés à Mars, symbolisant sans doute les patriciens et les plébéiens11).
Faut-il songer aux deux figuiers de la tradition, l'augure Navius ayant
miraculeusement transporté le figuier Ruminai du Cermalus sur le Forum12) ou

1) Cumont, op. I., I, p. 196.
2) Goblet d'Alviella, Migration des symboles, p. 161—2.
3) Danseurs et danseuses au calathiscos, Rev. de l'hist. des rei., 1913, LXVIII, p. 356.
4) Roscher, s. v. Mars, p. 2411, note; 2428, d.
5) Ibid., p. 2428, a.
6) Ibid., p. 2429, f.
') Ibid., p. 2428, c.
8) Harrison, Themis, p. 103; Roscher, s. v. Picus, p. 2494.
9) Roscher, s. v. Rea Silvia, p. 65, fig.

10) Ibid., s. v. Faustulus, p. 1467, fig.; s. v. Romulus, p. 205, fig. 3.

u) Ibid., s. v. Mars, p. 2429, f.
12) Le Cermalus où s'élevait le figuier Ruminai, et s'enfonçait la grotte du Lupereal, était

interprété par les anciens par l'idée même des Jumeaux, et l'on écrivait le plus souvent son
nom Germalus, Did. des ant., s. v. Romulus, p. 892; sur ce figuier, Diet, des ant., p. 893; s. v.
Lupercal, p. 1398.



102

aux deux palmiers que voit en rêve Rhea Silvia Ce sont les deux
jumeaux, et ce dualisme symbolique se retrouve dans d'autres détails de la
compositionx).

Le pivert. Sur chaque arbre est perché un oiseau, l'un symétriquement
opposé à l'autre. On les voit disposés de même sur le relief Colonna2); affrontés
sur la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus. Ce nombre, pas plus que celui
des arbres, n'est suggéré par le principe décoratif, mais il symbolise lui aussi
les jumeaux, fils de Mars. Car cet oiseau, c'est l'oiseau martial, le pivert, parfois
confondu avec la huppe 3). On sait le rôle joué par le pic dans la légende de

Romulus, et d'une façon générale dans la mythologie italique, où il rappelle
sans doute un ancien culte zòomorphique 4).

L'oiseau sur l'arbre. Le thème de l'oiseau perché sur l'arbre, extrêmement
ancien en art, et dont l'origine est religieuse5), inspire une multitude de
monuments, depuis la Chaldée et l'Assyrie* jusque dans l'iconographie chrétienne.
Bornons-nous ici, puisqu'il s'agit d'un motif italique en relation avec Mars, à

signaler qu'il y avait un sanctuaire de Mars où le pivert, placé sur une colonne
de bois, rendait des oracles 6).

Les deux oisillons. Le pivert de gauche apporte de la nourriture à ses petits
blottis dans leur nid. Ceux-ci sont au nombre de deux; ce sont encore Romulus
etRemus nourris par leur père lui-même, le PicusMartius. C'est, sous une autre
forme, la répétition du motif de la louve allaitant les enfants, puisque la louve
est elle aussi l'animal de Mars, Mars étant aux origines non seulement un dieu-
pic, mais un dieu-loup 7).

Le nid. Le motif des oisillons dans un nid est fréquent dans l'art romain 8).

C'est un emblème d'amour et de fécondité. Aussi y a-t-il souvent substitution
mutuelle des éléments semblables, amours, oiseaux, phallus. Ce sont des nids
remplis, non plus d'oiseaux, mais d'Eros9). Le poète anacréontique parle du
nid d'Amours que renferme son cœur; sur les fresques pompéiennes, les artistes

J) Rappelons ici que les deux arbres apparaissent dans d'autres thèmes; par ex. dans le culte
des Lares et sur des monuments funéraires, Nos Anciens, 1915, p. 801, n° 517, ex.

2) Répert. de reliefs, III, p. 221, 4.
3) Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 893; s. v. Picus, p. 472.
4) Harrison, Themis, p. 100 sq.; Diet, des ant., s. v. Picus; s. v. Romulus, p. 893; Roscher,

s. v. Picus, p. 2494; s. v. Mars, p. 2386, 2; 2430, c; s. v. Picenum.
5) Harrison, Themis, p. 101 sq.; Rev. des et. anciennes, 1917, p. 104 sq. L'épisode d'Aceste.
6) Roscher, s. v. Mars, p. 2433, 2431; Diet, des ant., s. v. Picus, p. 471.
') Reinach, Cultes, I, p. 51; Roscher, s. v. Mars, p. 2430, a.
8) Rom. Mitt., 1893, p. 201 (Ara de Cléomenes) ; 1894, p. 51, fig. (fresque de Pompei); Diet,

des ant., s. v. Cupido, p. 1608.

") Répert. de la stat., II, p. 461, 8.



103

figurent des amants tenant des nids remplis de petits Amours. Ce sont aussi
des phallus. Sur un vase du Musée de Naples, un marchand offre à une femme

un panier qui en est garnix), thème semblable à celui de la vente des Amours
enfermés dans des cages d'oiseaux 2). Les mêmes notions se retrouvent dans
l'association du phallus avec l'oiseau: oiseaux becquetant un phallus, phallus
à patte ou ailé; dans la transformation en phallus de l'arbre de fécondité, qui
porte l'oiseau ou le nid 3). Enfin, notons que le nid joue un rôle dans la
superstition populaire 4).

Mais ici, il y a un rapport plus intime avec la légende de Mars, père des

jumeaux figurés par les deux oisillons. Le Picus Martius nichait dans un arbre,
dans lequel, prétendait-on, aucun clou ne pouvait demeurer fixé, mais tombait
à terre au bout de peu de temps: „nam ferunt banc avem quiddam habere
divinum, ilio judicio, quod in quacumque arbore nidificaverit, clavus vel quid-
quid aliud fixum diu haerere non potest quin statim excidat, ubi ea insederit"5).
Le nid, emblème de fécondité, est ici mis en relation avec Mars, parce que ce

dernier est un dieu de la fécondité et de la végétation6). On notera encore que
le pivert était un génie du mariage, et qu'il intervenait lors de la naissance d'un
enfant7). Tout ceci explique la présence de cet oiseau sur le relief d'Avenches,
en tant que nourricier de ses petits.

La chouette. Sur l'arbre de droite, on aperçoit encore une chouette (parrà),
comme sur le miroir étrusque de Bolsena et sur le relief Colonna, peut-être sur
la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus. Elle est apparentée au pivert et
à la huppe en tant qu'oiseau tutélaire et prophétique 8). On a dit qu'elle entre
dans cette composition parce qu'elle est un oiseau consacré à Vesta9), déesse

de la terre qui fournit le foyer familial, conçue parfois comme oiseau10): Rhea
Silvia, la mère coupable, ne fut-elle pas la première prêtresse de Vesta ")

Mais la chouette est aussi l'animal habituel de Minerve; et si c'est en cette

x) Dulaure, Des divinités génératrices, 1805, p. 229, 378, note 1.

2) Diet, des ant., s. v. Cupido, p. 1608.

3) Vase à figures noires, Dietrich, Mutter Erde; cf. Rev. hist, des rei., 1905, 52, p. 429; arbre
taillé en phallus, sur la tombe des Ainos, L'Anthropologie, 1912, 13, p. 653, référ.

4) Zachariae, Das Vogelnest im Aberglauben, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde, 1909,

p. 142 sq.
5) Roscher, s. v. Picus, p. 2494—5; Diet, des ant., s. v. Picus, p. 471, note 7.

Nous n'avons pas à nous occuper ici du clou fiché dans l'arbre; on sait que ce rite, pratiqué
à Rome comme en divers pays anciens et modernes, est en relation avec l'arbre sacré. Cf. sur les

rites du fichement du clou, mon article, Les statues à clous, L'Anthropologie, 1916, p. 243 sq. (rapport
avec la dendrolâtrie, p. 257).

6) Roscher, s. v. Mars, p. 2399, Mars als Frühlingsgott.
') Diet, des ant., s. v. Picus, p. 471.
8) Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 893.
») Ibid.

10) Hestia oiseau, Diet, des ant., s. v. Vesta, p. 745.
u) Ibid., s. v. Vestalis, p. 752.



104

qualité qu'elle figure dans le thème de la naissance des jumeaux x), c'est qu'il
y a une étroite relation entre Minerve et Mars 2).

La cabane légendaire. La face postérieure est taillée en trapèze, ce qui
donne au monument une plus grande largeur en bas qu'en haut; elle simule
une toiture, indiquée par cinq rangées de feuilles imbriquées 3). Serait-ce une
allusion à la cabane de chaume qui fut le plus ancien sanctuaire de Rome,
cabanes de Faustulus et de Romulus sur le Palatin, qui durent se confondre en
réalité 4), cabane de Mars, qu'on voit sur divers monuments, par exemple sur
des monnaies 6) On ne saurait l'affirmer, car cette imbrication apparait très
fréquemment sur les reliefs gallo-romains et germains 6).

L'oie. Sur la face latérale de gauche, une oie 7) très reconnaissable picore
des baies et des feuilles 8). A quel titre ce palmipède entre-t-il dans cette
composition Il est trop simple de dire, comme Bursian, qu'il symbolise la nature
marécageuse de l'endroit9). Comme les autres animaux précédemment signalés,
il doit avoir un sens symbolique.

L'oie du Capitole. Dunant10) suppose qu'il rappelle les oies du Capitole u) ;

survivantes de quelque vieux culte totémique12), elles étaient consacrées à Juno
Moneta13), mère de Mars14), et par conséquent aïeule de Romulus et de Rémus.
De plus, si la louve nourrit les jumeaux, Junon, entre autres fonctions, est une
déesse Rumina15), une déesse nourricière des enfants, qui fait affluer le lait aux
seins maternels16), une déesse de la naissance, que l'on voit parfois entourée
d'enfants 17).

1) Dunant reconnaît dans cet oiseau, sur le relief d'Avenches, l'attribut de Minerve.
2) Roscher, s. v. Minerva, p. 2985; s. v. Mars, p. 2397, 2402, 2407, 2410; s. v. Nerio, p. 271.
3) Dunant, op. L, p. 8.

4) Diet, des ant., s. v. Romulus, p. 894; Roscher, s. v. Faustulus, p. 1463; Pauly-Wissowa, s. v.
Romulus, p. 1089.

5) Diet, des ant., s. v. Domus, p. 349, fig. 2506—7.
•) Espérandieu, op. I., ex. divers.
7) Histoire naturelle, religieuse, artistique de l'oie, Pauly-Wissowa, op. I. (2), s. v. Gans, p. 709sq.
8) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, p. 36, fig. Sur des monnaies romaines,

l'êpervier, oiseau aussi consacré à Mars, tient dans son bec une feuille, Did. des ant., s. v. Romulus,

p. 206, fig. 4.
") op. L, p. 36.

10) Dunant, op. L, p. 8.

n) Les oies du Capitole, Pauly-Wissowa (2), s. v. Gans, p. 711—2.
12) Pais, Storia critica di Roma, I, 2, p. 692—3; 763; Reinach, Cultes, I, p. 17, 51; rites sacrés

concernant l'oie, et monuments, Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 712.
13) Did. des ant., s. v. Juno, p. 686; Roscher, s. v. Iuno, p. 593, 600; Pauly-Wissowa (2), s. v.

Gans, p. 722, VII.
14) Relations de Junon avec Mars, Juno Martialis, etc., Roscher, s. v. Juno, p. 586, 611.

15) Roscher, s. v. Juno, p. 586.
le) Did. des ant., s. v. Juno, p. 683.

") Ibid., p. 686; Roscher, s. v. Juno, p. 578 sq., 585—6.



105

L'oie de Mars. Cependant, il est préférable de constater que l'oie, peut-
être en tant qu'animal vigilant qui sauva Rome, est consacrée à Mars, au gardien
du peuple romain, au dieu dont le relief d'Avenches illustre la légende, puisque
Mars est le père des jumeaux, et que la louve et le pic sont ses attributs. Sous

Domitien, on offrait à ce dieu une oie, pleine de monnaie d'argentx).

L'oie germaine. On remarquera toutefois que l'oie n'orne aucun des monuments

italiques illustrant la légende des jumeaux. Sur ces derniers, on voit,
associés à la louve, les oiseaux précités, le pic ou la huppe, l'épervier, la
chouette; parfois d'autres animaux, tel que le lion sur le miroir de Bolsena;
un autre thème analogue d'allaitement animal, la biche nourrissant Télèphe 2) ;

mais jamais on n'aperçoit l'oie. Celle-ci ne figure que sur notre relief, trouvé
dans un pays éloigné, dans cette Helvétie réunie à la Germanie supérieure.

Or c'est tout spécialement dans les pays aux nord des Alpes que l'oie est
sacrifiée à Mars. On peut citer sept monuments originaires des provinces romaines
septentrionales, où le dieu en est accompagné 3). Il doit y avoir une raison
à cela. On a dit que la vigilance de ces palmipèdes, qui sauvèrent le Capitole
romain, devait être un modèle aux soldats veillant aux frontières sur le salut
de l'empire; mais dans ce cas, pourquoi cette localisation aux seules frontières
des populations germaines 4)

L'oie sacrée. Il est vraisemblable qu'il faut faire intervenir quelque croyance
relative à cet animal. On a déjà signalé le fait que sur le relief d'Avenches tout
élément humain est banni parmi les accessoires, au profit des seuls animaux.
N'est-ce pas naturel dans ces pays celtiques et germains où la zoolatrie joua un
si grand rôle

Dans les contrées classiques, l'oie, consacrée et sacrifiée aux dieux dans
les temples, est mise en relation avec 5) : Apollon, Aphrodite, Eros, Hermaphrodite,

Asklépios, dont le groupe célèbre de l'enfant à l'oie reproduirait les traits
juvéniles6), Hermès, Kore,-Persephone, Harpocrate, Dionysos, Silène et
Satyres, Artémis '), la déesse dite Artemis persique, dompteuse des fauves et des

volatiles, Priape, Junon, Mars, Isis, Osiris.

Les pays celtiques et germains ont élevé spécialement cet animal; connu
dans tout le monde antique, il est cependant plus particulier aux régions du

*) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 723, 735.
2) Roscher, s. v. Romulus, p. 204, u.
3) Pauly-Wissowa, (2), s. v. Gans, p. 735.
4) Ibid., p. 723.
B) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 722, n° VII, Sakrales; p. 730, Verhältnis zu Göttern und

Personen des Mythos. On trouvera là de nombreux détails sur la vénération de l'oie.
6) Cf. Rev. arch., 1913, I, p. 303, référ.
7) Artémis nourrissant le cygne, Waldhauer, Jahrbuch, 1913, p. 103 ^q.; Rev. des et. grecques,

1915, P- 205.



io6

nord1). Aussi symbolise-t-il parfois l'hiver, et les cygnes, qui souvent se

confondent avec l'oie, sont hyperboréens 2).

Il y a reçu un culte. L'oie est un totem des Bretons qui, au dire de César,

s'interdisaient de manger sa chair3); aujourd'hui encore le pays de Galles a
conservé dans ses usages le souvenir de ce culte 4), de même qu'en France, la
légende de la reine Pédauque peut remonter à quelque vieux culte zoo-
lâtrique.

Les déesses germaines Gantunae, dont le nom parait sur un autel de Cologne,
et qui protégaient une localité de ce nom, sont des déesses-oies 5) ; ce nom ne
dérive pas de la forme habituelle indo-germaine ghan-s, d'où „yrrp>, anser,
gans", etc. 6), mais du mot ganta, qui chez Pline, Venantius Fortunatus, signifie
„oie de Germanie" 7); on comparera avec le provençal ganta, ganto, cigogne,

grue, oie sauvage, et avec le vieux français gante.

Faut-il rattacher à la même racine que Gantuna d'autres noms gaulois ou
germains : Ganna, jeune fille des Semnons, sorte de Velléda reçue avec des

honneurs religieux par Domitien 8) ; Gannicus 9) ; Ganicos ou Ganicus, potier belge 10) ;

Gannica, femme d'Avenches X1) ; Ganodurum (ravooôvçov), ville helvète, que
l'on prétend être, sans motif, une corruption de Zatâdovpov 12) Cette
dérivation pourrait s'établir par une racine hypothétique sans s, ghan, de même

x) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 709, I—VI; Jullian, Histoire de la Gaule, II, p. 283.
2) Ibid., p. 728; Jullian, op. I., I, p. 225.
3) De Bello Gallico, V, 12; cf. Reinach, Cultes, I, p. 30.
4) Ibid., p. 48; Rev. hist, des rei-, 1898, p. 295 sq.
5) Pauly-WTissowa, op. l. (2), s. v. Gantunna, p. 735; A. Reinach, Le Klapperstein, p. 18, note 4.
6) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 709.
7) Ibid., s. v. Gans, p. 709; Gœtz, Corpus glossariorum latinorum, s. v. Ganta, p. 484; Kluge,

Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache (7), 1910, s. v. Gans, p. 158; Schade, Altdeutsches

Wörterbuch (2), 1872, s. v. Ganazo, p. 260; Walde, Lateinisches etymologisches Wörterbuch (2), 1910,
s. v. Ganta, p. 334; Jullian, op. I., II, p. 287, note 2.-

8) Pauly-Wissowa, (2), s. v. Ganna, p. 707.
9) Ibid., s. v. Gannicus, p. 708; Jullian, op. /., Ill, p. 117, note 6.

10) Ibid., s. v. Ganicos, p. 707.
n) Ibid., s.v. Gannica, p. 708; CIL, XIII, p. 5137.
12) Ibid., s. v. Ganodurum, p. 708; Ganodurum serait, si l'on admet cette étymologie, la

„porte de l'oie" (la désinence durum signifie porte). Elle serait le ville d'une déesse-oie; comme
Aventicum est celle de la déesse Aventia (dédicaces à Aventia, Dunant, op. L, p. 126, n° 41;
129, n° 45; 131, n° 46; Roscher, s. v. Aventia, p. 739); Genève, celle de la déesse Genava (Lubkers
Reallexikon des klass. Altertums, (8), s. v. Genava; Deonna, Les croyances religieuses de la Genève

antérieure au christianisme, Bull.de l'Institut nat. genevois, XLH, 1917, p. 416, inscription); Penni-
lucus, au bout du lac Léman, celle du dieu celtique dont le souvenir a persisté dans le Jupiter Poenin

(Roscher, s. v. Poeninus, p. 2597) ; Sedunum (Sion), peut-être celle du dieu Sedatus, dont on a trouvé
diverses inscriptions en Pannonie, en Mésie supérieure, en Rhétie, et, tout près de Sion, à Saint
Maurice (Roscher, s. v. Sedatus; Bourban, Fouilles de Saint Maurice d'Agaune, L'archevêque Saint
Vultchaire et son inscription funéraire (2), 1900, p. 10. — Quant-à Salodurum, ce serait, a-t-on
dit, la „forteresse de Salos", explication que M. Jullian met en doute, pensant plutôt au lieu
d'une exploitation de sel, Rev. des et. anc, 1917, p. 293; Pauly-Wissowa (2), s. v. Salodurum;
9e Rapport soc. suisse de préhist., 1916, p. 96.



I07

sens (oie, cigogne), supposée par Walde1), Kluge2), pour certains noms
germains: ganazzo, le jars (anc. allemand), ganot, gannet, le cygne (anglo-saxon). La
fréquence de ce radical gan dans ces noms germains permet de supposer que ce
sont des noms théophores3) ; notons que l'un d'eux est porté par une femme
d'Avenches, ville d'où provient notre relief à l'oie.

L'oie comme ornement à Avenches. Mais, indépendamment de son rôle
sacré, l'oie est fort employée dans la décoration antique4). Avenches en donne
des exemples. Ce sont des figurines en bronze5) d'oie ou cygne, et de grue; ce
dernier animal, fréquemment confondu par les anciens avec les précédents6),
notons-le, est sacré en Gaule7). Dans le médaillon central d'une mosaïque
découverte en 1817 à Avenches8), un volatile perché sur le bord d'un vase à deux
anses tend le cou pour y boire ; dans les angles inférieurs ce sont des poissons ;

dans l'angle supérieur de gauche, un oiseau, peut-être un martin-pêeheur, ou
une mouette (Bursian), tient dans son bec la queue d'un poisson; dans l'angle
supérieur de droite, on distingue encore les pattes d'un palmipède, oie, cygne,
canard, héron L'ornementation est donc nettement aquatique.

Les animaux, quadrupèdes, oiseaux, entre autres l'oie, poissons, décorent
fréquemment les mosaïques9). En sa qualité d'oiseau aquatique, l'oie ou le

cygne sert de fontaine, forme le manche des cuillers qui plongent dans le liquide,
orne toutes sortes de récipients 10) ; elle accompagne les femmes au bain, survole
le vase qui en contient l'eau n), etc. Sa présence sur la mosaïque d'Avenches
n'a donc rien d'extraordinaire. Les autres mosaïques d'Avenches montrent en
grand nombre ces divers éléments habituels de l'ornementation romaine 12).

') Walde, Lateinisches Etymologisches Wörterbuch (2), 1910, p. 334.
2) Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache (7), 1910, p. 158, s. v. Gans.

Faut-il rappeler le latin gannire, signifiant le chant des oiseaux, „avium murmur", Gœtz,
Corpus glossariorum latinorum, s. v. Gannio, p. 483

En tout cas, on ne saurait mettre ces mots en relation avec la racine grecque qu'on retrouve
dans yaicô, briller, yàvoç, éclat, blancheur, d'où dériveraient, ce qui est fort problématique, Gany-
médes (Roscher, s. v. Ganymedes, p. 1597), Ganyktor (Pauly-Wissowa (2), s. v. p. 736, 4) et peut
être le nom de la ville thrace Ganos (ibid., s. v. Ganos, p. 708), protégée par la déesse Ganea, ouGanis
(ibid., s. v. Ganea, p. 701; Roscher, s. v. Ganea).

3) Sur les noms propres celtiques dérivés d'animaux divins, Arbois de Jubainville, Rev.

celtique, VIII, p. 181; X, p. 166; Reinach, Cultes, I, p. 54.
4) Pauly-WTissowa, op. I. (2), s. v. Gans, p. 723 sq., nombreux ex.
5) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. XVII, n» 15—6; Dunant, op. L, p. 69.
6) Sur cette confusion, ci-dessous, p. 108.

') Reinach, Cultes, I, p. 233 sq. Tarvos Trigaranus; p. 66 (confusion avec la cigogne).
8) Bursian, Mitt. ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. 26, p. 57; Pro Aventico, IV, 1891, p. 17;

Dunant, Guide illustré, p. 13, p. 46, n° 4; Vulliéty, La Suisse à travers les âges, p. 50, fig. 1—4.
9) Pauly-Wissowa, op. I., (2), s. v. Gans, p. 725, ex.

10) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 724—6, 730, ex.

") Ibid., p. 729.
ia) Oiseaux: Mosaïque du Minotaure, oiseaux perchés sur les créneaux du labyrinthe, et

affrontés de chaque côté d'une tour (Bursian, op. I., pl. 29; Dunant, op. I., p. 46, 6); mosaïque



io8

Oie ou cygne Si banal qu'il soit, le motif de la mosaïque d'Avenches n'est

cependant pas sans intérêt. Les érudits locaux, Bursian, Dunant, Martin, hésitent
entre un cygnex) ou une oie, et Dunant penche en faveur de ce dernier animal, bien

qu'on désigne généralement cette mosaïque sous le nom de „mosaïque du Cygne".
Cette différence de terme n'a guère d'importance; les anciens eux-mêmes n'ont
souvent pas fait la distinction entre ces animaux, et il y a une perpétuelle
confusion entre l'oie, le cygne, le canard, la cigogne, la grue 2), que désignent souvent
les mêmes mots 3) ; les archéologues modernes eux aussi appellent les volatiles
si fréquente dans la décoration des âges du bronze et du fer aussi bien oies que
canards ou cygnes 4).

L'oiseau buvant à un récipient. Ve thème de l'oiseau qui boit dans un vase 5)

est fort répandu assurément, et l'on n'a pas manqué de rappeler la fameuse

mosaïque aux colombes du Capitole dont les anciens prototypes sont la coupe
en or de Mycènes, aux anses ornées de colombes qui semblent vouloir boire dans
le récipient, et celle de Nestor décrite dans l'Iliade 6). Ce sont encore des gemmes 7).

Tout ornemental qu'il soit devenu avec le temps, le motif avait d'abord un sens

religieux. On le voit servir dans la décoration funéraire, où les oiseaux, les âmes

des morts, viennent apaiser leur soif 8), en buvant dans le récipient. Les coupes

des Vents (Bursian, pl. 30; Dunant, p. 46, 7), cigogne tenant un serpent dans son bec (Dunant,
p. 47, note 1).

Quadrupèdes: la mosaïque au méandre svastikoïde montre la tête humaine du soleil, et
autour, des quadrupèdes (Bursian, pl. 25; Dunant, p. 46, n° 3); celle d'Orphée permet à l'artiste de

multiplier les animaux (Bursian, pl. 23) ; ailleurs ce sont des cerfs et des biches (Dunant, pl. III, 5,

p. 48); une chasse (Dunant, p. 47, 11).

Poissons, mosaïque des vents (Bursian, pl. 24).
Peut être que cette prédilection pour les animaux sur les mosaïques d'Avenches dénote plus

qu'un choix esthétique, et s'explique par le souvenir des cultes animaux dont ce pays offre divers
exemples (cf. Reinach, Les survivances du totémisme chez les Anciens Celtes, Cultes, I). L'Helvétie
a vénéré l'ours (ibid., I, p. 30 sq.; Deonna, Les croyances religieuses, p. 297) ; le cerf (Boissier, Le
culte de Diane en Suisse, 1916, et mon compte rendu de ce travail in Rev. hist, des rei., 1916, LXX,
LXXIV, p: 101 sq.); le bovidé (Les croyances religieuses, p. 303; cf. le taureau à trois cornes de Sion,
et le taureau d'Uri, Rev. suisse d'Ethnographie et d'Art comparé, 1914, I, p. 13); le cheval (Les

croyances, p. 284). Les recherches des érudits découvrent chaque jour de nouvelles traces, fictives ou
réelles, de la zoolatrie.

') Sur le cygne, dans la religion et l'art, Reinach, Cultes, II, p. 50 sq.; de Gubernatis, Mythologie

zoologique, II, 1874, p. 322 sq. ; Cassel, Der Schwan in Sage und Leben, 1872; Rev. arch., 1901, II,
p. 46 sq.; Déchelette, ibid., 1909, I, p. 333 sq.; id., Manuel, II, p. 426 sq.

— 2) Reinach, Cultes,Il, p. 55; Eauly-Wissowa (2). s. v. Gans, p. 723—4, ex. divers, passim.
3) Reinach, p. 54; Pauly-Wissowa, p. 709, et passim.
4) Forrer, Reallexikon, s. v. Gänse, p. 260; Déchelette, /. c.

5) D'autres monuments d'Avenches montrent le thème banal du vase, seul (Bursian, pl. 24;
Dunant, p. 46, n° 2, mosaïque des quatre vents, dans la bordure) ; laissant échapper des rinceaux
(Bursian, pl. 23; Dunant, p. 46, 1, mosaïque d'Orphée, dans la bordure); ou accosté de griffons
(fragment architectonique, Bursian pl. 6, 1), de taureaux (ibid., pl. VI, 4, 5).

6) Perrot, Hist. de l'Art, VI, p. 961.

') Gaz. arch., 1886, XI, pl. 2.

8) Bellucci, Sul bisogno di dissetarsi attribuito all' anima dei morti, Arch. p. l'Anthrop. et la
etnol., 1909, p. 213 sq.



log

béotiennes archaïques, ornées d'oiseaux volants, appartiennent à cette
catégorie x); sur le relief grec du British Museum, de Mélantos et de Ménalkès 2),

deux oiseaux s'abreuvent à un loutrophore; on citera plus loin des monuments
analogues de l'Europe centrale. Ce sont encore des candélabres au sommet
desquels est fixée une coupe où boivent des pigeons 3).

Pourquoi l'artiste qui travaillait à Avenches, s'il s'est inspiré du thème
conservé par la mosaïque du Capitole, a-t-il préféré à la colombe de Vénus ou à

tout autre oiseau le palmipède, qu'il a eu soin de rappeler dans l'angle droit de la
mosaïque Peut-être parce qu'il voyait souvent autour de lui de ces volatiles.
Peut-être aussi se souvenait-il des vieux motifs de l'Europe centrale des âges du fer,
où l'oiseau d'eau joue un si grand rôle. A l'époque de Halstatt, les coupes sont
décorées sur les bords de ces volatiles, oies, cygnes ou canards 4), qui sont tournés
vers l'extérieur comme pour protéger le liquide5), ou dont les protomés
constituent les anses 6) ; ils courent sur le rebord du vase, et alternent avec divers
symboles, tels que les disques concentriques, car eux aussi sont des animaux
célestes7). La rouelle crucifère qui orne une chaîne en bronze de Bohème, de

la Tène I, montre au centre de la croix une coupe, et sur chaque rais un oiseau
d'eau qui y plonge son bec pour boire8). Tels sont les prototypes qui survivent
dans la mosaïque d'Avenches. Peut-être même qu'en façonnant en forme d'S
les anses du vase, l'ouvrier s'est souvenu d'un très vieux symbole, le signe en S,

qui eut une si grande vogue à l'âge du fer, et a survécu à travers les siècles dans
l'ornementation gallo-romaine, puis dans celle du christianisme9), signe qui est
souvent associé aux oiseaux d'eau10), et qui apparaît très fréquemment à ces

diverses époques dans notre pays11).

') Cf. l'explication de Lœschke, Über böotische Vogelschalen, Sitzungsber. d. Berlin. Akad. 1914;
cf. Rcv. des et. grecques, 1916, p. 357.

2) Journal of hellenic Studies, 1916, XXXVI, p. 70, fig. 3.
3) Chapot, La colonne torse et le décor en hélice, p. 91—2.
4) Forrer, /. c; Déchelette, Manuel, II, p. 426.
5) Hœrnes, Urgeschichte der bildenden Kunst in Europa, pl. XXIII, 1.

6) Déchelette, op. I., II, p. 427, fig. 3, 4.

') Ibid., II, p. 426 sq. Les cygnes et les symboles solaires en Italie, dans l'Europe centrale et
dans la Gaule; p. 418 sq. La barque solaire et les cygnes hyperboréens en Scandinavie; de Guber-

natis, op. /., II, 1874, P- 322 S(M Hœrnes, op. I., p. 488, Vogelfiguren.
Noter que le même mot sert en sanscrit à désigner l'oie, le cygne, et le feu Agni, Reinach,

Cultes, I, p. 54; que partout ce volatile est en relation avec le dieu de la lumière.
8) Déchelette, Manuel, II, p. 890, fig. 377. On connait le sens céleste et talismanique de la

rouelle, de la. croix.
9) Sur ce signe en S, cf. Rev. hist, des rei., 1915, LXXII, p. 58; Deonna, Les croyances, p. 374;

id., Le noeud gordien, pour paraître in Rev. des et. grecques.
w) Déchelette, op. I., II, p. 424, fig. 171, 1.

u) On trouvera de nombreux exemples de ce signe en Suisse, à diverses époques, dans les

travaux cités à la note 9, sans interruption depuis l'âge du fer jusque dans l'art barbare.
Un chapiteau chrétien du haut moyen-âge, de Schönenwerd (Suisse), récemment publié dans

l'Indicateur, 1917, p. 143, fig. 2, le répète, en l'unissant comme bien des siècles auparavant à de

vieux signes cosmiques, les trois points, le disque. L'association de l'S et des trois globules parait
aussi sur une bague barbare, Rev. arch., 1885, II, p. 130, 131, n° 2. Cf. mon article, Le nœud gordien,
Rev. des et. grecques, pour paraître.



no

Cette dernière hypothèse n'a rien d'impossible. C'est en abondance
qu'apparaissent à Avenches même des motifs célestes dans l'ornementation. C'est
avant tout le soleil, dont le masque humain radié protège les édifices x), forme
le médaillon central des mosaïques 2). Les quatre «vents cardinaux, conçus comme
des têtes qui exhalent un puissant souffle, ou comme des personnages en pied
qui sonnent de la trompette3), entourent son image, qui est le masque radié, ou
aussi le cavalier monté sur le cheval ailé et dardant sa lance vers le sol (on ne
reconnaîtra pas dans ce dernier motif Bellérophon monté sur Pégase) 4). Partout,
ce sont des fleurs, des rosaces, des croix, des cœurs, très anciens thèmes célestes,
et même le vieux motif du labyrinthe, en relation avec le cours du soleil5).
On ne saurait nier que les motifs de la religion naturiste, qui eut une si grande
importance dans nos contrées à toutes les époques de l'antiquité, n'aient
survécu dans l'ornementation romaine, barbare, et même ultérieure6), tantôt en
conservant leur sens d'une façon précise ou vague, en tant qu'amulettes, tantôt
comme simple décor, ce qui semble être le cas ici.

Destination et sens du relief. Quelle était la destination du relief d'Avenches
On l'a qualifié de monument funéraire 7), et en effet le motif est fréquemment
employé dans l'ornementation sépulcrale8). Il semble qu'alors il ait un autre
sens, ce qui explique la présence parfois d'un seul enfant au lieu des jumeaux 9).

La louve devient le carnassier infernal: c'est le dévoreur des trépassés, que
connurent de nombreux peuples de l'antiquité, et en particulier les Gallo-

romains10); c'est aussi le nourricier du mort, promu à une nouvelle vie: n'est-
ce pas pour cette raison que, sur un sarcophage romain11), les Eros soutiennent
le médaillon d'apothéose, en réalité le disque du soleil12) dans lequel l'âme
envolée va se confondre, avec au centre avec la louve et les jumeaux?

*) Bursian, pl. X, i; Dunant, pl. II, i.
2) Mosaïque au méandre svastikoïde, Bursian, pl. 25; Dunant, p. 46, n° 3.

3) Mosaïques des quatre vents, Bursian, pl. 24 et 30.
4) Sur le cavalier solaire, Rev. hist, des rei., 1915, LXXII, p. 35.
5) Mosaïque de Thésée au Minotaure, Bursian, pl. 29; mosaïque au méandre, pl. 25; mosaïque

des quatre vents, pl. 30; sur ce sens du labyrinthe, cf. en dernier heu, de Launay, Rev. arch.,
1915—6.

6) J'en ai donné maints exemples ailleurs, cf. Le soleil dans les armoiries de Genève, Rev. hist,
des rei., 1915, LXXII, p. i sq.; Les prototypes de quelques motifs ornementaux dans l'art barbare,

ibid., 1916, LXXIV, p. 185 sq.; La croyance au trèfle à quatre, Pages d'Art, 1917, p. 187 sq.; Les

croyances religieuses de la Genève antérieure au christianisme, Bull, de l'Institut national genevois,

XLII, 1917, p. 461 sq.; etc.
') Bachofen, Annali, XL, p. 429; Roscher, s. v. Romulus, p. 204, n° 15.

8) Roscher, s. v. Romulus, p. 203 sq., ex. divers; Bachofen, La lupa romana su monumenti

sepolcrali del impero, Annali, XXXIX, 1867, p. 183 sq.; XL, 1868, p. 421 sq.
9) Ex. stèle de Bologne, Répert. de reliefs, III, p. io, 3, référ.; Rev. arch., 1907, 10, p. 450;

Roscher, s. v. Romulus, p. 207; Pauly-Wissowa (2), s. v. Romulus, p. 1081, 1104.
10) En dernier lieu, sur le carnassier androphage, Rev. arch., 1916, I, p. 89 sq.
u) Répert. des reliefs, III, p. 253, 2.

12) Sur ce thème funéraire, cf. mon article Rev. arch., pour paraître.



Ill
Il ne semble toutefois pas que l'on puisse attribuer au relief d'Avenches

une telle destination, et l'on donnera raison à Bursian, à Dunant, qui ont
combattu cette hypothèse. Il était enfoui dans les substructions d'un édifice, dans

lequel à cause de ses dimensions considérables, on a reconnu quelque construction
publique, peut-être une caserne1). Appuyé à un mur par un de ses petits côtés

sans décor, placé peut-être dans une cour, le relief montrait les armes de l'empire

romain2); il symbolisait la domination des conquérants auxquels s'étaient
déjà plus ou moins fusionnés les indigènes soumis. Sur le petit côté sculpté, l'oie
n'était point un simple ornement, le seul qui n'eut pas eu de sens dans cet
ensemble où tous les autres animaux conservent quelque souvenir mythologique.
Protectrice du Capitole, et oiseau de Mars guerrier, elle remémorait aux soldats
en garnison la vigilance nécessaire; aux indigènes, elle rappelait leur antique
ornementation, et peut-être quelque culte zoomorphique local.

Inversement, puisque ce relief est la glorification de Mars, père des jumeaux,
auquel se rapportent tous les détails (louve, pivert, oie, indirectement la
chouette), la destination présumée de l'édifice d'où il provient s'en trouve
confirmée, et tout permet de croire qu'il s'agissait en effet de quelque bâtiment
militaire.

Mars à Avenches. Mars est connu à Avenches par deux figurines de bronze 3),

et par deux inscriptions. Sur l'une, il parait avec son surnom celtique Caisivus4) ;

sur l'autre, trouvée à Cressier près d'Avenches, il est associé à la déesse Naria 5),

dont le bronze de Berne donne l'image 6), et qui n'est autre que la déesse italique
Nerio, Neria, Nerine, ancienne parèdre de Mars 7), identifiée à Minerve 8).

Divinités celtiques à Avenches. Notre supposition que l'oie du relief
d'Avenches, toute consacrée à Mars qu'elle soit, rappelait aux indigènes quelque

ancien culte animal, peut trouver un appui dans le fait que ceux-ci
restèrent fort attachés, après la romanisation, aux divinités celtiques, à la déesse

Aventia 9), à Caisivus, forme du dieu Mars, aux Suleviae10), à Cissonius assimilé

*) Dunant, p. 7; Pro Aventico, II, p. 17—8; IV, p. 15.
2) C'est l'opinion de Bursian, de Dunant.
3) Au Musée de Genève, statuette et buste, Catalogue des bronzes figurés, n° 6—7, p. 10.

Sur d'autres figurines de Mars, provenant de Suisse, Indicateur, 1911, p. 10 sq.; Deonna,
Catalogue, p. 10, n° 5; au Musée de Berne, Indicateur, 1913, p. 26, n° 4—6.

4) Indicateur, 1913, p. 42, 2.
5) Roscher, s. v. Naria dea; l'autel porte d'un côté la dédicace à Naria, de l'autre celle à Mars.
6) Indicateur, 1913, p. 29, n° 7.
7) Roscher, s. v. Nerio, p. 271.
8) Sur les rapports entre Mars et Minerve, ci-dessus, p. 104.
9) Ci-dessus, p. 106, note 12.

10) Indicateur, 1913, p. 195, 2.



112

à Mercurex), aux Lugoves2), qui avaient un temple dans la cité, preuve en soit
le chapiteau portant leur nom, à Anextiomara 3).

Les formes figurées de ces divinités, nous ne les connaissons pas. Nous
ignorons quelle apparence pouvait avoir la déesse éponyme de la ville, Aventia,
dont on a cru avoir retrouvé le sanctuaire dans le temple de la Grange du Dime4),
et que l'on a supposé être une source sacrée. Tout au plus peut-on dire que la
racine av, qui forme divers autres noms propres de fleuves, de montagnes, de

personnages, semble signifier „rassasier, favoriser", etc., ce qui permettrait
de reconnaître dans cette déesse une sorte de Fauna celtique, une divinité de

la fécondité5). Mais rien ne nous autorise à chercher dans le répertoire des formes
figurées d'Avenches l'être humain ou animal qui l'incarnait.

En revanche, on possède les traits d'une autre divinité celtique, que ne
mentionnent pas les inscriptions. On a montré ici même 6) que le curieux motif
sculpté sur un chapiteau de la cathédrale Saint-Pierre à Genève, un personnage
assis, tenant sur ses genoux un tonneau, est l'héritier du Sucellus celtique, dont
le tonneau est parfois l'attribut. Une sculpture d'Avenches témoigne que ce

thème était connu de nos ancêtres romains, tout comme celui du Sucellus au
maillet et au pot7). Dans ce personnage agenouillé qui tient sur son bras gauche
un tonneau, on préférera reconnaître un type mythologique plutôt qu'un simple
sujet de genre 8). Il semble aussi que la tête cornue qui décorait les temples 9),

pouvait représenter pour les Romains Achéloiis ou quelque autre type classique,
mais pour les indigènes s'apparentait de préférence aux divinités cornues
locales dont on connaît tant d'exemples et qui se confondaient avec les types
solaires, tels que Jupiter Ammon, Hélios, employés eux aussi pour orner les

médaillons architectoniques 10).

*) Ibid., 1906, p. 276; 1907, p. 310; 1914, p. 117.
2) Dunant, p. 117, n° 26, 15; Roscher, s. v. Lugoves, p. 2153.
3) Indicateur, 1915, p. 271 sq.; Rev. arch., 1916, I, p. 315; Rev. des et. anc, 1916, p. 146, 199;

9° Rapport Soc. suisse de préhist., 1916, p. 85.
4) Indicateur, 1907, p. 310.
5) Roscher, v. s. Aventia. — Aventia, source sacrée, Jullian, Hist, de la Gaule, II, p. 521,

note 4, 130, note 9. La même racine se retrouve dans divers noms de ruisseaux ligures, l'Avance

gasconne, l'Avenza toscane; dans l'Aventin romain, dans le nom aurait passé de la source à la
colline. Jullian, op. I-, I, p. 166. — Augst prend le nom de Raurica, sans doute parce qu'il y
avait une source ou un sanctuaire de ce nom, ibid., IV, p. 44, note 4.

6) Dieu au tonneau, Indicateur, 1915, XVII, p. 261.

') Dispater de Viège, de Genève, au Musée de Genève, etc.
8) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. XI, 6; p. 39; Pro Aventico, IV, 1891, p. 11,

n° 210; Dunant, op. I., p. 78, n° 210.
9) Indicateur, 1907, pl. XXI, p. 299 sq. (Grange du Dirne); ibid., p. 301; cf. aussi Bursian,

pl. XIII.
10) Cf. Rev. hist, des rei., 1915, LXXII, p. 9; Les croyances, p. 308, note 1.


	Notes d'archéologie suisse. III, Le relief d'Avenches à la louve

