Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 20 (1918)

Heft: 2

Artikel: Notes d'archéologie suisse. lll, Le relief d'Avenches a la louve
Autor: Deonna, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Notes d’archéologie suisse.

Par W. Deonna.

111.

Le relief d’Avenches a la louve.

Le relief d’Avenches sur lequel est sculpté la louve romaine allaitant les
jumeaux Romulus et Remus est bien connu !); toutefois il semble que les divers
détails n'en ont pas été interprétés avec suffisamment de précision.

I art romain a souvent répété ce théme national, qui rappelle les origines
de la ville et la naissance de ses fondateurs mythiques, nourris, comme tant
d’'autres héros, par I'animal divin?); les monuments qui I'illustrent sont fort
nombreux 3). En Gaule et en Germanie, spécialement, il est représenté par
les documents suivants: vase a relief de Lyon %), autre relief %), arc de
triomphe de Reims %), ornements de fourreau en bronze de Vindonissa 7), relief
d'Avenches 8).

1) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. 9, p. 35—6; Pro Aventico, IV, 1891, p. 15;
VII, 1897, p. 33; Secrétan, Rev. hist. vaudoise, 1897, avril; Dunant, Guide illustré du Musée
d’'Avenches, p. 7, pl. I; Reinach, Réperi. de veliefs, 111, p. 524, 1; Roscher, Lexikon, s. v. Romulus,
p. 204, n%15.

2) Sur les origines de Rome et la légende de la louve, Piganiol, Essai sur les origines de Rome,
Bibl. Ecole frang. d’Arch. de Rome, CX, 1917; Petersen, Lupa Capitolina, Klio, VII, 1909, p. 440 sq.;
IX, p. 29 sq.; de Sanctis, La leggenda della lupa e dei gemelli, Rivista di filologia e di istruzione
classica, 38, 1910, p. 71 sq.; Soltan, Die Enistchung der Romuluslegende, Arch. f. Religionswiss.,
1909, XII, p. 101 sq.; Roscher, Lexikon, s. v. Romulus, Romos, Remus, p. 164 sq.; Dict. des ant.,
s. v. Romulus; Pauly-Wissowa, Real-Encyklopaedie, s. v. Romulus, 1914, p. 1074 sq.

* %) On en trouvera la liste dans Roscher, s. v. Romulus, p. 202 sq. Die Wélfin die Zwillinge
sdugend; s. v. Faustulus, p. 1464 sq.; Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 1080, 1081 sq., 1104, référ.;
louve du Capitole, Petersen, 1. c.; Reinach, Répert. de reliefs, 111, p. 2, 3 (Amalfi}; p. 170, 3 (Borg-
hése); p. 221, 4 (Colonna); I, p. 380, 1 (relief d’Hadrien); Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 893, 985.

4) Fabia, Journal des Savants, 1915, p. 172.

%) Espérandieu, Bas-reliefs de la Gaule romaine, 1V, p. 416, n° 3536.

8) Répert. de reliefs, 1, p. 230.

") Reinach, Bronzes figurés, p. 267; Répert. de veliefs, 111, p. 525, 7, référ.; Roscher, Lexikon,
s. v. Romulus, p. 205, n° 5.

8) Les pierres gravées au type de la louve nourrissant les jumeaux, du Musée Fol 4 Genéve,
sont d’origine italique, Musée Fol, Catal., 11, p. 334—35. )



160

11 existe de nombreuses variantes de ce théme, dans les accessoires qui
entourent le motif central, celui de la louve nourriciére, lequel peut étre aussi
seul. Les autres personnages de la légende, Rhea Silvia, Mars, les bergers, le
Tibre, le dieu local du Palatin, la déesse Rome, paraissent parfois. Ici, I'élément
humain, i l'exception des jumeaux indispensables, est banni. La grotte du
Lupercal, qui abrite la Louve, est encadrée par deux arbres dans les branches
desquels sont posés des oiseaux. Les anciens éditeurs prétendent que ce décor
agreste ne rappelle que la nature déserte du lieu?). Cette opinion est insou-
tenable. Ce sont les arbres et les animaux symboliques qui font partie du
mythe des jumeaux.

%

L’arbre. S’il n’apparait pas sur tous les monuments, 'arbre est cependant
inséparable de la légende, et on I'a considéré méme comme 1'élément principal 2).
On le voit par exemple sur la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus 3), sur le
miroir étrusque de Bolsena %), sur un relief Colonna?®), sur un relief en terre
cuite®. C’est le figurier Ruminal?), sous lequel abordérent les enfants, le figuier
qui fut sacré a4 Rome comme chez divers peuples®), qui, dés les traditions les
plus anciennes, est un arbre de fécondité, et, comme tel, est associé aux mythes
des naissances divines: Mithra naissant se cache dans les branches du figuier®).
Dans la légende italique, on notera qu’il est I’arbre de Mars, pére des jumeaux1?).

Cependant, sur notre relief, ce n’est pas un figuier, comme le croit M. Mar-
tin1); les feuilles allongées interdisent cette identification. Le sculpteur indi-
géne aura-t-il substitué a l'arbre du midi quelque essence locale, suivant un
procédé fréquent quand il s’agit d’'un théme importé? En Asie Mineure, on

1) Bursian, p. 36; Dunant, p. 8; Martin, Pro Aventico, 1X, 1891, p. 15.

%) Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 894. .

3) Ibid., p. 893, fig. 5955; Harrison, Themis, p. 103, fig. 18; Roscher, s. v. Faustulus, p. 1464,
fig., référ.; Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 1104. ' ‘

4) Roscher, s. v. Romulus, p. 207, fig. 5; s. v. Faustulus, p. 1465, fig.; Pauly-Wissowa, s. v.
Romulus, p. 1082. '

%) Roscher, s. v. Faustulus, p. 1465.

% Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 108z.

?) Sur le miroir de Bolsena, le dieu du Palatin appuie la main droite contre le tronc. — Sur
le Ruminal, et le sens de ce mot, Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 891; Roscher, s. v. Juppiter, p. 658
sq.; s. v. Indigamenta, p. 219 sq., 184; s. v. Juno, p. 585; s. v. Rumina, Ruminus, Rumon, Romulus,
p. 176—7; Pauly-Wissowa, s. v. Romulus, p. 1074, I; s. v. Rumina, Ruminus, Rumon, p. 1225—®6.

On a prétendu que le nom méme de Rome viendrait de Rumis, et serait la ville de la figue
(Pais), cf. Rev. des ét. grecques, 1906, p. 353; Reinach, Cultes, III, p. 109, etc.

8) Role sacré du figuier, Dict. des ani., s. v. Romulus, p. 893; Paton, Les pharmakoi et la chute
d’Adam, Rev. arch., 1907, I; Reinach, Les sycophantes et les mystéres de la figue, Rev. des ét. grecques,
1906, p. 335; id., Cultes, II1, p. 92 sq. -

%) Cumont, Textes et monumenis relatifs aux mystéres de Mithra, I, p. 163.

10) Roscher, s. v. Mars, p. 2428, b.
1y Pro Aventico, IV, p. 15.



101

remplace dans le théme de I'arbre de vie, le haoma par la vigne indigéne; sur
des monuments mithriaques, par le pin ). Chaque peuple introduit dans cette
composition 'arbre de son pays et celui qu'il estime le plus, le figuier et I’oranger
en Grece, le pommier en Picardie, etc.?). Le lotus égyptien devient I'acanthe,
en Gréce et & Rome 3). '

Du reste, les artistes italiques eux-mémes ne semblent pas avoir cherché a
imiter fidélement le feuillage du figuier traditionnel; sur le miroir de Bolsena,
c’est un tronc d’'arbre sans feuilles; sur les monnaies de Sextus Pompeius
Faustulus, un arbre a trois rameaux symétriques, sans aucune ressemblence
avec le figuier. ‘

Le théme de la naissance des jumeaux est la glorification du dieu Mars,
leur pére, dont la louve et le pivert sont les attributs; aussi pourra-t-on songer,
comme Bursian, au laurier, végétal consacré a Mars en tant que dieu de la végé-
tation et du printemps ). La forme des feuilles ne permet pas de supposer le
chéne %), le myrte ), ou le cornouiller 7), végétaux qui sont aussi ses attributs.

Les deux arbres. La légende fait encore intervenir un autre arbre. Avant
la naissance des jumeaux, Rhea Silvia vit en songe surgir de terre deux pal-
miers; l'un s’éleva jusqu'aux astres et couvrit de son ombre toute la terre;
deux animaux, le pic et la louve, le protégérent contre la hache meurtriére 8).

Le relief d’Avenches montre deux arbres, un de chaque c6té de la grotte.
Le principe de symétrie a-t-il seul poussé l'ouvrier a cette répétition? Cela est
peu probable. Sur la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus, I'arbre lance
d'une tige centrale deux rameaux latéraux; sur un relief de Pest, ot Rhea Silvia
est surprise dans son sommeil par Mars, on voit, au-dessus de la future mere,
une tige se bifurquant en deux rameaux terminés par une rosace végétale ?).
Sur un autel, Rea est surmonté par un arbre a trois branches9); il y a deux
myrtes consacrés a Mars, symbolisant sans doute les patriciens et les plébéiens ).
Faut-il songer aux deux figuiers de la tradition, I'augure Navius ayant miracu-
leusement transporté le figuier Ruminal du Cermalus sur le Forum!?)? ou

1) Cumont, op.!., I, p. 196.

%) Goblet d’Alviella, Migration des symboles, p. 161—2.

3) Danseurs et danseuses au calathiscos, Rev. de I'hist. des rel., 1913, LXVIII, p. 356.

%) Roscher, s. v. Mars, p. 2411, note; 2428, d.

5) Ibid., p. 2428, a.

8) Ibid., p. 2429, f.

") Ibid., p. 2428, c.

8) Harrison, Themis, p. 103; Roscher, s. v. Picus, p. 2494.

%) Roschet, s. v. Rea Silvia, p. 65, fig.

) Ibid., s. v. Faustulus, p. 1467, fig.; =. v. Romulus, p. 205, fig. 3.

1) Ibid., s.v. Mars, p. 2429, f.

12) Le Cermalus ou s'élevait le figuier Ruminal, et s’enfongait la grotte du Lupercal, était
interprété par les anciens par l'idée méme des Jumeaux, et l'on écrivait le plus souvent son
nom Germalus, Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 892; sur ce figuier, Dict. des ant., p. 893; s. V.
Lupercal, p. 1398.



102

aux deux palmiers que voit en réve Rhea Silvia? Ce sont les deux ju-
meaux, et ce dualisme symbolique se retrouve dans d’autres détails de la
composition?).

Le pivert. Sur chaque arbre est perché un oiseau, 'un symétriquement
opposé a l'autre. On les voit disposés de méme sur le relief Colonna?); affrontés
sur la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus. Ce nombre, pas plus que celui
des arbres, n'est suggéré par le principe décoratif, mais il symbolise lui aussi
les jumeaux, fils de Mars. Car cet oiseau, c’est 1'oiseau martial, le pivert, parfois
confondu avec la huppe 3). On sait le rdle joué par le pic dans la légende de
Romulus, et d’'une facon générale dans la mythologie italique, ou il rappelle
sans doute un ancien culte zoomorphique 4).

L'oiseaw sur I'arbre. Le théme de l'oiseau perché sur 'arbre, extrémement
ancien en art, et dont l'origine est religieuse 5), inspire une multitude de monu-
ments, depuis la Chaldée et I'Assyrie®jusque dans l'iconographie chrétienne.
Bornons-nous ici, puisqu’il s’agit d’'un motif italique en relation avec Mars, a
signaler qu’il y avait un sanctuaire de Mars ou le pivert, placé sur une colonne
de bois, rendait des oracles ).

Les deux oistllons. Le pivert de gauche apporte de la nourriture a ses petits
blottis dans leur nid. Ceux-ci sont au nombre de deux; ce sont encore Romulus
et Remus nourris par leur pére lui-méme, le Picus Martius. C’est, sous une autre
forme, la répétition du motif de la louve allaitant les enfants, puisque la louve
est elle aussi I'animal de Mars, Mars étant aux origines non seulement un dieu-
pic, mais un dieu-loup 7). ‘

Le nid. Le motif des oisillons dans un nid est fréquent dans I'art romain 8).
C’est un embléme d’amour et de fécondité. Aussi y a-t-il souvent substitution
mutuelle des éléments semblables, amours, oiseaux, phallus. Ce sont des nids
remplis, non plus d’oiseaux, mais d’Eros?). Le poéte anacréontique parle du
nid d’Amours que renferme son cceur; sur les fresques pompéiennes, les artistes

1) Rappelons ici que les deux arbres apparaissent dans d’autres thémes; par ex. dans le culte
des Lares et sur des monuments funéraires, Nos Anciens, 1915, p. 801, n® 517, ex.

2) Répert. de reliefs, 111, p. 221, 4.

3) Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 893; s. v. Picus, p. 472.

4) Harrison, Themis, p. 100 sq.; Dict. des ant., s. v. Picus; s. v. Romulus, p. 893; Roscher,
s. v. Picus, p. 2494; s. v. Mars, p. 2386, 2; 2430, ¢; s. v. Picenum.

5) Harrison, Themis, p. 101 sq.; Reu. des ét. anciennes, 1917, p. 104 sq. L’épisode d’Aceste.

%) Roscher, s. v. Mars, p. 2433, 2431; Dict. des ant., s. v. Picus, p. 471.

7) Reinach, Culies, I, p. 51; Roscher, s. v. Mars, p. 2430, a.

8) Rom. Miit., 1893, p. 201 (Ara de Cléomenes); 1894, p. 51, fig. (fresque de Pompei); Dict.
des ant., s. v. Cupido, p. 1608.

%) Répert. de la stat., 11, p. 461, 8.



103

figurent des amants tenant des nids remplis de petits Amours. Ce sont aussi
des phallus. Sur un vase du Musée de Naples, un marchand offre & une femme
un panier qui en est garni!), théme semblable a celui de la vente des Amours
enfermés dans des cages d’oiseaux %). Les mémes notions se retrouvent dans
I'association du phallus avec l'oiseau: oiseaux becquetant un phallus, phallus
a patte ou ailé; dans la transformation en phallus de l'arbre de fécondité, qui
porte l'oiseau ou le nid 3). Enfin, notons que le nid joue un réle dans la super-
stition populaire 4).

Mais ici, il y a un rapport plus intime avec la légende de Mars, pére des
jumeaux figurés par les deux oisillons. Le Picus Martius nichait dans un arbre,
dans lequel, prétendait-on, aucun clou ne pouvait demeurer fixé, mais tombait
a terre au bout de peu de temps: ,,nam ferunt hanc avem quiddam habere di-
vinum, illo judicio, quod in quacumque arbore nidificaverit, clavus vel quid-
quid aliud fixum diu haerere non potest quin statim excidat, ubi ea insederit 3).
Le nid, embleme de fécondité, est ici mis en relation avec Mars, parce que ce
dernier est un dieu de la fécondité et de la végétation®). On notera encore que
le pivert était un génie du mariage, et qu'il intervenait lors de la naissance d'un
enfant?). Tout ceci explique la présence de cet oiseau sur le relief d’Avenches,
en tant que nourricier de ses petits.

La chouette. Sur I'arbre de droite, on apergoit encore une chouette (parra),
comme sur le miroir étrusque de Bolsena et sur le relief Colonna, peut-étre sur
la monnaie de Sextus Pompeius Faustulus. Elle est apparentée au pivert et
A la huppe en tant qu’oiseau tutélaire et prophétique 8). On a dit qu’elle entre
dans cette composition parce qu'elle est un oiseau consacré a Vesta ?), déesse
de la terre qui fournit le foyer familial, congue parfois comme oiseau?): Rhea
Silvia, la mére coupable, ne fut-elle pas la premiére prétresse de Vesta 11)?

Mais la chouette est aussi I'animal habituel de Minerve; et si c’est en cette

1) Dulaure, Des divinités génératrices, 1805, p. 229, 378, note I.

2) Dict. des ant., s. v. Cupido, p. 1608.

3) Vase A figures noires, Dietrich, Mutter Erde; cf. Rev. hist. des rel., 1905, 52, p. 429; arbre
taillé en phallus, sur la tombe des Ainos, L’ Anthropologie, 1912, 13, p. 653, référ.

4) Zachariae, Das Vogelnest im Aberglauben, Zeitschrift des Vereins fiir Volkskunde, 1909,
P- 142 sq.

5) Roscher, s. v. Picus, p. 2494—5; Dict. des ant., s. v. Picus, p. 471, note 7.

Nous n’avons pas i nous occuper ici du clou fiché dans I'arbre; on sait que ce rite, pratiqué
a4 Rome comme en divers pays anciens et modernes, est en relation avec I'arbre sacré. Cf. sur les
rites du fichement du clou, mon article, Les statues a clous, 1’ Anthropologie, 1916, p. 243 sq. (rapport
avec la dendrolatrie, p. 257).

%) Roscher, s. v. Mars, p. 2399, Mars als Friihlingsgott.

%) Dict. des ant., s. v. Picus, p. 471.

8) Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 893.

8) Ibid.

10) Hestia oiseau, Dict. des ant., s. v. Vesta, p. 745.
1 JIbid., s. v. Vestalis, p. 752.



104

qualité qu’elle figure dans le théme de la naissance des jumeaux!), c’'est qu'’il
vy a une étroite relation entre Minerve et Mars 2).

La cabane légendaire. La face postérieure est taillée en trapeze, ce qui
donne au monument une plus grande largeur en bas qu’en haut; elle simule
une toiture, indiquée par cinq rangées de feuilles imbriquées 8). Serait-ce une
allusion a la cabane de chaume qui fut le plus ancien sanctuaire de Rome, ca-
banes de Faustulus et de Romulus sur le Palatin, qui durent se confondre en
réalité 4), cabane de Mars, qu'on voit sur divers monuments, par exemple sur
des monnaies %) ? On ne saurait l'affirmer, car cette imbrication apparait tres
fréquemment sur les reliefs gallo-romains et germains ©).

* *
%k

L’ote. Sur la face latérale de gauche, une oie ?) tres reconnaissable picore
des baies et des feuilles 8). A quel titre ce palmipéde entre-t-il dans cette com-
position ? Il est trop simple de dire, comme Bursian, qu’il symbolise la nature
marécageuse de I'endroit?). Comme les autres animaux précédemment signalés,
il doit avoir un sens symbolique.

L’oie du Capitole. Dunant!?) suppose qu'il rappelle les oies du Capitole?);
survivantes de quelque vieux culte totémique?), elles étaient consacrées a Juno
Moneta3), mére de Mars4), et par conséquent ajeule de Romulus et de Rémus.
De plus, si la louve nourrit les jumeaux, Junon, entre autres fonctions, est une
déesse Rumina %), une déesse nourriciére des enfants, qui fait affluer le lait aux
seins maternels %), une déesse de la naissance, que l'on voit parfois entourée
d’enfants 17).

1) Dunant reconnait dans cet oiseau, sur le relief d’Avenches, I'attribut de Minerve.

%) Roscher, s. v. Minerva, p. 2085; s. v. Mars, p. 2397, 2402, 2407, 2410; s. v. Nerio, p. 271.

3) Dunant, op. 1., p. 8.

4) Dict. des ant., s. v. Romulus, p. 894; Roscher, s. v. Faustulus, p. 1463; Pauly-Wissowa, s. v.
Romulus, p. 1089. )

%) Dict. des ant., s. v. Domus, p. 349, fig. 2506—7.

) Espérandieu, op..l., ex. divers.

) Histoire naturelle, religieuse, artistique de l'oie, Pauly-Wissowa, op./. (2), s.v. Gans, p.709sq.

8) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, p. 36, fig. Sur des monnaies romaines,
I'épervier, oiseau aussi consacré 4 Mars, tient dans son bec une feuille, Dict. des ant., s. v. Romulus,
p. 2006, fig.' 4.

% op. 1., p. 36.

10) Dunant, op. I, p. 8.

1) Les oies du Capitole, Pauly-Wissowa (2), s. v. Gans, p. 711—2.

12) Pais, Storia critica di Roma, 1, 2, p. 692—3; 763; Reinach, Cultes, I, p. 17, 51; rites sacrés
concernant l'oie, et monuments, Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 712.

13) Dict. des ant., s. v. Juno, p. 686; Roscher, s. v. Iuno, p. 593, 600; Pauly-Wissowa (2), s. v.
Gans, p. 722, VIIL.

) Relations de Junon avec Mars, Juno Martialis, etc., Roscher, s. v. Juno, p. 586, 611.

15) Roscher, s. v. Juno, p.-586.

18) Dict. des ant., s. v. Juno, p. 683.

17) Ibid., p. 686; Roscher, s. v. Juno, p. 578 sq., 585—6.



105

 L’oie de Mars. Cependant, il est préférable de constater que l'oie, peut-
étre en tant qu’'animal vigilant qui sauva Rome, est consacrée a Mars, au gardien
du peuple romain, au dieu dont le relief d’Avenches illustre la légende, puisque
Mars est le pere des jumeaux, et que la louve et le pic sont ses attributs. Sous
Domitien, on offrait 4 ce dieu une oie, pleine de monnaie d’argent ?).

L’oie germaine. On remarquera toutefois que l'oie n'orne aucun des monu-
ments italiques illustrant la légende des jumeaux. Sur ces derniers, on voit,
associés a la louve, les oiseaux précités, le pic ou la huppe, l'épervier, la
chouette; parfois d’autres animaux, tel que le lion sur le miroir de Bolsena;
un autre théme analogue d’allaitement animal, la biche nourrissant Téléphe 2);
mais jamais on n’aperqoit l'oie. Celle-ci ne figure que sur notre relief, trouvé
dans un pays éloigné, dans cette Helvétie réunie 4 la Germanie supérieure.

Or c’est tout spécialement dans les pays aux nord des Alpes que l'oie est
sacrifiée a Mars. On peut citer sept monuments originaires des provinces romaines
septentrionales, ot le dieu en est accompagné ). Il doit y avoir une raison
a cela. On a dit que la vigilance de ces palmipédes, qui sauvérent le Capitole
romain, devait étre un modéle aux soldats veillant aux frontiéres sur le salut
de I'empire; mais dans ce cas, pourquoi cette localisation aux seules frontieres
des populations germaines 4)?

L’oie sacrée. 1l est vraisemblable qu'il faut faire intervenir quelque croyance
relative a cet animal. On a déja signalé le fait que sur le relief d’Avenches tout
élément humain est banni parmi les accessoires, au profit des seuls animaux.
N'est-ce pas naturel dans ces pays celtiques et germains ot la zoolatrie joua un
si grand role ?

Dans les contrées classiques, l'oie, consacrée et sacrifiée aux dieux dans
les temples, est mise en relation avec 5): Apollon, Aphrodite, Eros, Hermaphro-
dite, Asklépios, dont le groupe célébre de l'enfant a I'oie reproduirait les traits
juvéniles ), Hermeés, Koré;Persephoné, Harpocrate, Dionysos, Siléne et Sa-
tyres, Artémis ?), la déesse dite Artémis persique, dompteuse des fauves et des
volatiles, Priape, Junon, Mars, Isis, Osiris.

Les pays celtiques et germains ont élevé spécialement cet animal; connu
dans tout le monde antique, il est cependant plus particulier aux régions du

1) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 723, 735.

%) Roscher, s. v. Romulus, p. 204, II.

3) Pauly-Wissowa, (2), s. v. Gans, p. 735.

4 Ibid., p. 723.

5) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 722, n° VII, Sakrales; p. 730, Verhiltnis zu Go6ttern und
Personen des Mythos. On trouvera la de nombreux détails sur la vénération de I'oie.

8 Cf. Rev. arch., 1913, I, p. 303, référ. _

?) Artémis nourrissant le cygne, Waldhauer, Jahrbuch, 1913, p. 103 sq.; Rev. des é. grecques,
1915, p. 205.



106

nord ). Aussi symbolise-t-il parfois I'hiver, et les cygnes, qui souvent se con-
fondent avec l'oie, sont hyperboréens 2).

Il y a requ un culte. L’oie est un totem des Bretons qui, au dire de César,
s'interdisaient de manger sa chair 3); aujourd’hui encore le pays de Galles a
conservé dans ses usages le souvenir de ce culte 4), de méme qu’'en France, la
légende de la reine Pédauque peut remonter a quelque vieux culte zoo-
latrique.

Les déesses germaines Gantunae, dont le nom parait sur un autel de Cologne,
et qui protégaient une localité de ce nom, sont des déesses-oies 3); ce nom ne
dérive pas de la forme habituelle indo-germaine ghan-s, d’ou ,,yzv, anser,
gans', etc. %), mais du mot ganta, qui chez Pline, Venantius Fortunatus, signifie
,,ole de Germanie“?); on comparera avec le provengal ganta, ganto, cigogne,
grue, ole sauvage, et avec le vieux frangais gante.

Faut-il rattacher a la méme racine que Gantuna d’autres noms gaulois ou
germains : Ganna, jeune fille des Semnons, sorte de Velléda regue avec des hon-
neurs religieux par Domitien 8) ; Gannicus ?); Ganicos ou Ganicus, potier belge 19);
Gannica, femme d’'Avenches1); Ganodurum (Iavoddvpor), Ville helvéte, que
I'on prétend étre, sans motif, une corruption de Zwiidovpor 1?)? Cette déri-
vation pourrait s’établir par une racine hypothétique sans s, ghan, de méme

1) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 709, I—VI; Jullian, Histoire de la Gaule, II, p. 283.

%) Ibid., p. 728; Jullian, op. I, I, p. 225.

3) De Bello Gallico, V, 12; cf. Reinach, Culles, I, p. 30.

4) Ibid., p. 48; Rev. hist. des rel., 1898, p. 295 sq.

%) Pauly-Wissowa, op. L (2), s. v. Gantunna, p. 735; A. Reinach, Le Klapperstein, p. 18, note 4.

%) Pauly-Wissowa, s. v. Gans, p. 709.

) Ibid., s. v. Gans, p. 709; Geetz, Corpus glossariorum latinorum, s. v. Ganta, p. 484; Kluge,
Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache (7), 1910, s. v. Gans, p. 158; Schade, Altdeutsches
Worterbuch (2), 1872, s. v. Ganazo, p. 260; Walde, Lateinisches etymologisches Worterbuch (2), 1910,
s. v. Ganta, p. 334; Jullian, op. L., II, p. 287, note 2.

8 Pauly-Wissowa, (2), s. v. Ganna, p. 707.

®) Ibid., s. v. Gannicus, p. 708; Jullian, op. /., III, p. 117, note 6.

10) Ibid., s. v. Ganicos, p. 707.

1) Tbid., s. v. Gannica, p. 708; CIL., XIII, p. 5137.

12) Ibid., s. v. Ganodurum, p. 708; Ganodurum serait, si l'on admet cette étymologie, la
,,porte de l'oie’* (la désinence durum signifie porte). Elle serait le ville d’'une déesse-oie; comme
Aventicum est celle de la déesse Aventia (dédicaces a Aventia, Dunant, op. ., p. 126, n° 41;
129, n® 45; 131, n° 46; Roscher, s. v. Aventia, p. 739); Genéve, celle de la déesse Genava (Lubkers
Reallexthon des klass. Altertums, (8), s. v. Genava; Deonna, Les croyances religieuses de la Genéve
antérieure au christianisme, Bull. de I'Institut nat. genevois, XLII, 1917, p. 416, inscription); Penni-
lucus, au bout du lac Léman, celle du dieu celtique dont le souvenir a persisté dans le Jupiter Poenin
(Roscher, s. v. Poeninus, p. 2597); Sedunum (Sion), peut-étre celle du dieu Sedatus, dont on a trouvé
diverses inscriptions en Pannonie, en Mésie supérieure, en Rhétie, et, tout prés de Sion, a Saint
Maurice (Roscher, s. v. Sedatus; Bourban, Fouilles de Saint Maurice d’Agaune, L’archevéque Saint
Vultchaire et son inscription funéraire (2), 1900, p. 10. — Quant-a Salodurum, ce serait, a-t-on
dit, la ,forteresse de Salos‘, explication que M. Jullian met en doute, pensant plutét au lieu
d’une exploitation de sel, Rev. des ét. anc., 1917, p. 293; Pauly-Wissowa (2), s. v. Salodurum;
9° Rapport soc. suisse de préhist.,, 1916, p. gb.



107

sens (oie, cigogne), supposée par Waldel), Kluge?), pour certains noms ger-
mains: ganazzo, le jars (anc. allemand), ganot, gannet, le cygne (anglo-saxon). La
fréquence de ce radical gan dans ces noms germains permet de supposer que ce
sont des noms théophores?); notons que l'un d’eux est porté par une femme
d’Avenches, ville d'oti provient notre relief a I'oie.

* *
*

L’oie comme ornement d& Avenches. Mais, indépendamment de son rdle
sacré, l'oie est fort employée dans la décoration antique?). Avenches en donne
des exemples. Ce sont des figurines en bronze?) d’oie ou cygne, et de grue; ce
dernier animal, fréquemment confondu par les anciens avec les précédents®),
notons-le, est sacré en Gaule?). Dans le médaillon central d'une mosaique dé-
couverte en 1817 a Avenches?8), un volatile perché sur le bord d’'un vase a deux
anses tend le cou pour y boire; dans les angles inférieurs ce sont des poissons;
dans l'angle supérieur de gauche, un oiseau, peut-étre un martin-pécheur, ou
une mouette (Bursian), tient dans son bec la queue d'un poisson; dans I'angle
supérieur de droite, on distingue encore les pattes d’'un palmipéde, oie, cygne,
canard, héron? L’ornementation est donc nettement aquatique.

Les animaux, quadrupédes, oiseaux, entre autres l'oie, poissons, décorent
fréquemment les mosaigques ?). En sa qualité d’oiseau aquatique, l'oie ou le
cygne sert de fontaine, forme le manche des cuillers qui plongent dans le liquide,
orne toutes sortes de récipients 19); elle accompagne les femmes au bain, survole
le vase qui en contient I'eau 1), etc. Sa présence sur la mosaique d’Avenches
n’a donc rien d’extraordinaire. Les autres mosaiques d’Avenches montrent en
grand nombre ces divers éléments habituels de l'ornementation romaine 2).

1) Walde, Lateinisches Etymologisches Worterbuch (2), 1910, p. 334. .

%) Kluge, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache (7), 1910, p. 158, s. v. Gans.

Faut-il rappeler le latin gannire, signifiant le chant des oiseaux, ,,avium murmur, Geetz,
Corpus glossariorum latinorum, s. v. Gannio, p. 483? '

En tout cas, on ne saurait mettre ces mots en relation avec la racine grecque qu’on retrouve
dans yure, briller, yasvog, éclat, blancheur, d’ou dériveraient, ce qui est fort problématique, Gany-
médes (Roscher, s. v. Ganymedes, p. 1597), Ganyktor (Pauly-Wissowa (2), s. v. p. 736, 4) et peut
étre le nom de la ville thrace Ganos (ibid., s. v. Ganos, p. 708), protégée par la déesse Ganea, ou Ganis
(ibid., s. v. Ganea, p. 701; Roscher, s. v. Ganea). ]

%) Sur les noms propres celtiques dérivés d’animaux divins, Arbois de Jubainville, Rev. cei-
tigue, VIII, p. 181; X, p. 166; Reinach, Culies, I, p. 54.

) Pauly-Wissowa, op. I. (2), s. v. Gans, p. 723 sq., nombreux ex.

%) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. XVII, n® 15—6; Dunant, op. L., p. 69.

%) Sur cette confusion, ci-dessous, p. 108.

"} Reinach, Cultes, I, p. 233 sq. Tarvos Trigaranus; p. 66 (confusion avec la cigogne).

8) Bursian, Mitt. ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. 26, p. 57; Pro Aventico, IV, 1891, p. 17;
Dunant, Gutde illustré, p. 13, p. 46, n°® 4; Vulliéty, La Suisse @ travers les dges, p. 50, fig. 1—4.

) Pauly-Wissowa, op. I, (2), s. v. Gans, p. 725, ex.

10) Pauly-Wissowa, s. v. Gaus, p. 724—6, 730, ex.

1) Ibid., p. 729.

12) Oiseauxr: Mosaique du Minotaure, oiseaux perchés sur les créneaux du labyrinthe, et
affrontés de chaque c6té d’une tour (Bursian, op. /., pl. 29; Dunant, op. I, p. 46, 6); mosaique



Otie ou cygne? Si banal qu’il soit, le motif de la mosaique d’Avenches n’est
cependant pas sansintérét. Les érudits locaux, Bursian, Dunant, Martin, hésitent
entre un cygne ) ou une oie, et Dunant penche en faveur de ce dernier animal, bien
qu’on désigne généralement cette mosaique sous le nom de ,,mosaique du Cygne*.
Cette différence de terme n’a guére d’'importance; les anciens eux-mémes n’ont
souvent pas fait la distinction entre ces animaux, et il y a une perpétuelle con-
fusion entre I'oie, le cygne, le canard, la cigogne, la grue 2), que désignent souvent
les mémes mots 3); les archéologues modernes eux aussi appellent les volatiles
si fréquents dans la décoration des dges du bronze et du fer aussi bien oies que
canards ou cygnes ).

L’otseau buvant a un récipient. Le théme de l'oiseau qui boit dans un vase )
est fort répandu assurément, et l'on n’a pas manqué de rappeler la fameuse
mosaique aux colombes du Capitole dont les anciens prototypes sont la coupe
en or de Mycénes, aux anses ornées de colombes qui semblent vouloir boire dans
le récipient, et celle de Nestor décrite dans I'Tliade §). Ce sont encore des gemmes 7).
Tout ornemental qu’il soit devenu avec le temps, le motif avait d’abord un sens
religieux. On le voit servir dans la décoration funéraire, ol les oiseaux, les ames
des morts, viennent apaiser leur soif 8), en buvant dans le récipient. Les coupes

des Vents (Bursian, pl. 30; Dunant, p. 46, 7), cigogne tenant un serpent dans son bec (Dunant,
p- 47, note 1).

Quadrupédes: la mosaique au méandre svastikoide montre la téte humaine du soleil, et au-
tour, des quadrupédes (Bursian, pl. 25; Dunant, p. 46, n° 3); celle d’Orphée permet a l'artiste de
multiplier les animaux (Bursian, pl. 23); ailleurs ce sont des cerfs et des biches (Dunant, pl. III, 5,
p. 48); une chasse (Dunant, p. 47, 11). ) '

Poissons, mosaique des vents (Bursian, pl. 24).

Peut étre que cette prédilection pour les animaux sur les mosaiques d’Avenches dénote plus
qu'un choix esthétique, et s’explique par le souvenir des cultes animaux dont ce pays offre divers
exemples (cf. Reinach, Les survivances du totémisme chez les Anciens Celtes, Cultes, I). L’Helvétie
a vénéré l'ours (ibid., I, p. 30 sq.; Deonna, Les croyances religieuses, p. 297); le cerf (Boissier, Le
culte de Diane en Suisse, 1916, et mon compte rendu de ce travail in Rev. hist. des rel., 1916, LXX,
LXXIV, p: 101 5q.); le bovidé (Les croyances religicuses, p. 303; cf. le taureau a trois cornes de Sion,
et le taureau d’Uri, Rev. suisse d’Ethnographie et d’Avt comparé, 1914, 1, p. 13); le cheval (Les croy-

ances, p.284). Les recherches des érudits découvrent chaque jour de nouvelles traces, fictives ou
réelles, de la zoolatrie. ¢

1) Sur le cygne, dans la reﬁgion et l'art, Reinach, Culies, II, p. 50 sq.; de Gubernatis, Mytho-
logie zoologique, 11, 1874, p. 322 sq.; Cassel, Der Schwan in Sage und Leben, 1872; Rev. arch., 1901, II,
P- 46 sq.; Déchelette, ibid., 1909, I, p. 333 sq.; id., Manuel, II, p. 426 sq.

. - 2) Reinach, Cultes,- 11, -p. 55; Pauly-Wissowa (2), s. v. Gans, p. 723—4, ex. divers, passim.

3) Reinach, p. 54; Pauly-Wissowa, p. 709, et passim.

1) Forrer, Reallexikon, s. v. Gianse, p. 260; Déchelette, /. c.

5) D’autres monuments d’Avenches montrent le théme banal du vase, seul (Bursian, pl. 24;
Dunant, p. 46, n° 2, mosaique des quatre vents, dans la bordure); laissant échapper des rinceaux
(Bursian, pl. 23; Dunant, p. 46, 1, mosaique d’Orphée, dans la bordure); ou accosté de griffons
(fragment architectonique, Bursian pl. 6, 1), de taureaux (ibid., pl. VI, 4, 5).

) Perrot, Hist. de I'Art, VI, p. g61.

) Gaz. arch., 1886, XI, pl. 2.

8) Bellucci, Sul bisogno di disselarsi attribuito all' anima dei morti, Arch. p. I’Anthrop. et la
etnol., 1909, p. 213 sq.



109

béotiennes archaiques, ornées d’oiseaux volants, appartiennent a cette caté-
gorie 1); sur le relief grec du British Museum, de Mélantos et de Ménalkés 2),
deux oiseaux s’abreuvent a un loutrophore; on citera plus loin des monuments
analogues de I'Europe centrale. Ce sont encore des candélabres au sommet des-
quels est fixée une coupe ou boivent des pigeons 3).

Pourquoi l'artiste qui travaillait 3 Avenches, s’il s’est inspiré du théme
conservé par la mosaique du Capitole, a-t-il préféré a la colombe de Vénus ou a
tout autre oiseau le palmipéde, qu'il a eu soin de rappeler dans I’angle droit de la
mosaique ? Peut-étre parce qu'il voyait souvent autour de lui de ces volatiles.
Peut-étre aussise souvenait-il des vieux motifs de I'Europe centrale des ages du fer,
ol l'oiseau d’eau joue un si grand role. A I'époque de.Halstatt, les coupes sont
décorées sur les bords de ces volatiles, oies, cygnes ou canards ¢), qui sont tournés
vers l'extérieur comme pour protéger le liquide %), ou dont les protomés cons-
tituent les anses ); ils courent sur le rebord du vase, et alternent avec divers
symboles, tels que les disques concentriques, car eux aussi sont des animaux
célestes?). La rouelle crucifére qui orne une chaine en bronze de Bohéme, de
la Téne I, montre au centre de la croix une coupe, et sur chaque rais un oiseau
d’eau qui y plonge son bec pour boire8). Tels sont les prototypes qui survivent
dans la mosaique d’Avenches. Peut-étre méme qu’en fagonnant en forme d’S
les anses du vase, I'ouvrier s’est souvenu d’un trés vieux symbole, le signe en S,
qui eut une si grande vogue a I'dge du fer, et a survécu a travers les siécles dans
I'ornementation gallo-romaine, puis dans celle du christianisme?), signe qui est
souvent associé aux oiseaux d’eaul?), et qui apparait trés fréquemment a ces
diverses époques dans notre pays ).

1) Cf. l'explication de Loeschke, Uber biotische Vogelschalen, Sitzungsber. d. Berlin. Akad. 1914;
cf. Rev. des ét. grecques, 1916, p. 357.

%) Journal of hellenic Studies, 1916, XXXVI, p. 70, fig. 3.

3) Chapot, La colonne torse et le décor en hélice, p. 91—=2.

1) Forrer, l. c.; Déchelette, Manuel, 11, p. 426.

%) Hcernes, Urgeschichte der bildenden Kunst tn Europa, pl. XXIII, 1.

) Déchelette, op. i., 11, p. 427, fig. 3, 4.

Y) Ibid., II, p. 426 sq. Les cygnes et les symboles solaires en Italie, dans 'Europe centrale et
dans la Gaule; p. 418 sq. La barque solaire et les cygnes hyperboréens en Scandinavie; de Guber-
natis, op. [., I1, 1874, p. 322 sq.; Heernes, op. I., p. 488, Vogelfiguren.

Noter que le méme mot sert en sanscrit a désigner l'oie, le cygne, et le feu Agni, Reinach,
Cultes, I, p. 54; que partout ce volatile est en relation avec le dieu de la lumiére.

8) Déchelette, Manuel, 11, p. 8go, fig. 377. On connait le sens céleste et talismanique de la
rouelle, de la cruix. :

9) Sur ce signe en S, cf. Rev. hist. des rel., 1915, LXXII, p. 58; Deonna, Les croyances, p. 374;
id., Le noeud gordien, pour paraitre in Rev. des ét. grecques.

19) Déchelette, op. L., II, p. 424, fig. 171, 1.

1) On trouvera de nombreux exemples de ce signe en Suisse, a diverses époques, dans les tra-
vaux cités a la note g, sans interruption depuis I'dge du fer jusque dans I'art barbare.

Un chapiteau chrétien du haut moyen-age, de Schonenwerd (Suisse), récemment publié dans
I'Indicateur, 1917, p. 143, fig. 2, le répéte, en l'unissant comme bien des siécles auparavant a de
vieux signes cosmiques, les trois points, le disque. L’association de 1'S et des trois globules parait
aussi sur une bague barbare, Rev. arch., 1885, II, p. 130, 131, n® 2. Cf. mon article, Le nezud gordien,
Rev. des ét. grecques, pour paraitre.



110

Cette derniére hypothése n’a rien d’impossible. C'est en abondance qu’ap-
paraissent 4 Avenches méme des motifs célestes dans l'ornementation. C’est
avant tout le soleil, dont le masque humain radié protége les édifices ), forme
le médaillon central des mosaiques 2). Les quatre vents cardinaux, congus comme
des tétes qui exhalent un puissant souffle, ou comme des personnages en pied
qui sonnent de la trompette?), entourent son image, qui est le masque radié, ou
aussi le cavalier monté sur le cheval ailé et dardant sa lance vers le sol (on ne re-
connaitra pas dans ce dernier motif Bellérophon monté sur Pégase) 4). Partout,
ce sont des fleurs, des rosaces, des croix, des cceurs, trés anciens thémes célestes,
et méme le vieux motif du labyrinthe, en relation avec le cours du soleil %).
On ne saurait nier que les motifs de la religion naturiste, qui eut une si grande
importance dans nos contrées 4 toutes les époques de l'antiquité, n'aient sur-
vécu dans 'ornementation romaine, barbare, et méme ultérieure ¢), tant6t en
conservant leur sens d’une fagon précise ou vague, en tant qu'amulettes, tant6t
comme simple décor, ce qui semble étre le cas ici.

* . *

Destination et sens du relief. Quelle était la destination du relief d'Avenches ?
On I'a qualifié de monument funéraire 7), et en effet le motif est fréquemment
employé dans I'ornementation sépulcrale 8). Il semble qu’alors il ait un autre
sens, ce qui explique la présence parfois d’un seul enfant au lieu des jumeaux 9).
La louve devient le carnassier infernal: c’est le dévoreur des trépassés, que
connurent de nombreux peuples de l'antiquité, et en particulier les Gallo-
romains?); c’est aussi le nourricier du mort, promu a une nouvelle vie: n’est-
ce pas pour cette raison que, sur un sarcophage romain??), les Eros soutiennent
le médaillon d’apothéose, en réalité le disque du soleil?) dans lequel I’dme en-
volée va se confondre, avec au centre avec la louve et les jumeaux?

1) Bursian, pl. X, 1; Dunant, pl. II, 1.

2) Mosaique au méandre svastikoide, Bursian, pl. 25; Dunant, p. 46, n° 3.

3) Mosaiques des quatre vents, Bursian, pl. 24 et 3o.

4) Sur le cavalier solaire, Rev. hist. des vel., 1915, LXXII, p. 35.

5) Mosaique de Thésée au Minotaure, Bursian, pl. 29; mosaique au méandre, pl. 25; mosaique
des quatre vents, pl. 3o; sur ce sens du labyrinthe, cf. en dernier lieu, de Launay, Rev. arch.,
1915—5.

) J’en ai donné maints exemples ailleurs, cf. Le soleil dans les armoiries de Genéve, Rev. hist.
des rel., 1915, LXXII, p. 1 sq.; Les prototypes de quelques motifs ornementaux dans lart barbare,
ibid., 1916, LXXIV, p. 185 sq.; La croyance au iréfle a quatre, Pages d’Art, 1917, p. 187 sq.; Les
croyances religieuses de la Genéve antérieure au christianisme, Bull. de I'Institut national genevois,
XLII, 1917, p. 461 sq.; etc.

7) Bachofen, Annali, XL, p. 429; Roscher, s. v. Romulus, p. 204, n° 15.

8) Roscher, s. v. Romulus, p 203 sq., ex. divers; Bachofen, La lupa romana su monumentt
sepolcrali del impero, Annali, XXXIX, 1867, p. 183 sq.; XL, 1868, p. 421 sq.

%) Ex. stéle de Bologne, Répert. de reliefs, II1, p. 10, 3, référ.; Rev. arch., 1907, 10, P. 450;
Roscher, s. v. Romulus, p. 207; Pauly-Wissowa (2), s. v. Romulus, p. 1081, 1104.

10y En dernier lieu, sur le carnassier androphage, Rev. arch., 1916, I, p. 89 sq.

11y Répert. des reliefs, 111, p. 253, 2.

12) Sur ce théme funéraire, cf. mon article Rev. arch., pour paraitre.



III

Il ne semble toutefois pas que l'on puisse attribuer au relief d’Avenches
une telle destination, et I'on donnera raison a Bursian, a Dunant, qui ont com-
battu cette hypothése. Il était enfoui dans les substructions d’'un édifice, dans
lequel a cause de ses dimensions considérables, on a reconnu quelque construction
publique, peut-étre une casernel). Appuyé a un mur par un de ses petits cotés
sans décor, placé peut-étre dans une cour, le relief montrait les armes de I'em-
pire romain?); il symbolisait la domination des conquérants auxquels s’étaient
déja plus ou moins fusionnés les indigénes soumis. Sur le petit c6té sculpté, I'oie
n’était point un simple ornement, le seul qui n’eut pas eu de sens dans cet en-
semble o tous les autres animaux -conservent quelque souvenir mythologique.
Protectrice du Capitole, et oiseau de Mars guerrier, elle remémorait aux soldats
en garnison la vigilance nécessaire; aux indigénes, elle rappelait leur antique
ornementation, et peut-étre quelque culte zoomorphique local.

Inversement, puisque ce relief est la glorification de Mars, pére des jumeaux,
auquel se rapportent tous les détails (louve, pivert, ole, indirectement la
chouette), la destination présumeée de I'édifice d’ou il provient s’en trouve con-
firmée, et tout permet de croire qu’il s'agissait en effet de quelque batiment
militaire.

Mars a Avenches. Mars est connu a Avenches par deux figurines de bronze 3),
et par deux inscriptions. Sur 'une, il parait avec son surnom celtique Caisivus %) ;
sur l'autre, trouvée a Cressier prés d’Avenches, il est associé a la déesse Naria %),
dont le bronze de Berne donne I'image ®), et qui n’est autre que la déesse italique
Nerio, Neria, Nerine, ancienne parédre de Mars 7), identifiée a Minerve 8).

Divinités celtiques @ Avenches. Notre supposition que l'oie du relief
d’Avenches, toute consacrée a Mars qu’elle soit, rappelait aux indigenes quel-
que ancien culte animal, peut trouver un appui dans le fait que ceux-ci res-
térent fort attachés, apres la romanisation, aux divinités celtiques, a la déesse
Aventia ?), 4 Caistvus, forme du dieu Mars, aux Swuleviac1?), 4 Cissonius assimilé-

}) Dunant, p. 7; Pro Aventico, 11, p. 1;—8; IV, p. 15.

2) C’est l'opinion de Bursian, de Dunant.

3) Au Musée de Genéve, statuette et buste, Catalogue des bronzes figurés, n°® 6—7, p. 10.

Sur d’autres figurines de Mars, provenant de Suisse, Indicafeur, 1911, p. 10 sq.; Deonna, Cata-
logue, p. 10, n° 5; au Musée de Berne, Indicateur, 1913, p. 26, n® 4—O6.

Y Indicateur, 1913, p. 42, 2.

% Roscher, s. v. Naria dea; I'autel porte d'un cdté la dédicace a Naria, de l'autre celle a Mars.

%) Indicateur, 1913, p.29, n° 7.

) Roscher, s. v. Nerio, p. 271.

8) Sur les rapports entre Mars et Minerve, ci-dessus, p. 104.

9) Ci-dessus, p. 106, note 12.

10) Imdicatewr, 1913, p. 195, 2.



I12

a Mercure?l), aux Lugoves?), qui avaient un temple dans la cité, preuve en soit
le chapiteau portant leur nom, a Amnextiomara 3).

Les formes figurées de ces divinités, nous ne les connaissons pas. Nous
ignorons quelle apparence pouvait avoir la déesse éponyme de la ville, Aventia,
dont on a cru avoir retrouvé le sanctuaire dans le temple de la Grange du Dime4),
et que l'on a supposé étre une source sacrée. Tout au plus peut-on dire que la
racine av, qui forme divers autres noms propres de fleuves, de montagnes, de
personnages, semble signifier , rassasier, favoriser, etc., ce qui permettrait
de reconnaitre dans cette déesse une sorte de Fauna celtique, une divinité de
la fécondité®). Mais rien ne nous autorise a chercher dans le répertoire des formes
figurées d’Avenches l'étre humain ou animal qui l'incarnait.

En revanche, on posséde les traits d’'une autre divinité celtique, que ne
mentionnent pas les inscriptions. On a montré ici méme®) que le curieux motif
sculpté sur un chapiteau de la cathédrale Saint-Pierre 2 Genéve, un personnage
assis, tenant sur ses genoux un tonneau, est I'héritier du Sucellus celtique, dont
le tonneau est parfois l'attribut. Une sculpture d’Avenches témoigne que ce
théme était connu de nos ancétres romains, tout comme celui du Sucellus au
maillet et au pot?). Dans ce personnage agenouillé qui tient sur son bras gauche
un tonneau, on préférera reconnaitre un type mythologique plutdt qu’un simple
sujet de genre 8). Il semble aussi que la téte cornue qui décorait les temples 9),
pouvait représenter pour les Romains Achéloiis ou quelque autre type classique,
mais pour les indigénes s’apparentait de préférence aux divinités cornues
locales dont on connait tant d’exemples et qui se confondaient avec les types
solaires, tels que Jupiter Ammon, Hélios, employés eux aussi pour orner les
médaillons architectoniques 19).

1) Ibid., 1906, p. 276; 1907, p. 310; 1914, p. 117.

2) Dunant, p. 117, n° 26, 15; Roscher, s. v. Lugoves, p. 2153.

3) Indicateur, 1915, p. 271 sq.; Rev. arch:, 1916, I, p. 315; Rev. des ét. anc., 1916, p. 146, 199;
9° Rapport Soc. suisse de préhist., 1916, p. 85.

1) Indicateur, 1907, p. 310.

5) Roscher, v. s. Aventia. — Aventia, source sacrée, Jullian, Hist. de la Gaule, 1I, p. 521,
" note 4, 130, note 9. La méme racine se retrouve dans divers noms de ruisseaux ligures, I’Avance
gasconne, 1’Avenza toscane; dans I’Aventin romain, dans le nom aurait passé de la source a la
colline. Jullian, op. /., I, p. 166. — Augst prend le nom de Raurica, sans doute parce qu'il y
avait une source ou un sanctuaire de ce nom, bid., IV, p. 44, note 4.

%) Dieu au tonneau, Indicateur, 1915, XVII, p. 261.

?) Dispater de Viége, de Genéve, au Musée de Genéve, etc.

8) Bursian, Mitt. Ant. Gesell. Zurich, XVI, 1867, pl. XI, 6; p. 39; Pro Aventico, IV, 1891, p. 11,
n® 210; Dunant, op. I, p. 78, n® z210.

%) Indicateur, 1907, pl. XXI, p. 299 sq. (Grange du Dime); ibid., p. 301; cf. aussi Bursian,
pl. XIII.

10) Cf. Rev. hist. des rel., 1915, LXXII, p. 9; Les croyances, p. 308, note 1.



	Notes d'archéologie suisse. III, Le relief d'Avenches à la louve

