Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum
Band: 18 (1916)

Heft: 1

Artikel: Die Kephalophoren

Autor: Stickelberg, E.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kephalophoren.
Von E. A. Stiickelberg.

Von zahlreichen Heiligen meldet die Uberlieferung, sie seien enthauptet
worden; dies entspricht der von den Roémern allgemein befolgten Art hinzu-
richten, entspricht demnach in vielen Fillen der historischen Todesart des
Martyrers.

Fine durchaus legendare Zutat zu diesem geschichtlichen Kern ist aber der
Zug, die Heiligen hatten nach ihrem Tod ihr abgeschlagenes Haupt aufgenommen
und weggetragen!). Dieses Motiv erscheint in den Legenden vieler Martyrer,
deren Ieben in verschiedene Gegenden und verschiedene Epochen fallt. So-
wohl literarische als ikonische Quellen belegen uns diese Einzelheit fiir eine
groliere Zahl von Martyrien; ein halbes Hundert Namen von heiligen Kephalo-
phoren aus Frankreich, Italien, Spanien, der Schweiz, Deutschland und Eng-
land liegt dem Verfasser vor; tatsachlich aber diirfte die Zahl der Legenden von
Kopftragern noch weit groer sein.

Uber den Ursprung des Motivs ist schon viel geschrieben worden; fest steht,
dal} eine wechselseitige Beeinflussung von Wort und Bild bezw. von Legende
und ikonischem Denkmal stattgefunden hat. Sicher steht ferner, dal3 das ab-
geschlagene Haupt, einem Attribut gleich, vom Kiinstler in die Hiande des
Martyrers gelegt wurde, ohne dall damit gesagt werden sollte, der Heilige habe
zu Lebzeiten sein Haupt in den Hédnden getragen. Ebenso klar ist, da der
naive Beschauer einer stehenden Heiligengestalt, welche ihr abgehauenes Haupt
in den Handen halt, das Bild dahin interpretiert, der Martyrer habe seinen
Kopt aufgehoben und angefal3t. In analoger Weise erkldart der Iaie die Kronen
des Martyriums, welche der Kiinstler als Zeichen posthumen Ruhms auf die
Haupter der Heiligen legt, als irdische Kronen und betitelt dann seine Martyrer
als Fiirsten dieser Welt. Richtig interpretiert sind die Kopftrager lediglich
Enthauptete, die Gekronten lediglich christliche Blut- oder Glaubenszeugen.

Uber den Ursprung der Legende kann man verschiedener Meinung sein;
die einen werden die Volksinterpretation als eine lokale Erscheinung bezeichnen
und annehmen, sie sei nur an einer Stelle entstanden und von hier aus verbreitet
worden. Die andern werden der Meinung sein, unser Legendenzug konne an
vielen Orten, die unabhidngig voneinander sind, aufgekommen sein. Als ein
Zentrum, von dem aus das Kephalophoren-Motiv kann ausgegangen sein, wird
Paris angesprochen 2). Hier tritt in der Tat der Legendenzug schon friih, im

1) Wie populdr dieses Motiv war, zeigt Dante Inferno Can. 28: ,,El capo tronco tenea per
le chiome**.
%) Giinter, Chr. Legende, p. 145, sieht eine ,,gallische Eigentiimlichkeit' im Haupttrigermotiv.



75

VIII. Jahrhundert, auf; von hier aus kann er sich iiber das ganze Karolinger-
reich ausgedehnt haben, zugleich mit dem Kult des heiligen Dionys. Als Ur-
sprung der Legende wird ziemlich allgemein das Bild angegeben; aber in diesem
Fall stimmt die Annahme aus chronologischen Griinden nicht, indem die ge-
schriebene ILegende Jahrhunderte vor den Kephalophorenbildern erscheint.
Im VIII. und den folgenden Jahrhunderten ist es keinem Kiinstler eingefallen,
einen Heiligen mit dem abgehauenen Kopf in der Hand darzustellen; vielmehr
ist das starre Zeremonienbild damals Sitte. Erst die Entwicklung der Heiligen-
ikonographie durch Attribute im Hochmittelalter hat das undsthetische Bild
mit dem Kopf in den Handen gezeitigt. Das XII. Jahrhundert bevorzugt noch
das alte wiirdige Schema (vgl. z. B. die Felix und Regula-Bilder im GroBmiinster
zu Ziirich) 1), das nachstfolgende Sakulum aber, mitsamt den folgenden Epochen,
stellt regelmaBig die Enthaupteten mit dem Kopf in den Hénden dar (vgl. die
vielen Siegel mit SS. Felix und Regula von 1219, 1225 usw.) 2).

Es muBl dem Kephalophorenmotiv also etwas anderes, und zwar etwas
zugrunde liegen, das nicht an einen einzelnen Ort und einen einzigen Fall an-
kniipft.

Wir glauben, das sei der Grabbefund. Es ist bekannt, daB viele Legenden-
ziige entstanden sind aus duBerlichen Einzelheiten und Eigentiimlichkeiten eines
Grabes; S. Ambrosius’ Leichnam sah man bestattet zwischen S. Protas und
Gervas’ sterblichen Resten liegend: daraus entstand die ILegende, die beiden
Mirtyrer hdatten dem groBen Bischof Platz gemacht, indem sie auf die Seite
gewichen seien®). Im Grab des h. Piato fand man, wie in unzahligen ger-
manischen Gribern %), grofle eiserne Sargndgel. Daraus schlo man, Piato sei
mit Nageln zutode gemartert worden ®); Ahnliches wurde von kolnischen aus-
gegrabenen Martyrern erzahlt. Im Sarg der h. Verena wurde, wie es scheint,
ein Kamm und ein Gefill gefunden; beides sind haufig Grabbeigaben ®). Die
Legende legte die Gegenstiande der Heiligen als charakteristische Attribute bei
und erzahlte, sie hatte Arme gekdmmt und getrankt. Grabinschriften 7) zeigen
oft die Epithete Digna und Emerita; daraus wurden in Augsburg und Brescia
Martyrerinnen dieses Namens. Antike Grabdenkmailer tragen als Schmuck
etwa das Bild des Verstorbenen, von Genien getragen; die christliche Umdeutung
kann daraus leicht ein gen Himmel Tragen durch Engel machen. Auch Pferde #),
Zangen %), Anker werden an Sarkophagen dargestellt; wie leicht konnen diese
Bilder Legenden wie die des h. Hippolyt, der h. Apollonia und des h. Clemens

1) u. 2). Abg. in der Verf. Schweiz. Heiligen des Mittelalters, p. 35 u. 36.

3) Sormani, Passeggi storico-topografico critici. Milano 1752, II, p. 166; S. Lorenz wich
S. Stephan im Grab.

4) Der Verfasser hat in Basel Dutzende von groBen Eisennigeln in Alamannengribern ge-
funden.

5) Giinter, Legendenstudien p. 100 u. Chr. Leg. p. 159.

6) Der Verfasser hat in Wyhlen, S. Crischona und Augst bei Basel solches schon konstatiert.

7) Delehaye Légendes, 2. Aufl, p. 94.

8) u. ®) Amelung Vatikan. Skulpturen, Taf. 28 u. 24.



77

erzeugt haben? Und Stoffreste ') wie Giirtelschnallen 2)
zeigen oft Bilder von Menschen zwischen ILowen; natiir-
licherweise muliten solche Grabfunde vom mittelalter-
lichen Erklarer auf ein Martyrium durch I.owen bezogen
werden. Dal} in unzdhligen Grabern, in ganzen Graber-
feldern Waffen gefunden worden sind, steht fest; suchte
man an dieser Statte Martvrer, so fand man Soldaten,
Kohorten, Legionen oder aber den Beweis, dal} die Be-
statteten mit den betreffenden im Grab gefundenen
Waffen den Martertod erlitten hatten. Der Grabbefund
spielt also in unzdhligen Fillen, speziell bei den sog.
Thebaern, eine wichtige Rolle.

Dasselbe durfte fiir die Kephalophoren gelten: es
gibt ndmlich viele Fille, in denen das Haupt von An-
fang an oder infolge Verschiebung des Erdreichs seine
[Lage nicht zwischen den Schultern, sondern anderwarts
im Grabe hatte. Wer Ausgrabungen veranstaltet hat,
kennt dies hinlanglich. Schon im Mittelalter aber wurde
diese Erscheinung beobachtet; ein Text3) von 1489 be-
richtet {iber die vermeintlichen Thebderleiber zu Schéz
im Kanton Tuzern folgendes: , unt wisent etlich ir hopt
geheilt an dem lib, etlich uf der brust, etlich an sinem
arm, etlich sin hopt zwischend sinen beinen‘".

Fand man nun bei der Graboffnung das Haupt
zwischen den Armen?), bezw. in den Handen, so mullte
notgedrungen die naive Erklirung entstehen, der Hei-
lige habe sein Haupt in den Héanden getragen. Viel-
leicht ist auch bei feierlichen Graberoffnungen eine
Skizze oder Zeichnung neben der schriftlichen Befunds-
urkunde aufgenommen worden. FEine solche Zeichnung
brauchte dann nur zum Kultbild umgestaltet zu wer-
den und die Kephalophoren der spitmittelalterlichen
Kunstdenkmaler stehen vor uns. Diese Entwicklung
kann die Legende an vielen Orten unabhingig von-
einander erfahren haben, und der Hagiograph braucht
nicht mehr nach einer einzigen Quelle, einem vermeint-
lichen Ausgangspunkt der unzahligen Kephalophoren-
legenden zu forschen.

') Abg. Chartraire Inventaire du Trésor de Sens 1897, p. 12.

%) Abg. Besson L’Art Barbare 1909, Taf. XI.

%) Auf der Riickseite einer Pergamenturkunde von 1419 im
Staatsarchiv Luzern, Reliquien und Wunder zu Schéz.

1) ,,Caput Oswaldi regis et martyris inter brachia eius inven-
tum“. A. A, S. S.

Die Kephalophoren von Sarmenstorf.




Aus der Lombardei seien hier zwei Beispiele aus Bergamo und Pavia mit-
geteilt. S. Domneo reprisentiert die gewthnliche Form des Kephalophoren-
motivs: ,,caput suum propriis manibus acceptum, usque ad eum locum juxta
quem ecclesia S. Andreae ... gestasse’’!). Dall der Kopf noch gesprochen
habe, wird von Boetius erzdhlt: ,illum caput suum abscissum utraque manu
sustulisse interrogasseque a quo nam percussum se existimaret illudque ab
impiis respondisse’’ 2).

Um dem ILeser eine Ubersicht iiber die bekanntesten Kephalophoren-
Heiligen Europas zu geben, moge folgende Zusammenstellung hier Platz finden:
Adalbald, Bischof Adalbert von PreuBlen, Alban von Mainz, Anastas der Neu-
perser, Angelsachsen zu Sarmenstorf, Ausonius von Angouléme, Caraunus,
Chrysolius von Flandern, Clarus, Dalmatius, Decumanus von England, Dionys
von Paris, Domninus, Bischof Emygdius von Ascoli, Eucharius, Eusebtus,
Exuperantius von Zirich, Felix von Ziirich, Fingar in England, Firmin, Fredald
in Mende, Frontasius, Fuscian in Amiens, Gemmulus in Mailand, German von
Besangon, Guiteria in Bayonne, Jonius in Chartres, Julian von Beauvais,
Justus der Knabe, Lambert, Laurean von Sevilla, Laurentius, I.eo von Rouen,
Livar, Lucan von Chartres, Lucian von Beauvais, Marcell von I.e Puy, Maxian
von Beauvais, Maximus von Evreux, Mitrius von Aix, Nicasius von Reims,
Ositha in England, Placidus von Disentis, Papulus von Toulouse, Piato, Pro-
culus von Bologna, Regula von Ziirich, Reinilde, Reverian von Autun, Satur-
nina von Artois, Savinian von Troyes, Severin, Severian von Périgueux, Se-
verus von S. Sever, Silan von Périgueux, Solange, Theonest von Treviso, Urs
von Solothurn, Ursicin von Ravenna, Valeria, Venerand von Evreux, Vene-
frida, Victor von Solothurn-Genf, Victor von Tomils, Victorin von Amiens 3).

Die Lebenszeit der meisten dieser Martyrer fallt, soweit es sich um histo-
rische Gestalten handelt, in die Verfolgungszeit; vereinzelte, wie Placid, Adalbald,
gehoren dem VII., dem VIII. oder, wie Victor von Tomils und Erzbischof Ieo
von Rouen, dem IX. Jahrhundert an.

Ein typisches Bild zeigt ein deutscher Kupferstich4), welcher den Disentiser
Martyrer Placidus, sein Haupt tragend, darstellt; der Kult dieses Heiligen findet
sich in Mailand seit dem XIII. Jahrhundert?), in Biasca seit der Einfithrung
von Partikeln des Heiligen ).

1) Ferrari, p. 439.

2) A.a. O. p. 663; weitere Literatur dariiber bei F. Cancellieri, Le due nove campane di Campi-
doglio ... Roma 1806, p. 162, Anm. 2*. Die ,antica tradizione' der Pavesen sagt, der Kopf habe
als verruchten Morder Theodorich bezeichnen wollen. )

3) Fine Reihe von Belegen schon beigebracht von Guénebault, p. 865, und Giinter, ILe-
gendenstudien, p. 102—103; vgl. auch De Smedt, Principes de la critique historique, p. 188 ff.;
Anal. Boll. XII, p. 88.

4) Vermutlich aus einer Augsburger Publikation.

5) Guiffred von Buxero, Mskr. p. 337: platii ... in monte parli de loventine.

) Approbiert 1642, April 10, vom Generalvikar von Mailand, visitiert 1745, Juni 11, vom
Erzbischof. Orig. Perg. Urk. im Archiv der Collegiata zu Biasca.



.

In diese Kephalophoren einen astralmythologischen!) Sinn zu legen, ist
vollstandig aus der Luft gegriffen; nur die Archdologie, nicht der Rationalismus,
werden Fragen, wie die nach dem Ursprung von bildlichen und legendaren
Motiven, aufklaren koénnen. Spoétter persiflieren das Legendenmotiv dahin,
es habe der enthauptete Martyrer seinen abgeschlagenen Kopf gekiifit.

Der Tkonograph wird bei den Darstellungen der Haupttrager beobachten,
wie in der Regel der Nimbus dem abgeschlagenen Haupt folgt, in einigen Fillen
aber auch hinter dem Rumpf schwebt und wie der Kopf auch in den Héanden
von Heiligen erscheint, bei denen er noch auf dem Rumpf sitzt 2).

Beachtenswert scheint mir, dall nur ein Teil der unendlich vielen enthaup-
teten Martyrer als Kephalophoren dargestellt werden. Als typische Beispiele
fiir Heilige, die fast stets als Kopftrager abgebildet sind, scien der Pariser Dionys
und die Ziircher Felix, Regula und Exuperanz genannt.

Dagegen fallt es auf, dal sowohl die Acaunenser als die Solothurner The-
biermartyrer fast niemals als Kopftriger, sondern als unenthauptete Krieger
wiedergegeben werden. Das dsthetische Empfinden straubte sich vielleicht,
die stattlichen Rittergestalten in ihren préachtigen Plattenharnischen, welche
dem spatmittelalterlichen Empfinden besonders lieb waren, mit verstimmelten
Leibern darzustellen. Offenbar sprach den Beschauer mehr der tapfere Held
an, der dem Martyrium unerschrocken entgegensah, als der gefallte Krieger,
dem nur noch kurzes I.eben beschieden war.

Als eine der merkwiirdigsten Darstellungen von Kephalophoren, welche
dem Verfasser bisher vorgekommen ist, mochte er ein aargauisches Glasgemalde
vom Beginn des XVII. Jahrhunderts bezeichnen. Im Oberbild desselben sind
die drei Lokalheiligen von Sarmenstorf wiedergegeben, auBerhalb dieses Ortes
wenig bekannte und historisch nicht naher bezeugte selige Pilger 3), deren Kult
nicht iiber das XIV. Jahrhundert hinaufgeht (Ndheres und die Lit. in d. Verf.
Heiligen des Mittelalters p. 13). Die Darstellung, gestiftet von ,,Hans Koch
von Sarmenstorff und Verena Rey Sin Eliche HuBl Frouw 1613, zeigt in vier
Querbildchen das Martyrium, d. h. den Uberfall der drei Pilger durch drei
mit Schwertern bewaffnete Madnner, im zweiten Bild die drei Enthaupteten,
ihre Kopfe am Brunnentrog waschend, im dritten die Kephalophoren eilig des
Weges gehend, und im vierten dieselben sitzend ausruhend, mit den Kopfen
im SchoB vor der Kapelle im Angesicht von zwei Griabern. Unsere Abbildung,
gewonnen aus einer uns giitigst von der Direktion des Landesmueseums zur
Verfiigung gestellten Photographie (Nr. 6232) zeigt dieses so wichtige Zeugnis
fiir die Auffassung und Weiterbildung des Kephalophorenmotivs.

1) Vgl. die Compilationen bei C. Fries, Die Attribute der christlichen Heiligen, Leipzig 1915,
p. 7—10.

%) Z. B. in der Pfarrkirche Reute (Abb. in Freiburger Miinsterblitter 1915, p. 67).

3) Auch iiber das verbreitete Legendenmotiv von den drei ,elenden‘ Pilgern, d. h. Angel-

sachsen, wire ein weiteres zu sagen.



	Die Kephalophoren

