
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 18 (1916)

Heft: 1

Artikel: Die Kephalophoren

Autor: Stückelberg, E.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kephalophoren.
Von E. A. Stückelberg.

Von zahlreichen Heiligen meldet die Überlieferung, sie seien enthauptet
worden; dies entspricht der von den Römern allgemein befolgten Art
hinzurichten, entspricht demnach in vielen Fällen der historischen Todesart des

Märtyrers.
Eine durchaus legendäre Zutat zu diesem geschichtlichen Kern ist aber der

Zug, die Heiligen hätten nach ihrem Tod ihr abgeschlagenes Haupt aufgenommen
und weggetragen1). Dieses Motiv erscheint in den Legenden vieler Märtyrer,
deren Leben in verschiedene Gegenden und verschiedene Epochen fällt.
Sowohl literarische als ikonische Quellen belegen uns diese Einzelheit für eine

größere Zahl von Martyrien; ein halbes Hundert Namen von heiligen Kephalophoren

aus Frankreich, Italien, .Spanien, der Schweiz, Deutschland und England

liegt dem Verfasser vor; tatsächlich aber dürfte die Zahl der Legenden von
Kopfträgem noch weit größer sein.

Über den Ursprung des Motivs ist schon viel geschrieben worden ; fest steht,
daß eine wechselseitige Beeinflussung von Wort und Bild bezw. von Legende
und ikonischem Denkmal stattgefunden hat. Sicher steht ferner, daß das
abgeschlagene Haupt, einem Attribut gleich, vom Künstler in die Hände des

Märtyrers gelegt wurde, ohne daß damit gesagt werden sollte, der Heilige habe

zu Lebzeiten sein Haupt in den Händen getragen. Ebenso klar ist, daß der
naive Beschauer einer stehenden Heiligengestalt, welche ihr abgehauenes Haupt
in den Händen hält, das Bild dahin interpretiert, der Märtyrer habe seinen

Kopf aufgehoben und angefaßt. In analoger Weise erklärt der Laie die Kronen
des Martyriums, welche der Künstler als Zeichen posthumen Ruhms auf die

Häupter der Heiligen legt, als irdische Kronen und betitelt dann seine Märtyrer
als Fürsten dieser Welt. Richtig interpretiert sind die Kopfträger lediglich
Enthauptete, die Gekrönten lediglich christliche Blut- oder Glaubenszeugen.

Über den Ursprung der Legende kann man verschiedener Meinung sein;
die einen werden die Volksinterpretation als eine lokale Erscheinung bezeichnen
und annehmen, sie sei nur an einer Stelle entstanden und von hier aus verbreitet
worden. Die andern werden der Meinung sein, unser Legendenzug könne an
vielen Orten, die unabhängig voneinander sind, aufgekommen sein. Als ein
Zentrum, von dem aus das Kephalophoren-Motiv kann ausgegangen sein, wird
Paris angesprochen 2). Hier tritt in der Tat der Legendenzug schon früh, im

') Wie populär dieses Motiv war, zeigt Dante Inferno Can. 28: „El capo tronco tenea per
le chiome".

2) Günter, Chr. Legende, p. 145, sieht eine „gallische Eigentümlichkeit" im Hauptträgermotiv.



76

VIII. Jahrhundert, auf; von hier aus kann er sich über das ganze Karolingerreich

ausgedehnt haben, zugleich mit dem Kult des heiligen Dionys. Als
Ursprung der Legende wird ziemlich allgemein das Bild angegeben ; aber in diesem
Fall stimmt die Annahme aus chronologischen Gründen nicht, indem die
geschriebene Legende Jahrhunderte vor den Kephalophorenbildern erscheint.
Im VIII. und den folgenden Jahrhunderten ist es keinem Künstler eingefallen,
einen Heiligen mit dem abgehauenen Kopf in der Hand darzustellen; vielmehr
ist das starre Zeremonienbild damals Sitte. Erst die Entwicklung der
Heiligenikonographie durch Attribute im Hochmittelalter hat das unästhetische Bild
mit dem Kopf in den Händen gezeitigt. Das XII. Jahrhundert bevorzugt noch
das alte würdige Schema (vgl. z. B. die Felix und Regula-Bilder im Großmünster
zu Zürich) J), das nächstfolgende Säkulum aber, mitsamt den folgenden Epochen,
stellt regelmäßig die Enthaupteten mit dem Kopf in den Händen dar (vgl. die
vielen Siegel mit SS. Felix und Regula von 1219, 1225 usw.) 2).

Es muß dem Kephalophorenmotiv also etwas anderes, und zwar etwas
zugrunde liegen, das nicht an einen einzelnen Ort und einen einzigen Fall
anknüpft.

Wir glauben, das sei der Grabbefund. Es ist bekannt, daß viele Legendenzüge

entstanden sind aus äußerlichen Einzelheiten und Eigentümlichkeiten eines

Grabes; S. Ambrosius' Leichnam sah man bestattet zwischen S. Protas und
Gervas' sterblichen Resten liegend: daraus entstand die Legende, die beiden

Märtyrer hätten dem großen Bischof Platz gemacht, indem sie auf die Seite

gewichen seien3). Im Grab des h. Piato fand man, wie in unzähligen
germanischen Gräbern4), große eiserne Sargnägel. Daraus schloß man, Piato sei

mit Nägeln zutode gemartert worden 5) ; Ähnliches wurde von kölnischen
ausgegrabenen Märtyrern erzählt. Im Sarg der h. Verena wurde, wie es scheint,
ein Kamm und ein Gefäß gefunden ; beides sind häufig Grabbeigaben 6). Die
Legende legte die Gegenstände der Heiligen als charakteristische Attribute bei
und erzählte, sie hätte Arme gekämmt und getränkt. Grabinschriften ") zeigen
oft die Epithete Digna und Emerita; daraus wurden in Augsburg und Brescia
Märtyrerinnen dieses Namens. Antike Grabdenkmäler tragen als Schmuck
etwa das Bild des Verstorbenen, von Genien getragen; die christliche Umdeutung
kann daraus leicht ein gen Himmel Tragen durch Engel machen. Auch Pferde 8),

Zangen 9), Anker werden an Sarkophagen dargestellt ; wie leicht können diese
Bilder Legenden wie die des h. Hippolyt, der h. Apollonia und des h. Clemens

y u. y. Abg. in der Verf. Schweiz. Heiligen des Mittelalters, p. 35 u. 36.

3) Sorniani, Passeggi storico-topografico critici. Milano 1752, II, p. 166; S- Lorenz wich
S. Stephan im Grab.

4) Der Verfasser hat in Basel Dutzende von großen Eisennägehi in Alamaniiengräbeni
gefunden.

5) Günter, Legendenstudien p. 100 u. Chr. Leg. p. 159.
6) Der Verfasser hat in Wyhlen, S. Crischona und Äugst bei Basel solches schon konstatiert.
') Delehaye Légendes, 2. Aufl., p. 94.
8) u. 9) Amelung Vatikan. Skulpturen, Taf. 28 u. 24.



11

erzeugt haben Und Stoffreste x) wie Gürtelschnallen 2)

zeigen oft Bilder von Menschen zwischen Löwen ;

natürlicherweise mußten solche Grabfunde vom mittelalterlichen

Erklärer auf ein Martyrium durch Löwen bezogen
werden. Daß in unzähligen Gräbern, in ganzen Gräberfeldern

Waffen gefunden worden sind, steht fest; suchte
man an dieser Stätte Märtyrer, so fand man Soldaten,
Kohorten, Legionen oder aber den Beweis, daß die
Bestatteten mit den betreffenden im Grab gefundenen
Waffen den Martertod erlitten hatten. Der Grabbefund
spielt also in unzähligen Fällen, speziell bei den sog.
Thebäern, eine wichtige Rolle.

Dasselbe dürfte für die Kephaloplioren gelten: es

gibt nämlich viele Fälle, in denen das Haupt von
Anfang an oder infolge Verschiebung des Erdreichs seine

Lage nicht zwischen den Schultern, sondern anderwärts
im Grabe hatte. Wer Ausgrabungen veranstaltet hat,
kennt dies hinlänglich. Schon im Mittelalter aber wurde
diese Erscheinung beobachtet ; ein Text3) von 1489
berichte 1 über die vermeintlichen Thebäerleiber zu Schöz
im Kanton Luzern folgendes: „tint wisent etlich ir hopt
geheilt an dem lib, etlich uf der brüst, etlich an sinem

arm, etlich sin hopt zwischend sinen beinen".
Fand man nun bei der Graböffnung das Haupt

zwischen den Armen4), bezw. in den Händen, so mußte
notgedrungen die naive Erklärung entstehen, der Heilige

habe sein Haupt in den Händen getragen.
Vielleicht ist auch bei feierlichen Graberöffnungen eine
Skizze oder Zeichnung neben der schriftlichen Befunds-
urkunde aufgenommen worden. Eine solche Zeichnung
brauchte dann nur zum Kultbild umgestaltet zu werden

und die Kephaloplioren der spätmittelalterlichen
Kunstdenkmäler stehen vor uns. Diese Entwicklung
kann die Legende an vielen Orten unabhängig
voneinander erfahren haben, und der Hagiograph braucht
nicht mehr nach einer einzigen Quelle, einem vermeintlichen

Ausgangspunkt der unzähligen Kephalophoren-
legenden zu forschen.

') Abg. Chartraire Inventaire du Trésor de Sens 1897, p. 12.

2) Abg. Besson L'Art Barbare 1909, Taf. XI.
3) Auf der Rückseite einer Pergamenturkunde von 1419 im

Staatsarchiv Luzern, Reliquien und Wunder zu Schöz.
4) „Caput Oswaldi regis et martyris inter brachia eius inven-

tum". A. A. S. S.

v/r/m'ér-M^
hin

^^1?^
CS.1

t>-'|

M
:&

1 ìWj

m

2.
0

Yk



Aus der Lombardei seien hier zwei Beispiele aus Bergamo und Pavia
mitgeteilt. S. Domneo repräsentiert die gewöhnliche Form des Kephalophoren-
motivs: „caput suum propriis manibus acceptum, usque ad eum locum juxta
quem ecclesia S. Andreae gestasse" x). Daß der Kopf noch gesprochen
habe, wird von Boetius erzählt: „ilium caput suum abscissum utraque manu
sustulisse interrogasseque a quo nam percussum se existimaret illudque ab

impiis respondisse" 2).

Um dem Leser eine Übersicht über die bekanntesten Kephalophoren-
Heiligen Europas zu geben, möge folgende Zusammenstellung hier Platz finden :

Adalbald, Bischof Adalbert von Preußen, Alban von Mainz, Anastas der
Neuperser, Angelsachsen zu Sarmenstorf, Ausonius von Angoulème, Caraunus,
Chrysolius von Flandern, Clarus, Dalmatius, Decumanus von England, Dion}Ts

von Paris, Domninus, Bischof Emygdius von Ascoli, Eucharius, Eusebius,
Exuperantius von Zürich, Felix von Zürich, Fingar in England, Firmin, Fredald
in Mende, Frontasius, Fusciaft in Amiens, Gemmulus in Mailand, German von
Besançon, Guiteria in Bayonne, Jonius in Chartres, Julian von Beauvais,
Justus der Knabe, Lambert, Laurean von Sevilla, Laurentius, Leo von Ronen,
Livar, Lucan von Chartres, Lucian von Beauvais, Marceli von Le Puy, Maxian
von Beauvais, Maximus von Evreux, Mitrius von Aix, Nicasius von Reims,
Ositha in England, Placidus von Disentis, Papulus von Toulouse, Piato, Pro-
culus von Bologna, Regula von Zürich, Reinilde, Reverian von Autun, Saturnina

von Artois, Savinian von Troyes, Severin, Severian von Périgueux, Se-

verus von S. Sever, Silan von Périgueux, Solange, Theonest von Treviso, Urs
von Solothurn, Ursicin von Ravenna, Valeria, Venerand von Evreux, Venefrida,

Victor von Solothurn-Genf, Victor von Tomils, Victorin von Amiens3).
Die Lebenszeit der meisten dieser Märtyrer fällt, soweit es sich um

historische Gestalten handelt, in die Verfolgungszeit ; vereinzelte, wie Placid, Adalbald,
gehören dem VII., dem VIII. oder, wie Victor von Tomils und Erzbischof Leo
von Rouen, dem IX. Jahrhundert an.

Ein typisches Bild zeigt ein deutscher Kupferstich4), welcher den Disentiser
Märtyrer Placidus, sein Haupt tragend, darstellt; der Kult dieses Heiligen findet
sich in Mailand seit dem XIII. Jahrhundert5), in Biasca seit der Einführung
von Partikeln des Heiligen 6).

y Ferrari, p. 439.

y A. a. O. p. 663; weitere Literatur darüber bei F. Cancellieri, Le due nove campane di Campidoglio

Roma 1806, p. 162, Anm. 2*. Die „antica tradizione" der Pavesen sagt, der Kopf habe
als verruchten Mörder Theodorich bezeichnen wollen.

3) Eine Reihe von Belegen schon beigebracht von Guénebault, p. 865, und Günter,
Legendenstudien, p. 102—103; vgl. auch De Smedt, Principes de la critique historique, p. 188 ff.;
Anal. Boll. XII, p. 88.

4) Vermutlich aus einer Augsburger Publikation.
5) Guiffred von Buxero, Mskr. p. 337: piatii in monte parli de loventine.
6) Approbiert 1642, April 10, vom Generalvikar von Mailand, visitiert 1745, Juni 11, vom

Erzbischof. Orig. Perg. Urk. im Archiv der Collegiata zu Biasca.



79

In diese Kephaloplioren einen astralmythologischen x) Sinn zu legen, ist
vollständig aus der Luft gegriffen; nur die Archäologie, nicht der Rationalismus,
werden Fragen, wie die nach dem Ursprung von bildlichen und legendären
Motiven, aufklären können. Spötter persiflieren das Legendeumotiv dahin,
es habe der enthauptete Märtyrer seinen abgeschlagenen Kopf geküßt.

Der Ikonograph wird bei den Darstellungen der Hauptträger beobachten,
wie in der Regel der Nimbus dem abgeschlagenen Haupt folgt, in einigen Fällen
aber auch hinter dem Rumpf schwebt und wie der Kopf auch in den Händen
von Heiligen erscheint, bei denen er noch auf dem Rumpf sitzt2).

Beachtenswert scheint mir, daß nur ein Teil der unendlich vielen enthaupteten

Märtyrer als Kephaloplioren dargestellt werden. Als typische Beispiele
für Heilige, die fast stets als Kopfträger abgebildet sind, seien der Pariser Dionys
und die Zürcher Felix, Regula und Exuperanz genannt.

Dagegen fällt es auf, daß sowohl die Acaunenser als die Solothurner The-
bäermärtyrer fast niemals als Kopfträger, sondern als unenthauptete Krieger
wiedergegeben werden. Das ästhetische Empfinden sträubte sich vielleicht,
die stattlichen Rittergestalten in ihren prächtigen Plattenharnischen, welche
dem spätmittelalterlichen Empfinden besonders lieb waren, mit verstümmelten
Leibern darzustellen. Offenbar sprach den Beschauer mehr der tapfere Held
an, der dem Martyrium unerschrocken entgegensah, als der gefällte Krieger,
dem nur noch kurzes Leben beschieden war.

Als eine der merkwürdigsten Darstellungen von Kephaloplioren, welche
dem Verfasser bisher vorgekommen ist, möchte er ein aargauisches Glasgemälde
vom Beginn des XVII. Jahrhunderts bezeichnen. Im Oberbild desselben sind
die drei Lokalheiligen von Sarmenstorf wiedergegeben, außerhalb dieses Ortes
wenig bekannte und historisch nicht näher bezeugte selige Pilger3), deren Kult
nicht über das XIV. Jahrhundert hinaufgeht (Näheres und die Lit. in d. Verf.
Heiligen des Mittelalters p. 13). Die Darstellung, gestiftet von „Hans Koch
von Sarmenstorff und Verena Rey Sin Eliche Huß Frouw 1613", zeigt in vier
Querbildchen das Martyrium, d. h. den Überfall der drei Pilger durch drei
mit Schwertern bewaffnete Männer, im zweiten Bild die drei Enthaupteten,
ihre Köpfe am Brunnentrog waschend, im dritten die Kephaloplioren eilig des

Weges gehend, und im vierten dieselben sitzend ausruhend, mit den Köpfen
im Schoß vor der Kapelle im Angesicht von zwei Gräbern. Unsere Abbildung,
gewonnen aus einer uns gütigst von der Direktion des Landesmueseums zur
Verfügung gestellten Photographie (Nr. 6232) zeigt dieses so wichtige Zeugnis
für die Auffassung und Weiterbildung des Kephalophorenmotivs.

y Vgl. die Compilationen bei C. Fries, Die Attribute der christlichen Heiligen, Leipzig rgi5,
p. 7—10.

2) Z. B. in der Pfarrkirche Reute (Abb. in Freiburger Münsterblätter 1915, p. 67).
3) Auch über das verbreitete Legendenmotiv von den drei „elenden" Pilgern, d. h.

Angelsachsen, wäre ein weiteres zu sagen.


	Die Kephalophoren

