
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 16 (1914)

Heft: 4

Artikel: A propos de la main votive d'Avenches

Autor: Deonna, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A propos de la main votive d'Avenches.
Par W. Deonna.

La main votive en bronze, qui a été jadis trouvée à Avenches, et qui est
conservée au Musée de cette ville1), est bien connue: elle représente, comme
les autres monuments analogues, la main divine de Sabazios, bénissant de ses
trois doigts levés le fidèle, et protégeant, aidée des nombreux talismans
accumulés sur elle, la femme nouvellement accouchée qui, sculptée sur le poignet,
s'est jilaeée sous l'égide du dieu.

Ces ex-voto curieux ont été souvent étudiés 2) : il ne s'agit ici que d'attirer
l'attention sur un détail, prêtant à une interprétation que l'on pourra qualifier
de subtile, mais qui n'en est pas moins fort plausible.

Le pouce est surmonté d'une pomme de pin. Rien d'étonnant à cela, puisque
le fruit du pin est un des attributs préférés de Sabazios, qui le porte aussi dans
sa main droite3), tout comme d'autres divinités de la végétation, ses proches
jiarentes, et souvent confondues avec lui, Attis 4), Men5), Dionysos 6).

Mais pourquoi cet attribut est-il fiché au bout du rjouce, alors qu'il aurait
pu tout aussi bien être placé d'une autre façon, par exemple dans l'intérieur de
la main, ou sur le dos Ne faut-il accorder aucune attention à cette disposition,
ou bien faut-il y chercher quelque intention

A voir ce doigt prolongé par la pomme de pin (fig. i, i), on songe à
certains monuments dont la disposition est analogue. C'est le thyrse de Dionysos 7)

dont la hampe, à l'éj^oque hellénistique, est souvent surmontée de la jiomme
du pin (fig. i, 3), arbre consacré depuis longtemps à ce dieu; et l'on jieut se

x) Bonstetten, Recueil d'Antiquités suisses, 1855, pl. XX, 2—3; Mitt. Zurich, 1856, NI.
pl. III; XVI, pl. iS; Bulletin Soc. de VAllier, 1891, pl. 8; Dttnant, Guide illustré du Musée d'Avenches,

p. 66, n° 597, pl. X, 6; Blinkenberg, Arch. Studien, p. 67; Röscher, Lexikon, s. v. Sabazios, p. 246,

fig. 5—6, p. 241, 16; Reinach, Répert. de reliefs, III, p. 523, 1, etc.
2) Blinkenberg, op. L, 1904; Sittl, Die Gebärden der Griechen und Rainer, p. 325, note 5, référ. ;

Weinreich, Antike Heilungswunder, p. 17; Perdrizet, Archiv f. Religionsiviss., XIV, 1911, p. 118 sq.;
Rev. arch., 1909, I, p. 241, note 1; 1910, I, p. 198; 1905, I, p. 161 sq.; Wiener Jahreshefte, 1904,
p. 153, référ.; Comptes rendus Académie, 1906, p. 69, etc.

3) Relief de Copenhague, Roscher, p. 247, fig. 8.

4) Ibid., p. 256; Bulletiyi de Corr. hellen., 1896, p. 103.
") Diet, des ant., s. v. Lunus, p. 1394.
6) Roscher, p. 257; identification de Sabazios avec Dionysos, p. 257 sq.
7) Diet, des ant., s. v. Thyrsus, p. 291.



277

demander, conaissant l'assimilation de Dionysos à Sabazios 1), si dans cette
analogie on ne peut pas découvrir un point de contact nouveau. On notera
encore que le thyrse est sj-mbole de prospérité et souvent emblème phallique2).

Ce sont les colonnes funéraires, surmontées de la pomme de pin, que l'on
a découvertes dans quelques tombes étrusques 3) ; et ici encore, c'est l'idée de

fécondité, de renaissance, qui se trouve exjurimée par cet emblème.

Ce sont encore certains monuments du moyen-âge (fig. r, 2), qui continuent
des types antiques, tels que ces perrons de Belgique, dont M. Goblet d'Alviella
a étudié la signification semblable à celles des types précédents 4).

Si l'on cherche maintenant à j^réciser le sens qu'il y a lieu de donner au
doigt de Sabazios muni de la pomme de pin, on verra qu'il est le même.

Le joouce est l'équivalent du
phallus. Cette croyance, née tout
naturellement de l'analogie des

formes, n'est pas spéciale à l'antiquité,
mais existe encore de nos jours: elle

ne se rencontre pas seulement en

Europe, mais en des contrées diverses5).
Aussi, dans maints mythes et contes,

il suffit de toucher la femme
avec le pouce pour la rendre féconde
ou pour déterminer la naissance de

l'enfant6). Cette idée du doigt qui
féconde par l'attouchement, le heurt,
ne serait-elle pas à l'origine des pilons en forme de doigt, dont on se servait dans

l'antiquité gréco-romaine pour broyer divers ingrédients dans de petits
mortiers? ") Et si la jambe humaine reuqilace le doigt, dans certains de ces in-

^S-_sr
AI

L O

Fig. 1.

') Ci-dessus, note 6.

-) Did. des ant., p. 294 et note 6.

3) Dennis, Cities and Cemeteries of Etruria, 1848, II, p. 157, 193, 492; Micali, Monuments

antiques, 1824, pl. XXXVI; Goblet d'Alviella, op. I., p. 137.
') Goblet d'Alviella, La migration des symboles, p. 130 sq., 136 sq.

5) Weinreich, op. I., p. 21, note 3, référ.; Sittl, op. I-, p. 125; Diet, des ant., s. v. Fascinimi,

p. 988; Rev. arch., 1892, XIX, p. 408, référ.: Rôle important du pouce eu chiromancie, JI""' de

Thèbes, L'Enigme de la main, p. 29, 148.

6) Weinreich, l. c: Dans la bénédiction grecque, dit Didrou, le pouce, par sa force, désigne
le Père Éternel. U est employé seul par tracer le signe de la croix sur le front, la bouche ou le

cœur, Didron, Hist. de Dieu, p. 417, 420, 534.

;) Diet, des ant. s. v. Mortarium, p. 2009, fig. 5152; s. v. Pictura, p. 465, fig. 5665; Wie-
gand, Friene, p. 393; Grivaud de la Vincelle, Arts et métiers des anciens, pl. XXI, 5, 6; Mout-
faticou, Antiquité expliquée, 722, (2 éd.), II, pl. C, n° 3, 2; Babelon, Catalogue des Bronzes de

la Bibl. Nationale, p. 587, u° 1463; Furtwängler, Olympia, IX, p. 194, pl. LXVII, n° 1241, 1242;
Rev. arch., 1845, II, p. 447; 1896, I, p. 304, fig. 6; Oesterr. Miti-, 1892, p. 49, 1; Marteaux-Le Roux,



278

strumento, ne pourra-t-on pas de même la mettre en relation avec la jambe divine,
dont l'imposition a tant de vertus *)

La pomme de pin, elle, est le symbole bien connu de la fécondité, et, par suite,
a un rôle phallique; elle exprime donc la même idée que le doigt lui-même 2).

Regardons maintenant la main votive de Résina3). La pomme de pin ne

se détache pas aussi nettement au sommet du pouce que dans celle d'Avenches ;

elle n'est pas imbriquée,
mais lisse, et on dirait plutôt,

à voir ce doigt et sa

pomme, un phallus avec le

gland (fig. 2, 2). Je crois que
l'ouvrier à qui est dû ce

monument a voulu suggérer
ce rapprochement, très
naturel ici, puisque tous les

attributs de cette main
divine tendent à attirer la
fécondité sur la femme en
couches dont l'image est
figurée sur le jioignet.

* **

La main d'Avenches,
comme d'autres de cette
catégorie, montre le buste de

Sabazios coiffé du bonnet
phrygien (fig. 2, 1) ; sur celle
de Résina, le dieu est même

figuré en entier (fig. 2, 2).
Or, si nous unissons l'image

du dieu et celle du doigt avec la pomme de pin, emblème du phallus, nous serons
tentés d'en rapprocher de bizarres amulettes qui représentent un personnage, vêtu

Boutac, 1913, p. 57. Un de ces pilous a été trouvé à Avenches; il est erroné, on le voit, deprétendre
qu'il n'en existe que deux exemplaires en tout! Pro Aventico, IX, 1903, p. 29 fig.

Doigt comme anneau de préhension, Silène d'Avenches, Dutiaut, Catalogue, p. X, 1 ; ornant
un clou, Grivaud de la Vincelle, op. I., p. LX, 2.

1) Pilons en jambe humaine, ex. à Délos; cf. jambe formant la poignée d'un outil, Gusnian,
Pompei, p. 26c), fig. Sur la jambe divine en Grèce et à Rome, Deonna, Le pied divin en Grèce et
à Rome, 1,'homme préhistorique, 1913, p. 241 sq.

2) Sur la pomme de pin: Hülsen, Rom. Mitt., 1904, p. 87; Petersen, ibid., p. 159; Strong,
Roman Studies, 191 1, p. 17; A. Reinach, Rev. hist, des relig., 1012, II, p. 31; Deuser, Pinieu-
zapfen als Bekrönungen der Denkmäler, Rom. Germ. Korrespondenzblatt, II, 1 ; cf. Wochenschrift
Klass. Phil., 1909, p. 273; Goblet d'Alviella, op. I., p. 136 sq.; S. Reinach, Recueil de reliefs, III,
p. 418 (pigna du Vatican, référ.); Cumont, Mithra, I, p. 212, référ.; II, p. 217, 221, 260; Rev.
hist. Relig., 1912, n° 66, p. 28, 31, note 1, etc.

3) Roscher, p. 245, fig. 4.

•^

^

m.

Fig



279

comme Sabazios du bonnet phrygien ou du capuchon et de la tunique, et dont le
caractère phallique est très accentué. Voici l'une d'elle (fig. 2, 4) : la barbe est
taillée comme celle de Sabazios sur la main de Résina, le vêtement est identique :

la tête est mobile, et, soulevée, découvre un phallus x). Voici une autre, barbue
elle aussi (fig. 2, 5), dont le phallus est planté sur le vêtement2). Si quelques
exemplaires sont imberbes 3), nous nous souviendrons que Sabazios est parfois
figuré juvénile4). Il n'est donc jias nécessaire d'évoquer pour ces images les

noms de Télesphore auquel fait seul penser le vêtement, ou de Priape5).
Sous une forme plus schématique, la même conrposition apparaît dans ces

amulettes où une tête barbue, coiffée d'un bonnet pointu, est unie à des parties
sexuelles; le Musée de Neuchâtel en possède un exemplaire publié dans cette
revue 6) (fig. 2, 3).

Certes, le bonnet pointu, ou le capuchon, sont donnés à maints personnages
prophylactiques: hommes accroupis 7), têtes ornant les réchauds de terre cuite 8),

etc., et je ne me hasarderais certes pas à évoquer pour toutes ces représentations
le même nom; toutefois on ne saurait méconnaître l'analogie qui vient d'être
signalée entre la main prophylactique et ces personnages phalliques.

Un des privilèges des divinités, et souvent des personnes qui se distinguent
du commun des mortels, est de répandre une vive lumière, un éclat qui aveugle
les imprudents. Cette fulguration, l'art antique l'a représentée de façons
diverses, en donnant aux visages le ton de l'or °), en entourant les têtes du nimbe
ou de la couronne de rayons, procédé universel que l'on constate dès la Chaldée10),

y Reinach, Répert., II, p. 75, 1.

2) Ibid., IV, p. 351, 7.

3) Ibid., IV, p. 293, 3.

') Roscher, s. v. Sabazios, p. 243, 245.
6) Répert., IV, 293, 3; Weinreich, op. £., p. 183 note.
6) Indicateur, 1913, p. 97, n° 23, fig.; autres ex. Répert. IV, p. 335, 9. La tête humaine

ou animale surmontant le phallus est un motif que l'on trouve chez des peuples divers, cf.

De quelques monuments inspirés du type oriental de l'arbre sacré, cf. Rev. hist, religions, 1914.

Ajouter aux exemples cités les suivants: épitaphe funéraire d'Assos, avec image prophylactique
„leonem alatimi quem pro phallo agnovit Judica", CIG, 5464; Le Blant, Mémoires Acad. I. B. L.

XXXIV, 1895, p. 358, note 3; dans le culte çivaïque, le mukha-linga, le linga avec le visage du

dieu, Rev. hist. Relig., 24, 1891, p. 203; lors d'une ancienne fête japonaise, on dressait sur un char
un phallus haut de 15 pieds, à l'intérieur duquel, pendant les processions, de jeunes enfants
grimpaient à tour de rôle, et montraient leur face rieuse à la foule par l'ouverture pratiquée au

.sommet, Rev. hist, relig., I, 1880, p. 96. Noter encore, chez les Polynésiens, l'assimilation de la
tête et du phallus, „quippe caput alterimi", participant tous deux à un certain tabou qui n'atteint
pas les autres parties du corps, Réville, Les religions des peuples non civilisés, II, p. 62.

') Diet, des ant., s. v. Fascinimi, p. 987, fig. 2887: adepte de quelque culte oriental, tel que
ceux d'Attis, de Mithra, de Men; s. v. Amuletiim, p. 257, fig. 310.

8) Bulletin de Correspondance hellénique, 1905, p. 397; Rev. des Etudes anciennes, 1908, p. 255.

9) Cf. mon article, La dorure partielle des statues, Rev. hist, des Religions, 1914.
10) Pottier, Mém. de la Délégation en Perse, XIII, p. 88.



2cSo

et dont on jieut suivre l'histoire depuis l'art minoen l), à travers tout l'art grec
et l'art romain, jusque dans le christianisme 2).

Mais cette lumière qui émane du corps, jDeut aussi faillir des doigts, et nul
doute que l'analogie de forme avec les torches, les chandelles3) n'ait inspiré
cette idée (fig. i, 4). Bien avant que les spirites des XIXe et XXe siècles

n'eussent rejiris les vieilles traditions concernant les lévitations, les apports
de fleurs, et les mains jmosphorescentes '), on connaissait un peu partout
des exemples de ces mains lumineuses 5). L'art chrétien primitif, avant

-1) Bague de Cnossos: le dieu entouré de rayons de lumière, descend du ciel devant mie
prêtresse qui protège ses yeux contre l'éclat éblouissant.

2) L'histoire du nimbe est connue, Diet, des Ani., s. v. Nimbus; Reinach, L'Hécate de Méne-

strate, Cultes, II, p. 307 sq. référ. etc. Le nimbe bouddhique serait une importation grecque.

3) Diet, des ant. s. v. Candela, Cera. Cf. aussi les flammes qui apparaissent au sommet des

lances sacrées des Romains. Rev. d'Ethnogr. et de Sociol., 1913, p. 227, note 25.

-') Fluides puissants s'éehappant des doigts, M™ de Thèbes, L'énigme de la main, p. 197.

5) Didron, Hist. de Dieu, p. 73, 74, 207, 293, 474, note 3 : Goblet d'Alviella, Migration des

symboles, p. 33; Gaidoz, Rev. arch., 1885—86, p. 20. Les exemples sont très nombreux. En voici
quelques-uns: Parement d'autel de Klosternenburg, XII'' siècle; de l'extrémité des doigts de

l'ange Gabriel s'échappent des rayons qui se dirigent vers l'oreille de la Vierge (on sait que
suivant certaines traditions, Marie a conçu par l'oreille ; sur les rayons qui fécondent, cf. plus
loin, p. 7, Rev. arch., 1844, I, p. 470. Châsse de Saint Aignan, Chartres, mains lumineuses de

Christ, Havard, Hist.de l'orfèvrerie française, p. 191, fig.; Rev. de l'art chrétien, 36, 1886, p. 108, fig.
Vitrail de Bourges, XII1' siècle, Cahier-Martin, Monographie de la cathédrale de Bourges, I, p. 16,

pl. I; p. 221, note 4. Sculpture de Vézelay, Viollet-le Duc, Diet, d'architecture, I, p. 2y ; Retable
de St-Dettis; cf. Rev. de l'art chrétien, 1. c.; le doigt de St-Adalbert assassiné répandait une si

vive lumière qu'on put retrouver cette relique dans le ventre du poisson qui l'avait avalé, Cahier,

Caractéristiques des Saints, I, p. 314.
Diverses légendes racontent qu'on supplicia des martyrs chrétiens en leur enfonçant des

clous, des alênes, sous les ongles, Cahier, op. L, II, p. 500, 691; Rev. arch., 1889, XIV, p. 268 scj. ;

on aurait même retrouvé les corps de St-Quentin et de St-Piat avec ces clous enfoncés au bout
des doigt, Rev. arch., 1. c; 1890, XV, p. 117, Bapst, Le tombeau de St-Piat. Ne s'agirait-il pas
de légendes iconographiques nées d'une fausse interprétation de doigts lumineux, les rayons qui
prolongent les doigts pouvant facilement être confondus, sur les images, avec des clous

En Chine, doigts d'un prêtre bouddhique émettant „des rayons de lumière rouge qui
détruisent l'enfer", Réville, La religion chinoise, p. 558; personnage saint du Tonkin, qui pendant
la nuit allumait ses doigts comme une lampe, Rev. hist, relig., XVIII, 1888, p. 177.

Sorcellerie: démon du Finistère qui portait 5 chandelles sur ses doigts, Collin de Plaitcy,
Diet, infernal (6), p. 707. Pratique des sorcières: „quelquefois elles allument les pieds ou les

mains de quelques morts, après les avoir premièrement oingts de certaine huyle que le diable
leur baille, ou bien elles attachant des chandelles à chacun des doigts d'icelles"; elles se servent
aussi comme chandelles d'un cadavre avorté, dont elles allument le bras droit, en sorte „que
les extrémités des doigts brûlent et rendent une (lamme violette et souffrée, jusqu'à tant qu'elles
ayent achevé ce qu'elles ont commencé; puis que la flamme esteinte, les doigts restent aussi
entiers que s'ils n'avaient point été du tout allumés", Delrio, Les Controverses et recherches

magiques, trad. Du Chesne, 1611, p. 344, 345; cf. la main de gloire des voleurs, main de pendu
desséchée, dont on allumait les doigts enduits de graisse comme des chandelles, ce qui plongeait
les gens dans un profond sommeil, Collin de Plancy, op. I., p. 435, s. v. Main de gloire.

Comme la main humaine, la corne des animaux peut être lumineuse. Un hymne chaldéen

dit: „la corne, comme un rayon de soleil, étincelle", Lenormant, La magie chez les Chaldêens,



28l

d'anthropomorjihiser Dieu sur les monuments, le rej>résente sous l'aspect
d'une main sortant des nuages, laissant riarfois échapper du bout de ses

doigts des rayons lumineux, et cette figuration subsiste dans l'iconographie
du moyen-âge. Les doigts du moine Schnoudi, qui vécut au IV' siècle, brillaient
comme autant de flambeaux, lorsqu'il était enfant l) ; et le jardinier du
couvent, Psoti, dont la vie était celle d'un saint, avait la même faculté2).
Plusieurs siècles ajirès, le bienheureux Martianus Scotus n'avait pas besoin de

chandelle pour écrire pendant la nuit, car ses doigts répandaient la lumière nécessaire,

et un simple ria3'san, à la prière de Saint Sébald, obtint ce privilège, afin
de retrouver ses bœufs égarés 3)

Suivant un principe bien connu en histoire de l'art, dont M. Goblet
d'Alviella a donné maints exemples4), tel détail d'un ensemble peut être remplacé

par un autre qui a la même valeur symbolique. Les dieux bouddhiques, comme
ceux du paganisme et du christianisme, jouissent du privilège de la main
lumineuse5). Or il est curieux de constater que cinq petits lions jaillissent de

l'extrémité des doigts de Bouddha étendant la main sur les éléphants
agenouillés 6). Ne sont-ils jias l'équivalent des traits de lumière, — le lion, dans
la symbolique orientale, étant l'image du feu

Si nous regardons de nouveau la main d'Avenches, nous nous rappellerons
que la pomme de pin est aussi l'image stylisée de la flamme'): on a pu croire

([tie sou emploi fréquent comme décor de fontaine dans l'art antique provient
du désir d'opposer l'eau et le feu, qui a de même inspiré les bouches de fontaine
en formes de têtes de lion. Sur le pouce de »Sabazios, la pomme de j>in est

l'équivalent de la flamme qui jaillit des doigts des personnages cités plus haut.
Et cette interprétation est d'autant plus plausible que Sabazios est aussi une
divinité solaire 8), et que dans l'art chrétien, la main bénissante de Dieu, d'où
jaillit parfois la lumière, semble être dérivée de la main bénissante de Sabazios 9).

— — #
p. 157. L'assimilation de la corne et des rayons solaires est connue, et c'est l'origine de la
pratique bien connue et universelle de dorer les cornes des animaux du sacrifice.

Cerfs dont l'extrémité des bois, lumineux couimes des flambeaux, guidaient Ste-Ida dans
la nuit, Cahier, op. L, I, p. 189; cerfs de la chasse infernale, aux cors phosphorescents, E. Reclus,
Les croyances populaires, I, p. XXIII ; cornes lumineuses du bouc diabolique au sabbat, Collin
de Plancy, op. L, p. 154, s. v. Chandelle, cf. le tableau de Spranger, XVI" siècle, ibid., frontispice.

Au jour de la nativité, les Arméniens immolaient 1111 veau orné d'habits sacerdotaux, et
portant sur les cornes des cierges allumés, Cumout, Mithra, I, p. 349, note 2.

y Amelineau, Vie de Schnoudi, p. 29.
2) Ibid., p. 347.
3) Saintyves, Les saints successeurs des dieux, p. 21^.
') Migration des symboles.

5) Mains lumineuses de Bouddha, Seuart, Essai sur la légende du Buddha (2), p. 143;
Rev. hist, relig., 47, 1903, pag. 319.

6) Goblet d'Alviella, Croyances, rites, institutions, I, p. 316.

') Goblet d'Alviella, Migration des symboles, p. 137; cf. ci-dessus, p. 3, note 2, références
sur la pomme de pin.

s) Roscher, s. v. Sabazios, p. 255; Bulletin de Correspondance hellen., 1896, p. 99, loi.
9) Weinreich, op. L, p. i8, note 3; cf. Cumont, Les religions orientales dans le paganisme

romain (2), p. 97.



282

Ce deuxième sens de lumieux donné à la pomme de pin n'est pas en
désaccord avec celui de fécondité déjà relevé. Car les rayons qui émanent du corps
divin sont toujours considérés comme fécondants, et les exemples sont nombreux
de femmes qui ont conçu sous la seule influence du rayon de lumière parti
du corps ou de l'œil divin *).

Or la flèche lumineuse, le rayon, la foudre, prennent souvent la forme
d'une fleur, et M. Jacobsthal l'a clairement indiqué dans sa monograrihie sur
la foudre dans l'art oriental et grec 2). Pleurs et rayons lumineux se confondent,
et ceci non seulement dans l'antiquité et dans l'art européen, mais partout.
Si les flèches de l'Amour sont assimilées à des dards de feu, si l'ange plonge
dans le cœur de Sainte Thérèse un dard de feu qui l'enflamme de l'amour divin,
voici qu'en Inde, les flèches de l'Eros bouddhique, Kamin, se terminent par
des fleurs 3), dont l'une d'elles, le lotus, frapjîe au sexe.

Il est bien connu qu'entre autres fleurs, le lotus, fleur solaire, est l'image
de l'éclair, et en même temps l'emblème de la fécondité: il suffit d'en resjjirer
l'odeur pour concevoir *) ; il suffit d'en toucher la femme, comme on la touche
avec le pouce, pour la rendre enceinte5).

La pomme de pin féconde du pouce phallique de Sabazios peut être
considérée comme l'image de la langue de feu qui sort des doigts divins, de même

que le lotus sur la tête des divinités égyptiennes, puis gréco-romaines, Isis, Horus,
Harpocrate, tout en ayant le sens général attaché au lotus, celui d'immortalité6),
de fécondité7), est aussi la transcription matérielle de la flamme qui jaillit de
la tête divine, comme ces langues de feu qui se posèrent sur la tête des apôtres
le jour de la Pentecôte.

Toutes ces idées sont étroitement apparentées les unes aux autres, et leurs

transcrijitious figurées sont interchangeables.

Il est d'autres monuments encore, où des têtes semblent surmontées de la
lumière surnaturelle, exprimée par un symbole matériel analogue, et ceci dans
des pays et à des époques diverses, parce que l'idée est naturelle et très
humaine.

y Saintyves, Les Vierges-mères, p. [46, 151 sq. etc. Padmapani, dieu du Thibet, est né du

rayon émané de l'œil de son père, de Milione, Religions de l'Inde, p. 199.

2) Jacobsthal, Der Blitz in der orientalischen und griech. Kunst, 1906.

3) Saintyves, op. I-, p. 107; Jorct, Les plantes dans l'antiquité et au moyen-tige, II, p. 528;
de Milloué, op. /., p. 226.

*) Saintyves, op. I., p. 61, 101.

•') Ibid., p. 92; Joret, op.l., II, p. 107.

6) Goblet d'Alviella, Migration des symboles, p. 35, 186; sur le lotus, Joret, op. l.\ Mieolitsch,
Die Lotosblume, 1908; Goodyear, Grammar of the lotus.

~) Cf. la plume ou plutôt la fleur de lotus des Hermès hellénistiques, Bulletin de Correspondance

hellénique, 1902, p. 231, référ.



283

Dans l'art égéen, la tête sacrée du taureau en argent de Mycènes x), celle
des bractées de même provenance2), celle du bucrâne sur des vases3), comme
aussi les cornes de consécration, représentation abrégée du taureau, sont
surmontées de la double hache, qui, on le sait, équivaut presque partout à la

foudre divine, à l'éclair, ou de la croix, de la rosace, emblèmes du soleil4).
Dans ce même art, la colombe coiffe la tête de la grossière idole de Cnossos 5),

celle de la déesse nue figurée sur une bractée de Mycènes 6) où deux autres de

ces animaux s'échapjient encore de ses côtés: n'est-elle pas l'équivalent des

rayons lumineux qui entourent la tête du dieu apjiaraissant à une prêtresse
éblouie sur une bague d'or de Cnossos '), et la transcrijrtion de ceux-ci sous une
forme animale, combinée si l'on veut avec la conception anthropomorphisée de la

divinité Ailleurs la colombe, comme la double hache, est posée sur les cornes
de consécration 8). Or, si l'on pu établir une relation entre le culte de la colombe
égéenne et syrienne, et celui de cet animal, symbole du Saint Esprit, dans le

christianisme, ne pourra-t-on penser aussi que dans les monuments égéens,

cet emblème a bien le sens que nous lui donnons, surtout si l'on constate qu'il
se substitue dans les mêmes ensembles à des symboles évidemment lumineux,
comme la double hache On ne saurait nier que la colombe ne soit en relation
avec ceux-ci, dans l'antiquité comme dans les temps modernes: une légende

grecque mentionne l'union de Zeus, dieu solaire, qui est aussi celui de la double
hache, avec Pthiah, sous la forme d'une colombe9), et Saintyves veut en
rapprocher la colombe du Saint Esprit qui descend dans un rayon de lumière sur
la tête de la Vierge, et qui est évidemment l'emblème des rayons divins fécondants

10).

On notera encore le bonnet des Dioscures, souvent surmonté de l'étoile
ou de la croix solaire, emblème qui permettait au prêtre cité par Saint Augustin
d'établir une confusion voulue entre son dieu et le dieu crucifié des chrétiens,
la tête de ce dernier étant souvent surmontée de la croix, comme celles de divers
saints et animaux de cette religion11). X'est-ce jias la continuation d'antiques
traditions, qui remplace l'éclat divin par son symbole matériel; la croix païenne,
symbole solaire, ne s'est-elle pas muée en croix chrétienne et la croix qui
surmonte la tête de Christ, sous sa forme humaine ou animale (homme ou agneau),
ne corresjDond-elle pas au nimbe lumineux

y Stais, Collection mycénienne, p. ^y, u° 384.
2) Dussaud, Les civilisations préhelléniques, p. 205, fig. 148.
3) Ibid., p. 204, fig. 147.
') Lagrange, La Crète ancienne, p. 83, fig. 59.

•"') Ibid., p. y2, fig. 45.
6) Dussaud, op. I., p. 231, fig. 174.
7) Ibid., p. 235, fig. 176.

8) Bractée de Mycènes, Dussaud, op. /., p. 203. Association des oiseaux et de la bipenne,
sur les monuments minoens et grecs, Rev. hist, relig., 1912, n° 66, p. 2y3.

9) Saintyves, Les Vierges Mères, p. 135—6.
10) Ibid., et p. 2ii.
n) Le Blant, Rev. arch., 1892, II, p. 18 sq.; agneau divin portant la croix sur la tête, Roller,

Les Catacombes, I, p. m.



284

Mais c'est encore la légende de Saint-Hubert le chasseur, rencontrant dans
la forêt un cerf, entre la ramure duquel, comme jadis la double hache sur
la tête du taureau égéen, était planté un crucifix entouré de rayons1). Si l'on se

rappelle l'existence du dieu-cerf gaulois 2), et le symbole chrétien du cerf3), on

comprend qu'il ne s'agit pas d'un animal ordinaire, mais qu'on retrouve en lui
l'idée qui est à l'origine des conceptions figurées énoncées plus haut, dont on
pourrait du reste citer maints autres exemples analogues.

Ht **
Note additionnelle (Indicateur, 1913, p. 93).

En étudiant les figurines de bronze du Musée de Neuchâtel, j'ai omis de

signaler un détail qui n'est pas sans intérêt; la croix gravée sur la poitrine d'un
Héraklès, que l'on aperçoit assez distinctement sur la jMiotographie '). Ce n'est
point, comme on le pourrait croire, une adjonction moderne, mais bien le symbole

solaire connu, devenu simplement prophylactique, sur lequel il est inutile
d'insister 5), et dont on trouve de nombreux exemples dans l'art gallo-romain,
auquel appartient la statuette en question. La croix gammée, ou la croix à

branches égales, qui se multiplient sur le vêtement de certains Dispater gaulois6),
est unique sur l'un d'eux, où elle est figurée, comme ici, sur la poitrine7). On

l'aperçoit à cette place privilégiée, portée par des rois assyriens 8), par Sérariis °),
brodée sur le vêtement d'Hélios10), sur celui d'un personnage assis sur une

') Cf. légendes analogues: cerf de St-Eustache, ayant un crucifix brillant entre ses cornes,
Collin de Plancy, Diet, critique des reliques, 1821, I, p. 29; Maury, Essai sur les légendes pieuses
du moyen âge, p. 169 sq. Origine iconographique de ces légendes, Saintyoes, Les saints successeurs

des dieux, p. 126 sq.
On notera la place significative occupée par le symbole, qu'il s'agisse de monuments

anciens ou modernes: entre les cornes de l'animal. Croix, rosace, double hache, entre les cornes
des taureaux égéens. En Egypte, Khnoumou à tête de bélier porte parfois entre les cornes le
vase à eau qui sert à écrire son nom, Rev. hist, relig., 1889, XXX, p. 41. Groupe des trois
Charités entre les contestiti taure au dionysiaque, Lang, Mythes, Cultes, p. 535; Harrison, Themis,

p. 205, fig. 53; disque solaire entre les cornes de la vache isiaque; la légende raconte que Mahomet
avait lié entre les cornes d'un taureau le livre Alcoran; puis, devant le peuple assemblé, il avait
appelé l'animal, et le taureau ,,se déchargea entre les mains de Mahomet de ce livre, comme d'une
chose envoyée du ciel", Wier, Histoire des disputes et discours, des illusions et impostures des diables,

p. yy.
2) Reinach, Cultes, III, p. 176; Rev. arch., 1911, I, p. 65; Anthropologie, 1909, p. 201 sq.
3) Gaz. arch., 1877, p. 191, etc.
') Indicateur, 1913, p. 93, fig. 1.

5) Déchelette, Manuel d'archéologie préhistorique, II, p. 453 sq. (référ.); Bertrand, La
religion des Gaulois, p. 240 sq.; Goblet d'Alviella, Migration des symboles, p. 41 sq.; Harrison, Thémis,
p. 525 sq.; de Mortillet, Le signe de la croix avant le christianisme; cf. encore Hagin, The cross iu
Japan, 1914, etc.

6) Reinach, Bronzes figurés, p. 138, u" 144; 142, n° 148; 143, n° 149; 151, n° 165 ; 132,11° 167 ; 184
7) Ibid., p. 155, n" 174.
s) Bertrand, op. L, p. 150, fig. 11, p. 190.
9| Cf. Gaffarel, Curiositez inouyes sur la sculpture talismanique des Persans (éd. de 1650),

p. 14S.

10) Bertrand, op. L, p. 172, fig.



_^5_
peinture campanienne x), ou du dieu gaulois accroupi2), comme encore en Inde,
sur la poitrine nue de Bouddha3).

Elle apparait sur la poitrine du buste féminin qui décore une épingle en

ivoire, d'époque chrétienne 4), sur celle de divers personnages des plaques
de ceinturons burgondes 5). En voyant cette croix gravée sur la poitrine de

statues antiques, on a pensé que des chrétiens avaient voulu christianiser
l'idole paienne 6) : le fait est certain pour quelques cas, où une inscriptions
biblique accompagne la croix ou le monogramme cruciforme; mais, en agissant
ainsi, les chrétiens, ne faisaient que répéter un très antique usage, et se
servaient du même symbole que jadis, ayant changé de sens, et de paien devenu
chrétien.

Rappelant que le svastika a été assimilé à la croix chrétienne, ou a pensé
avec raison que la croix à branches égales que portent encore les papes sur la
poitrine dérive de cette pratique7), et d'une façon générale, que les emblèmes
cruciformes actuels, religieux, politiques, ou simplement ornementaux, occupant
cette place, sont une survivance de ce très ancien motif païen, ayant changé
de sens au cours de sa longue vie.

Ce n'est pas seulement la croix, paienne ou chrétienne, que l'on voit sur
la poitrine, mais tout autre symbole de même sens. Est-il nécessaire de
rappeler le disque et le croissant de certaines figurines en terre cuite de Suse8),
le scarabée, emblème solaire de résurrection que l'on plaçait sur la poitrine

y Ibid., pl. XVIII, p. 169.

2) Ibid., p. 149, fig. 10; Déchelette, Manuel d'archéol. préhist., II, 3, p. 1531, fig. 703.

3) Ibid., pl. XX, p. 177; Rev. hist, relig., II, i88o, p. 114; Paléologue, l'art chinois, p. 47.
Les poils blancs tournés vers la droite, qui forment sur la poitrine de Vistinoli le crîvata,
équivalent au svastika tracé sur la poitrine de Bouddha; en effet les dévots de l'Inde se

représentent les signes sacrés comme fournis par les cheveux ou les poils des dieux, Senart, Essai
sur la légende du Buddha, p. 129; cf. Bertrand, op. L, p. 237.

') Le Blant, 750 Inscriptions de pierres gravées, Mémoires Acad. Inscr. et Belles-Lettres,
1897, XXXVI, p. 127.

5) Barrière-Flavy, Les arts industriels des peuples barbares de la Gaule, 1901, I, p. 394;
p. 387; pl. XXXVIII, 6.

6) A Khainissa, province de Constantine, ou a trouvé une niche avec une statue d'Apollon:
le dieu du soleil portait sur la poitrine une croix monogrammatique. M. Monceaux pense que
quelque fidèle aura voulu sanctifier l'idole en lui imposant le symbole de la religion nouvelle.
A l'Ermitage, statue d'Eros ou de Dionysos enfant, avec deux monogrammes cruciformes sur
le clos et la poitrine, et une inscription faisant allusion à un verset de la Genèse. Bull. Soc.

Antiquaires de France, 1905, p. 152—3; Rev. arch. 1911, I, p. 403, note 1.

') Bertrand, op. L, p. 189. Rappelons la croix prophylactique, le tav, que les premiers chrétiens

marquaient sur leurs fronts. Perdrizet, Archiv für Religionswiss., XIV, 1911, p. 100 sq.;
l'inscription du tav sur le front, vitrail de Bourges, XIIIe siècle, Martin-Cahier, Monographie de la
Cathédrale de Bourges, I, p. 123, pl. VI, E; usage de tracer une croix prophylactique sur le front,
ou sur les vêtements, encore aujourd'hui, Melusine, IX, 1898—9, p. 202; Wecker, Les secrets et

merveilles de nature (2), Rouen, 1651, p. 795.

8) Conteneau, La déesse nue babylonienne, p. 63.



286

des défunts en Egypte, la statuette protectrice d'Apollon, que Svila portait
sur sa poitrine et qu'il couvrait de baisers quand il-allait combattre?1).

En somme, qu'il fût un bijou réel suspendu au cou, qu'il fût simplement
peint, incisé ou sculpté, le symbole qui parait le dieu, qui défendait le fidèle
ou son image de sa vertu prophylactique, n'était autre qu'un scapulaire. Le
scapulaire catholique qui protège non seulement contre les dangers spirituels,
mais aussi contre les dangers matériels, tels que les balles, est souvent formé
de deux morceaux de flanelle, relies entre eux par deux cordons qu'on fait
passer sur les épaules, de façon qu'un fragment pende sur la poitrine et l'autre
dans le dos, et la forme de ces morceaux doit être carrée ou oblongue, mais

non ovale ou polygonale2) ; ce peut être aussi quelque statuette de la Vierge,
comme jadis d'Apollon.... Mais un tel amulette qui, dans la religion catholique,

remonte au paganisme, est d'un usage général, et se retrouve chez d'autres
peuples. Les guerriers tartares portaient sur eux des miroirs magiques, au
nombre de quatre, dont un sur la poitrine et un dans le dos3) ; lors d'une
fête religieuse en Annam, les gradués civils et militaires montrent sur leur robe,

par devant et par derrière, le carré de broderie distinctif4).
Cettedis position protectrice des deux côtés à la fois, apparaît sur certains

monuments antiques. La statue gréco-celtique de Grézan (Gard) représente un
guerrier revêtu d'une cuirasse: celle-ci a sur chaque face un apotropaion; sur
la poitrine, c'est le disque solaire inscrit dans un carré5). Ce même disque
solaire, suspendu au cou et rataché à la ceinture, se voit par devant et par
derrière sur de curieuses statuettes gallo-romaines, images de dévots, et M. Espé
randieu, qui les a étudiées, reconnaît dans cet ornement qu'il rapproche des

phalères antiques6), un „insigne de dévotion gallo-romain"7). Enfin, de
récentes fouilles nous font connaître ce scapulaire non plus seulement par
l'intermédiaire de monuments figurés, mais directement. En effet, M. le Marquis
de Cerralbo a découvert dans les nécropole ibériques d'Aguilar de Anguita
des disques de bronze qui, réunis par des chaînettes ornées elles-mêmes de

disques intermédiaires plus petits, devaient se placer l'un sur la poitrine, l'autre
sur le dos 8).

y Plutarque, Sylla, XXIX; cf. Le Blant, y$o Inscriptions de pierres gravées, Mém. Acad.
Inscr. et Belles Lettres, XXXVI, 1898, p. 104.

2) Décret du 18 août, 1868, cf. Parfait, L'Arsenal de la dévotion (8), p. 113 sq.
3) cf. Reinaud, Description des monuments musulmans du Cabinet de M. le Duc de Blacas,

1828, II, p. 399; Chamaiies yakoutes, Rev. hist, relig., 46, 1902, pag. 320.
4) Rev. hist, rei., 1893, XXVIII, p. 72.
5) Déchelette, Manuel d'archéologie préhistorique, II, 3, p. 1534, ^8- 7°5-
6) Diet, des ant., s. v. Phalerae.

') Espérandiett, Un insigne de dévotion gallo-romain, Rev. arch., 1909, I, p. 358 sq.
8) Compte rendu du XIV""' Congrès international d'Anthropologie et d'Archéologie préhistoriques,

Genève, I, p. 607, fig. 11—2, p. 612—3.


	A propos de la main votive d'Avenches

