Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum
Band: 16 (1914)

Heft: 4

Artikel: A propos de la main votive d'Avenches
Autor: Deonna, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A propos de la main votive d’Avenches.
Par W. Deonna.

La main votive en bronze, qui a ¢té jadis trouvée a Avenches, et qui est
conservée au Musée de cette ville!), est bien connue: elle représente, comme
les autres monuments analogues, la main divine de Sabazios, bénissant de ses
trois doigts levés le fidele, et protégeant, aidée des nombreux talismans accu-
mulés sur elle, la femme nouvellement accouchée qui, sculptée sur le poignet,
s'est placée sous l'égide du dieu.

Ces ex-voto curieux ont été souvent étudiés ?): il ne s’agit ici que d’attirer
l'attention sur un détail, prétant a une interprétation que 'on pourra qualifier
de subtile, mais qui n’en est pas moins fort plausible.

% *
E3

Le pouce est surmonté d’une pomme de pin. Rien d’¢tonnant a cela, puisque
le fruit du pin est un des attributs préférés de Sabazios, qui le porte aussi dans
sa main droite %), tout comme d’autres divinités de la végétation, ses proches
parentes, et souvent confondues avec lui, Attis %), Men %), Dionysos ).

Mais pourquoi cet attribut est-il fiché au bout du pouce, alors qu'il aurait
pu tout aussi bien étre placé d’une autre fagon, par exemple dans lintérieur de
la main, ou sur le dos ? Ne faut-il accorder aucune attention a cette disposition,
ou bien faut-il y chercher quelque intention ?

% k
*

A voir ce doigt prolongé par la pomme de pin (fig. 1, 1), on songe a cer-
tains monuments dont la disposition est analogue. C'est le thyrse de Dionysos 7)
dont la hampe, a I'époque hellénistique, est souvent surmontée de la pomme
du pin (fig. 1, 3), arbre consacré depuis longtemps a ce dieu; et l'on peut se

1) Bonstetten, Recueil d Antiquités suisses, 1855, pl. XX, 2—3; Mutt. Zurich, 1856, XI,
pl. IIX; X VI, pl. 18; Bulletin Soc. de !’ Allier, 1891, pl. 8; Dunant, Guide tllustré du Musée d’ Avenches,
p- 66, n° 597, pl. X, 6; Blinkenberg, Arch. Studien, p. 67; Roscher, Lexikon, s. v. Sabazios, p. 2406,
fig. 5—0, p. 241, 16; Reinach, Répert. de reliefs, 111, p. 523, 1, ete.

%) Blinkenberg, op. [, 1904; Sittl, Die Gebdrden der Griechen und Rémer, p. 325, note 5, référ.;
Weinreich, Auntike Heilungswunder, p. 17; Perdrizet, Archiv f. Religionswiss., XIV, 1911, p. 118 sq.;
Rev. arch., 1909, I, p. 241, note 1; 1910, I, p. 198; 1905, I, p. 101 sq.; Wiener Jahveshefte, 1904,
p- 153, référ.; Comptes vendus Académie, 1906, p. 69, etc.

%) Relief de Copenhague, Roscher, p. 247, fig. 8.
Y 1bid., p. 250; Bulletin de Corr. hellén., 1896, p. 103.

)
.l)
) Dict. des ant., s. v. Lunus, p. 1394.
)
)

(5]

>

Roscher, p. 257; identification de Sabazios avec Dionysos, p. 257 sq.
s.

Dict. des ant.,

7

v. Thyrsus, p. 291I.



277

demander, conaissant l'assimilation de Dionysos a Sabazios '), si dans cette
analogie on ne peut pas découvrir un point de contact nouveau. On notera
encore que le thyrse est symbole de prospérité et souvent embléme phallique 2).

Ce sont les colonnes funéraives, surmontées de la pomme de pin, que l'on
a découvertes dans quelques tombes étrusques ?); et icl encore, c’'est l'idée de
fécondité, de renaissance, qui se trouve exprimée par cet embléme.

Ce sont encore certains monuments du moyen-age (fig. 1, 2), qui continuent
des types antiques, tels que ces perrons de Belgique, dont M. Goblet d’Alviella
a ¢tudié la signification semblable a celles des types précédents ?).

* ; *

Si l'on cherche maintenant a préciser le sens qu'il y a lieu de donner au
doigt de Sabazios muni de la pomme de pin, on verra qu’il est le méme.

Le pouce est l'équivalent du
phallus. Cette crovance, née tout
naturellement de l'analogie des for-
mes, n'est pas spéciale a l'antiquité,
mais existe encore de nos jours; elle
ne se rencontre pas seulement en Fu-
rope, mais en des contrées diverses?).
Aussi, dans maints mythes et con-

tes, il suffit de toucher la femme 0 G
avec le pouce pour la rendre féconde

ou pour déterminer la naissance de

; . 5 ; .7 & 3 4
I'entant ¢). Cette idée du doigt qui Fio. 1

v , 1g. 1.

féconde par l'attouchement, le heurt,
ne serait-elle pas a lorigine des pilons en forme de doigt, dont on se servait dans
I'antiquité gréco-romaine pour broyer divers ingrédients dans de petits mor-

tiers? 7) Et si la jambe humaine remplace le doigt, dans certains de ces in-

1) Ci-dessus, note 6.

%) Dict. des ant., p. 294 et note 6.

%) Dennis, Cities and Cemeteries of Etruria, 1848, 11, p. 157, 193, 492; Micali, Monwments
antiques, 1824, pl. XXXVI; Goblet d’Alviella, op. /., p. 137.

1) Goblet d’Alviella, La migration des symboles, p. 130 sq., 136 sq.

%) Weinreich, op. 1., p. 21, note 3, référ.; Sittl, op. I, p.125; Dict. des ant., s. v. Fascinum,
p. 988; Rev. arch., 1892, XIX, p. 408, référ.: Roéle important du pouce en chiromancie, M™ de
Thebes, L'Enigme de la main, p. 29, 148.

%) Weinreich, /. ¢c.: Dans la bénédiction grecque, dit Didron, le pouce, par sa force, désigne
le Pere Eternel. Il est employé seul par tracer le signe de la croix sur le front, la bouche ou le
ceeur, Didron, Hist. de Dieu, p. 417, 420, 534.

") Dict. des ant. s. v. Mortarium, p. 2009, fig. 5152; s. v. Pictura, p. 465, fig. 5665; Wie-
gand, Priene, p. 393; Grivaud de la Vincelle, Arés et métiers des anciens, pl. XXI, 5, 6; Mont-
faucon, Antiquiié expliquée, 722, (2 éd.), II, pl. C, n® 3, 2; Babelon, Catalogue des Bronzes de
la Bibl. Nationale, p. 587, n% 1463; Furtwingler, Olympia, IX, p. 194, pl. LXVII, n® 1241, 1242;
Rev. arch., 1845, I1, p. 447; 1896, I, p. 304, fig. 6; Oesterr. Mitt., 1892, p. 49, 1; Marteaux-Le Roux,



278

struments, ne pourra-t-on pas de méme la mettre en relation avec la jambe divine,
dont I'imposition a tant de vertus??)

La pomme de pin, elle, est le symbole bien connu de la fécondité, et, par suite,
a un role phallique; elle exprime donc la méme idée que le doigt lui-méme 2).

Regardons maintenant la main votive de Résina ®). La pomme de pin ne
se détache pas aussi nettement au sommet du pouce que dans celle d’Avenches;
elle n’est pas imbriquée,
mais lisse, et on dirait plu-
tot, a voir ce doigt et sa
pomme, un phallus avec le
gland (fig. 2, 2). Je crois que
l'ouvrier a qui est di ce
monument a voulu suggérer
ce rapprochement, trés na-
turel ici, puisque tous les
attributs de cette main di-
vine tendent a attirer la
fécondité sur la femme en
couches dont I'image est fi-
gurée sur le poignet.

* *
*

I,a main d Avenches,
comme d’autres de cette ca-
tégorie, montre le buste de
Sabazios coiffé du bonnet
phrygien (fig. 2, 1); sur celle
de Résina, le dieu est méme
figuré en entier (fig. 2, 2).
Or, si nous unissons I'image
du dieu et celle du doigt avec la pomme de pin, embléme du phallus, nous serons
tentés d’en rapprocher de bizarres amulettes qui représentent un personnage, vétu

Fig. 2.

Boutae, 1913, p. 57. Un de ces pilons a été trouvé a Avenches; il est erroné, on le voit, deprétendre
qu’il n’en existe que deux exemplaires en tout! Pro Aventico, IX, 1903, p. 29 fig.

Doigt comme anneau de préhension, Siléne d’Avenches, Dunant, Catalogue, p. X, 1; ornant
un clou, Grivaud de la Vincelle, op. /., p. LX, 2.

1) Pilons en jambe humaine, ex. 4 Délos; cf. jambe formant la poignée d’un outil, Gusman,
Pompet, p. 269, fig. Sur la jambe divine en Gréce et a Rome, Deonna, Le pied divin en Gréce et
a Rome, L’homme préhistorique, 1913, p. 241 sq.

?) Sur la pomme de pin: Hulsen, Rém. Mitt., 1904, p. 87; Petersen, ibid., p. 159; Strong,
Roman Studies, 1911, p. 17; A. Reinach, Rev. hist. des relig., 1912, 11, p. 31; Deuser, Pinien-
zapfen als Bekronungen der Denkmiler, Rom. Germ. Korrespondenzblatt, 11, 1; cf. Wochenschrift
Klass. Phil., 1909, p. 273; Goblet d’Alviella, op. L., p. 136 sq.; S. Reinach, Recuetl de reliefs, 111,
p- 418 (pigna du Vatican, référ.); Cumont, Mithra, I, p. 212, référ.; II, p. 217, 221, 260; Rev.
hist. Relig., 1912, n® 66, p. 28, 31, note 1, etc.

8) Roscher, p. 243, fig. 4.



279

comme Sabazios du bonnet phrygien ou du capuchon et de la tunique, et dont le
caractére phallique est trés accentué. Voici I'une d’elle (fig. 2, 4): la barbe est
taillée comme celle de Sabazios sur la main de Résina, le vétement est identique:
la téte est mobile, et, soulevée, découvre un phallus '). Voici une autre, barbue
elle aussi (fig. 2, 5), dont le phallus est planté sur le vétement 2). Si quelques
exemplaires sont imberbes %), nous nous souviendrons que Sabazios est parfois
figuré juvénile 4). Il n’est donc pas nécessaire d'évoquer pour ces images les
noms de Télesphore auquel fait seul penser le vétement, ou de Priape 3).

Sous une forme plus schématique, la méme composition apparait dans ces
amulettes ot une féfe barbue, coiffée d'un bonnet pointu, est unie @ des parties
sexuelles; le Musée de Neuchatel en posséde un exemplaire publié dans cette
revue %) (fig. 2, 3).

Certes, le bonnet pointu, ou le capuchon, sont donnés a maints personnages
prophylactiques: hommes accroupis 7), tétes ornant les réchauds de terre cuite 8),
etc., et Je ne me hasarderais certes pas a évoquer pour toutes ces représentations
le méme nom; toutefois on ne saurait méconnaitre I'analogie qui vient d’étre
signalée entre la main prophylactique et ces personnages phalliques.

* %
*

Un des privileges des divinités, et souvent des personnes qui se distinguent
du commun des mortels, est de répandre une vive lumiére, un éclat qui aveugle
les imprudents. Cette fulguration, l'art antique I'a représentée de fagons di-
verses, en donnant aux visages le ton de l'or 9), en entourant les tétes du nimbe
ou de la couronne de rayons, procédé universel que l'on constate dés la Chaldée?),

-

Reinach, Répert., 11, p. 73, 1.

[T]

Ibid., IV, p. 351, 7.
Ibid., IV, p. 293, 3.

Roscher, s. v. Sabazios, p. 243, 245.
Répert., IV, 293, 3; Weinreich, op. [, p. 183 note.

8y Indicateur, 1913, p. 97, n® 23, fig.; autres ex. Répert. IV, p. 355, 9. La téte humaine
ou animale surmontant le phallus est un motif que I'on trouve chez des peuples divers, cf.
De quelques monuments inspirés du type oriental de l'arbre sacré, cf. Rev. hist. veligions, 1914.
Ajouter aux exemples cités les suivants: épitaphe funéraire d’Assos, avec image prophylactique
»leonem alatum quem pro phallo agnovit Judica®, CIG, 5464; Le Blant, Mémoires Acad. I. B. L.
XXXIV, 18935, p. 358, note 3; dans le culte ¢ivaique, le mukha-linga, le linga avec le visage du

)
)
%)
)
)

diew, Rev. hist. Relig., 24, 1891, p. 203; lors d’une ancienne féte japonaise, on dressait sur un char
un phallus haut de 15 pieds, a Uintérieur duquel, pendant les processions, de jeunes enfants grim-
paient & tour de rdle, et montraient leur face rieuse a4 la foule par l'ouverture pratiquée au
sommet, Rev. hist. relig., I, 1880, p. 96. Noter encore, chez les Polynésiens, 'assimilation de la
téte et du phallus, ,,quippe caput alterum®, participant tous deux a un certain tabou qui n’atteint
pas les autres parties du corps, Réville, Les religions des peuples mon civilisés, I1, p. 62. !
7)  Dict. des ant., s. v. Fascinum, p. 987, fig. 2887: adepte de quelque culte oriental, tel que
ceux d’Attis, de Mithra, de Men; s. v. Amuletum, p. 257, fig. 310.
8)  Bulletin de Correspondance hellénique, 1905, p. 397; Rev. des Etudes anciennes, 1908, p. 255.
%) Cf. mon article, La dorure partielle des statues, Rev. hist. des Religions, 1914.

10) Pottier, Mém, de la Délégation en Perse, X111, p. 88.



280

et dont on peut suivre 'histoire depuis l'art minoen '), a travers tout l'art grec
et 'art romain, jusque dans le christianisme 2).

Mais cette lumiére qui émane du corps, peut aussi jailliy des doigls, et nul
doute que l'analogie de forme avec les torches, les chandelles?®) n’ait inspiré
cette idée (fig. 1, 4). Bien avant que les spirites des XIX® et XX° siccles
n'eussent repris les vieilles traditions concernant les lévitations, les apports
de fleurs, et les mains phosphorescentes !), on connaissait un peu partout
des exemples de ces mains lumineuses ). IL'art chrétien primitif, avant

1) Bague de Cnossos: le dieu entouré de rayons de lumiere, descend du ciel devant une pré-
tresse qui protége ses yeux contre l'éclat éblouissant.

2) IL’histoire du nimbe est connue, Dict. des Ant., s. v. Nimbus; Reinach, I,/ Hécate de Méne-
strate, Cultes, I1, p. 307 sq. référ. etc. Le nimbe bouddhique serait une importation grecque.

3y Dict. des ani. s. v. Candela, Cera. Cf. aussi les flammes qui apparaissent au sommet des
lances sacrées des Romains. Rev. d’Ethnogr. et de Sociol., 1913, p. 227, note 25.

4) Fluides puissants s’échappant des doigts, M™" de Thébes, L’énigme de la main, p. 197.

%) Didron, Hist. de Dieuw, p. 73, 74, 207, 293, 474, note 3: Goblet d’Alviella, Migration des
symboles, p. 33; Gaidoz, Rev. arch., 1885—86, p. 20. Les exemples sont trés nombreux. En voici
quelques-uns: Parement d’autel de Klosternenburg, XII" siécle; de lextrémité des doigts de
I'ange Gabriel s’échappent des rayons qui se dirigent vers loreille de la Vierge (on sait que
suivant certaines traditions, Marie a congu par l'oreille; sur les rayons qui fécondent, cf. plus
loin, p. 7, Rev. arch., 1844, I, p. 470. Chésse de Saint Aignan, Chartres, mains lumineuses de
Christ, Havard, Hist. de I'orfévrerie frangaise, p. 191, fig.; Rev. de U'art chrétien, 36, 1880, p. 108, fig.
Vitrail de Bourges, XII" si¢cle, Cahier-Martin, Monographie de la cathédrale de Bourges, 1, p. 16,
pl. I; p. 221, note 4. Sculpture de Vézelay, Viollet-le Due, Dict. d’architecture, I, p. 27; Retable
de St-Denis; cf. Rev. de Part chrétien, 1. c.; le doigt de St-Adalbert assassiné répandait une si
vive lumiére qu’on put retrouver cette relique dans le ventre du poisson qui I'avait avalé, Cahier,
Caractéristiques des Saints, I, p. 314.

Diverses légendes racontent qu’on supplicia des martyrs chrétiens en leur enfongant des
clous, des alénes, sous les ongles, Cahier, op. I., II, p. 500, 691; Rev. arch., 1889, XIV, p. 268 sq.;
on aurait méme retrouvé les corps de St-Quentin et de St-Piat avec ces clous enfoncés au bout
des doigt, Rev. arch., 1. c.; 1890, XV, p. 117, Bapst, Le tombeaun de St-Piat. Ne s’agirait-il pas
de légendes iconographiques nées d’une fausse interprétation de doigts lumineux, les rayons qui
prolongent les doigts pouvant facilement étre confondus, sur les images, avec des clous?

En Chine, doigts d'un prétre bouddhique émettant ,des rayons de lumiére rouge qui dé-
truisent 'enfer, Réville, La religion chinoise, p. 558; personnage saint du Tonkin, qui pendant
la nuit allumait ses doigts comme une lampe, Rev. hist. velig., XVIII, 1888, p. 177.

Sorcellerie: démon du Finistére qui portait 5 chandelles sur ses doigts, Collin de Plancy,
Dict. infernal (6), p. 707. Pratique des sorciéres: ,,quelquefois elles allument les pieds ou les
mains de quelques morts, aprés les avoir premiérement oingts de certaine huyle que le diable
leur baille, ou bien elles attachant des chandelles 4 chacun des doigts d’icelles’; elles se servent
aussi comme chandelles d'un cadavre avorté, dont elles allument le bras droit, en sorte ,,quec
les extrémités des doigts briilent et rendent une flamme violette et soufirée, jusqu’a tant qu’elles
ayent achevé ce qu’elles ont comimencé; puis que la flamme esteinte, les doigts restent aussi en-
tiers que s’ils n’avaient point été du tout allumés‘, Delrio, Les Controverses et vecherches ma-
giques, trad. Du Chesne, 1611, p. 344, 345; cf. la main de gloire des voleurs, main de pendu
desséchée, dont on allumait les doigts enduits de graisse comme des chandelles, ce qui plongeait
les gens dans un profond sommeil, Collin de Plancy, op. I, p. 435, s. v. Main de gloire.

Comme la main humaine, la corne des animaux peut étre lumineuse. Un hymne chaldéen
dit: ,la corne, comme un rayon de soleil, étincelle’, Lenormant, La magie chez les Chaldéens,



281

d'anthropomorphiser Dieu sur les monuments, le représente sous l'aspect
d'une main sortant des nuages, laissant parfois échapper du bout de ses
doigts des rayons lumineux, et cette figuration subsiste dans l'iconographie
du moyen-age. Les doigts du moine Schnoudi, qui vécut au IV siécle, brillaient
comme autant de flambeaux, lorsqu’il était enfant!); et le jardinier du cou-
vent, DPsoti, dont la vie était celle d'un saint, avait la méme faculté ?).
Plusieurs siécles aprés, le bienheureux Martianus Scotus n’avait pas besoin de
chandelle pour écrire pendant la nuit, car ses doigts répandaient la lumiere néces-
saire, et un simple paysan, a la priere de Saint Sébald, obtint ce privilége, afin
de retrouver ses bceufs égarés! ?)

Suivant un principe bien connu en histoire de U'art, dont M. Goblet d’Al-
viella a donné maints exemples ?), tel détail d’'un ensemble peut étre remplacé
par un autre qui a la méme valeur symbolique. Tes dieux bouddhiques, comme
ceux du paganisme et du christianisme, jouissent du privilege de la main
lumineuse?). Or il est curieux de constater que cing petits lions jaillissent de
Uextrémité des doigts de Bouddha étendant la main sur les éléphants age-
nouillés 8. Ne sont-ils pas 1'équivalent des traits de lumiere, — le lion, dans
la syvmbolique orientale, étant l'image du feu ?

Si nous regardons de nouveau la main d’Avenches, nous nous rappellerons
que la pomme de pin est aussi limage stviisée de la flamme 7): on a pu croire
que son emploi fréquent comme décor de fontaine dans l'art antique provient
du désir d’opposer l'eau et le feu, qui a de méme inspiré les bouches de fontaine
en formes de tétes de lion. Sur le pouce de Sabazios, la pomme de pin est
I'équivalent de la flamme qui jaillit des doigts des personnages cités plus haut.
Lt cette interprétation est d’autant plus plausible que Sabazios est aussi une
divinité solaire ), et que dans l'art chrétien, la main bénissante de Dieu, d’ot

jaillit parfois la lumiére, semble étre dérivée de la main bénissante de Sabazios ?).
* *

p- 157. L’assimilation de la corne et des rayons solaires est connue, et c’est l'origine de la pra-
tique bien connue et universelle de dorer les cornes des animaux du sacrifice.

Cerfs dont l'extrémité des bois, lumineux commes des flambeaux, guidaient Ste-Ida dans
la nuit, Cahier, op. /., I, p. 189; cerfs de la chasse infernale, aux cors phosphorescents, I. Reclus,
Les cvoyances populairves, I, p. XXIII; cornes lumineuses du bouc diabolique au sabbat, Collin
de Plancy, op. L., p. 154, s. v. Chandelle, cf. le tableau de Spranger, XVI" siécle, bid., fronti-
spice. Au jour de la nativité, les Arméniens immolaient un veau orné d’habits sacerdotaux, et
portant sur les cornes des cierges allumés, Cumont, Mithra, I, p. 349, note 2.

1) Amelineaun, Vie de Schnoudi, p. 29.

3 Ibid., p. 347.

%) Saintyves, Les saints successeurs des dicwx, p. 233.

Y Migration des symboles.

) Mains lumineuses de Bouddha, Senart, Essai sur la légcende die Buddha (2), p. 143;
LRev. hist. velig., 47, 1903, pag. 319.

) Goblet d’Alviella, Croyances, vites, institulions, 1, p. 310.

‘) Goblet d’Alviella, Migration des symboles, p. 137; cf. ci-dessus, p. 3, note 2, références
sur la pomme de pin.

) Roscher, s. v. Sabazios, p. 255; Bulletin de Correspondance hellén., 1896, pP. 99, 1oL.

%) Weinreich, op. /., p. 18, note 3; cf. Cumont, Les religions orientales dans le paganisie

romain (2), p. 97.



\

Ce deuxiéme sens de lumieux donné a la pomme de pin n'est pas en dés-
accord avec celui de fécondité déja relevé. Car les rayons qui émanent du corps
divin sont toujours considérés comme fécondants, et les exemples sont nombreux
de femmes qui ont congu sous la seule influence du rayon de lumiére parti
du corps ou de l'ceil divin ).

Or la fléche lumineuse, le ravon, la foudre, prennent souvent la forme
d'une fleur, et M. Jacobsthal l'a clairement indiqué dans sa monographie sur
la foudre dans l'art oriental et grec ?). Ileurs et rayons lumineux se confondent,
et ceci non seulement dans l'antiquité et dans l'art européen, mais partout.
Si les fléches de "Amour sont assimilées a des dards de feu, si I'ange plonge
dans le cceur de Sainte Thérese un dard de feu qui l'enflamme de I'amour divin,
voicl qu'en Inde, les fléches de 1'Eros bouddhigue, Kamin, se terminent par
des fleurs 3), dont 'une d’elles, le lotus, frappe au sexe.

Il est bien connu qu’entre autres fleurs, le lotus, fleur solaire, est I'image
de I'é:lair, et en méme temps U'embléme de la fécondité: il suffit d’en respirer
l'odeur pour concevoir 4); il suffit d’en toucher la femme, comme on la touche
avec le pouce, pour la rendre enceinte ?).

La pomme de pin féconde du pouce phallique de Sabazios peut étre con-
sidérée comme l'image de la langue de feu qui sort des doigts divins, de méme
que le lotus sur la téte des divinités égyptiennes, puis gréco-romaines, Isis, Horus,
Harpocrate, tout en avant le sens général attaché au lotus, celui d'immortalité %),
de fécondité 7), est aussi la transcription matérielle de la flamme qui jaillit de
la téte divine, comme ces langues de feu qui se poserent sur la téte des apotres
le jour de la Pentecéte.

Toutes ces idées sont étroitement apparentées les unes aux autres, et leurs
transcriptions figurées sont interchangeables. '

* *
sk

Il est d'autres monuments encore, ot des tétes semblent surmontées de la
lumiére surnaturelle, exprimée par un symbole matériel analogue, et ceci dans
des pays et a des époques diverses, parce que l'idée est naturelle et tres
humaine.

1) Saintyves, Les Vierges-méres, p. 140, 151 sq. ete. Padmapani, dieu du Thibet, est né du
rayon ¢mané de U'ceil de son pére, de Milloué, Religions de U'Inde, p. 199.

3y Jacobsthal, Der Blitz in dev ovientalischen und griech. Kunst, 1900.

%) Saintyves, op. [, p. 107; Joret, Les plantes dans Uantiquité et aw moyen-dge, 11, p. 528;
de Milloué, op. L., p. 220.

1) Saintyves, op. I, p. 61, 101.

3) Ibid., p. 92; Joret, op. L., II, p. 107.

%) Goblet d’Alviella, Migration des symboles, p. 35, 186; sur le lotus, Joret, op. L.; Micolitsch,
Die Lotosblume, 1908; Goodyear, Grammar of the lotus.

7y Cf.la plume ou plutét la fleur de lotus des Hermeés hellénistiques, Bulletin de Corvespondance
hellénique, 1902, p. 231, référ.



Dans l'art égéen, la téte sacrée du taureau en argent de Mycenes ), celle
des bractées de méme provenance ?), celle du bucrane sur des vases %), comme
aussi les cornes de consécration, représentation abrégée du taureau, sont sur-
montées de la double hache, qui, on le sait, équivaut presque partout a la
foudre divine, a 1'éclair, ou de la croix, de la rosace, emblémes du soleil 4).

Dans ce méme art, la colombe coiffe la téte de la grossiére idole de Cnossos ),
celle de la déesse nue figurée sur une bractée de Mycénes ®) ot deux autres de
ces animaux s’échappent encore de ses cotés: n'est-elle pas I'équivalent des
rayons lumineux qui entourent la téte du dieu apparaissant a une prétresse
éblouie sur une bague d’'or de Cnossos ), et la transcription de ceux-ci sous une
forme animale, combinée si I'on veut avec la conception anthropomorphisée de la
divinité ? Ailleurs la colombe, comme la double hache, est posée sur les cornes
de consécration 8). Or, si l'on pu établir une relation entre le culte de la colombe
égéenne et syrienne, et celui de cet animal, symbole du Saint Esprit, dans le
christianisme, ne pourra-t-on penser aussi que dans les monuments égéens,
cet embléme a bien le sens que nous lui donnons, surtout si l'on constate qu'il
se substitue dans les mémes ensembles a des symboles évidemment lumineux,
comme la double hache? On ne saurait nier que la colombe ne soit en relation
avec ceux-ci, dans l'antiquité comme dans les temps modernes: une légende
grecque mentionne 'union de Zeus, dieu solaire, qui est aussi celui de la double
hache, avec Pthiah, sous la forme d'une colombe ?), et Saintyves veut en rap-
procher la colombe du Saint Esprit qui descend dans un rayon de lumiere sur
la téte de la Vierge, et qui est évidemment U'embléme des rayons divins fécon-
dants 19).

On notera encore le bonnet des Dioscures, souvent surmonté de 1'étoile
ou de la croix solaire, embléme qui permettait au prétre cité par Saint Augustin
d’établir une confusion voulue entre son dieu et le dieu crucifié des chrétiens,
la téte de ce dernier étant souvent surmontée de la croix, comme celles de divers
saints et animaux de cette religion ). N’est-ce pas la continuation d’antiques
traditions, qui remplace 'éclat divin par son symbole matériel; la croix paienne,
symbole solaire, ne s'est-elle pas muée en croix chrétienne? et la croix qui
surmonte la téte de Christ, sous sa forme humaine ou animale (homme ou agneau),
ne correspond-elle pas au nimbe lumineux ?

1) Stais, Collection mycénienne, p. 37, n1° 384.
%) Dussaud, Les civilisations préhelléniques, p. 205, fig. 148.
8 Ibid., p. 204, fig. 147.

) Lagrange, La Créte anciennc, p. 83, fig. 59.
) Ibid., p. 72, fig. 45.

) Dussaud, op. !, p. 231, fig. 174.

| .

)

2

S -1

Ibid., p. 235, fig. 176.
8) Bractée de Mycénes, Dussaud, op. L., p. 203. Association des oiseaux ¢t de la bipenne,
sur les monuments minoens et grecs, Rev. hist. velig., 1912, n° 66, p. 273.

9)  Saintyves, Les Vierges Meéres, p. 135—6.

1) 1bid., et p. 233.

1) TLe Blant, Rev. arch., 1892, I1, p. 18 s(.; agneau divin portant la croix sur la téte, Roller,
Les Catacombes, 1, p. 111.



284

Mais ¢'est encore la légende de Saint-Hubert le chasseur, rencontrant dans
la forét un cerf, entre la ramure duquel, comme jadis la double hache sur
la téte du taureau égéen, était planté un crucifix entouré de rayons?). Sil'on se
rappelle Uexistence du dieu-cerf gaulois ?), et le svmbole chrétien du cerf 3), on
comprend qu'il ne s’agit pas d'un animal ordinaire, mais qu’on retrouve en lui
lidée qui est a l'origine des conceptions figurées énoncées plus haut, dont on
pourrait du reste citer maints autres exemples analogues.

* *
%
Note additionnelle (Indicateur, 1913, p. 93).

En ¢étudiant les figurines de bronze du Musée de Neuchatel, j'ai omis de
signaler un détail qui n’est pas sans intérét; la croix gravée sur la poitrine d'un
Hérakles, que l'on apercoit assez distinctement sur la photographie 4). Ce n’est
point, comme on le pourrait croire, une adjonction moderne, mais bien le sym-
bole solaire connu, devenu simplement prophylactique, sur lequel il est inutile
d'insister ?), et dont on trouve de nombreux exemples dans l'art gallo-romain,
auquel appartient la statuette en question. I,a croix gammeée, ou la croix a
branches égales, qui se multiplient sur le vétement de certains Dispater gaulois®),
est unique sur l'un d'eux, ou elle est figurée, comme ici, sur la poitrine?). On
I'apergoit a cette place privilégiée, portée par des rois assyriens 8), par Sérapis?),
brodée sur le vétement &'Hélios!?), sur celui d'un personnage assis sur une

1) Cf. légendes analogues: cerf de St-Eustache, ayant un crucifix brillant entre ses cornes,
Collin de Plancy, Dict. critique des veliques, 1821, 1, p. 29; Maury, Essai sur les légendes pleuses
du moyen dge, p. 169 sq. Origine iconographique de ces légendes, Saintyoes, Les saints succes-
seurs des dieux, p. 126 sq.

On notera la place significative occupée par le symbole, qu’il s’agisse de monuments an-
ciens ou modernes: eutre les cornes de l'animal. Croix, rosace, double hiche, entre les cornes
des taureaux égéens. En Egypte, Khnoumou a téte de bélier porte parfois entre les cornes le
vase a eau qui sert 4 écrire son nom, Rev. hist. velig., 1889, XXX, p. 41. Groupe des trois
Charites entre les cornesdu taure au dionysiaque, Lang, Mythes, Culles, p. 535; Harrison, Themis,
p. 205, fig. 53; disque solaire entre les cornes de la vache isiaque; la légende raconte que Mahomet
avait 1ié entre les cornes d’un taurcau le livre Alcoran; puis, devant le peuple assemblé, il avait
appelé I'animal, et le taureau ,,se déchargea entre les mains de Mahomet de ce livre, comme d'une
chose envoyée du ciel, Wier, Histoive des dispules et discours, des illusions et impostures des diab-
les, p.77.

3 Gaz. arch., 1877, p. 191, etc.

2) Reinach, Cultes, 111, p. 176; Reo. arch., 1911, I, p. 65; Anthropologie, 1909, p. 201 sq.
.;-)

Indicateur, 1913, p. 93, fig. 1.
%) Déchelette, Manuel d archéologic préhistorique, 11, p. 453 sq. (référ.); Bertrand, La reli-
gion des Gaulois, p. 240 sq.; Goblet d’Alviella, Migration des symboles, p. 41 sq.; Harrison, Thémis,
p- 525 sq.; de Mortillet, Le signe de la croiv avant le christianisme; cf. encore Hagin, The cross in
Japan, 1914, etc.

%) Reinach, Bronzes figurés, p. 138, 1% 144 142, 1% 148; 143, 1% 149; 151, n° 165; 152, 1% 167 ; 184

Wy Ibid., p. 155, n° 174.

8) Bertrand, op. I, p. 150, fig. 11, p. 190.

&

p. 148.
10y Bertrand, op. I, p. 172, fig.

Cf. Gaffarel, Curiositez inouyes sur la sculpture talismanique des Persans (éd. de 1030),



peinture campanienne!), ou du dieu gaulois accroupi?), comme encore en Inde,
sur la poitrine nue de Bouddha 3).

Elle apparait sur la poitrine du buste féminin qui décore une épingle en
ivoire, d’époque chrétienne %), sur celle de divers personnages des plaques
de ceinturons burgondes °). En voyant cette croix gravée sur la poitrine de
statues antiques, on a pensé que des chrétiens avaient voulu christianiser
I'idole paienne %) : le fait est certain pour quelques cas, olt une inscriptions
biblique accompagne la croix ou le monogramme cruciforme; mais, en agissant
ainsi, les chrétiens, ne faisaient que répéter un trés antique usage, et se ser-
vaient du méme symbole que jadis, ayant changé de sens, et de paien devenu
chrétien.

Rappelant que le svastika a été assimilé a la croix chrétienne, on a pensé
avec raison que la croix a branches égales que portent encore les papes sur la
poitrine dérive de cette pratique?), et d’'une facon générale, que les emblémes
cruciformes actuels, religieux, politiques, ou simplement ornementaux, occupant
cette place, sont une survivance de ce trés ancien motif paien, ayant changé
de sens au cours de sa longue vie.

Ce n’est pas seulement la croix, paienne ou chrétienne, que 'on voit sur
la poitrine, mais tout autre symbole de méme sens. Est-il nécessaire de rap-
peler le disque et le croissant de certaines figurines en terre cuite de Suse?®),
le scarabée, embléme solaire de résurrection que l'on plagait sur la poitrine

L Ibid., pl. XVIII, p. 169.

%) Ibid., p. 149, fig. 10; Déchelette, Manwuel d'archéol. préhist., 11, 3, p. 1531, fig. 703.

%) Ibid., pl. XX, p. 177; Rev. hist. velig., 11, 1880, p. 114; Paléologue, lart chinois, p. 47.
Les poils blancs tournés vers la droite, qui forment sur la poitrine de Vishnou le crivata,
équivalent au svastika tracé sur la poitrine de Bouddha; en effet les dévots de l'Inde se re-
présentent les signes sacrés comme fournis par les cheveux ou les poils des dieux, Senart, Essaz
sur la légende du Buddha, p. 129; cf. Bertrand, op. I, p. 237.

Y} Le Blant, 750 Inscriptions de pierres gravées, Mémoires Acad. Inscr. et Belles-Iettres,
1897, XXXVI, p. 127.

%) Barriére-Flavy, Les arts industriels des peuples barbaves de la Gaule, 1901, I, p. 394;
p. 387; pl. XXXVIII, 6.

%) A Khamissa, province de Constantine, on a trouvé une niche avec une statue d’Apollon:
le dien du soleil portait sur la poitrine une croix monogrammatique. M. Monceaux pense que
quelque fidéle aura voulu sanctifier I'idole en lui imposant le symbole de la religion nouvelle.
A I'Ermitage, statue d’Eros ou de Dionysos enfant, avec deux monogrammes cruciformes sur

.

le dos et la poitrine, et une inscription faisant allusion 4 un verset de la Genése. Bulil. Soc.

Antiquaives de France, 1903, p. 152—3; Rev. arch. 1911, I, p. 403, note 1.

?) Bertrand, op. I, p. 189. Rappelons la croix prophylactique, le tav, que les premiers chré-
tiens marquaient sur leurs fronts. Perdrizet, Avrchiv fiir Religionswiss., XIV, 1911, p. 100 $q.;
I'inscription du tav sur le front, vitrail de Bourges, XIII¢ siécle, Martin-Cahier, Monographic de la
Cathédrale de Bourges, 1, p. 123, pl. VI, E; usage de tracer une croix prophylactique sur le front,
ou sur les vétements, encore aujourd’hui, Mélusine, IX, 1898——q, p.202; Wecker, Les secrels et
merveilles de mature (2), Rouen, 1651, p. 795.

8) Conteneau, La déesse nue babylonienne, p. 63.



des défunts en Egypte, la statuette protectrice d’Apollon, que Sylla portait
sur sa poitrine et qu’il couvrait de baisers quand il -allait combattre? ).

En somme, qu’il fit un bijou réel suspendu au cou, qu’il fit simplement
peint, incisé ou sculpté, le symbole qui parait le dieu, qui défendait le fidéle
ou son image de sa vertu prophylactique, n’était autre qu'un scapulaire. Ie
scapulaire catholique qui protége non seulement contre les dangers spirituels,
mais aussi contre les dangers matériels, tels que les balles, est souvent formé
de deux morceaux de flanelle, relies entre eux par deux cordons qu'on fait
passer sur les épaules, de facon qu'un fragment pende sur la poitrine et 'autre
dans le dos, et la forme de ces morceaux doit étre carrée ou oblongue, mais
non ovale ou polygonale?); ce peut étre aussi quelque statuette de la Vierge,
comme jadis d’Apollon.... Mais un tel amulette qui, dans la religion catho-
lique, remonte au paganisme, est d'un usage général, et se retrouve chez d’autres
peuples. Les guerriers tartares portaient sur eux des miroirs magiques, au
nombre de quatre, dont un sur la poitrine et un dans le dos?); lors d’'une
féte religieuse en Annam, les gradués civils et militaires montrent sur leur robe,
par devant et par derriére, le carré de broderie distinctif 4).

Cettedis position protectrice des deux c6tés a la fois, apparait sur certains
monuments antiques. La statue gréco-celtique de Grézan (Gard) représente un
guerrier revétu d’une cuirasse: celle-ci a sur chaque face un apotropaion; sur
la poitrine, c’est le disque solaire inscrit dans un carré®). Ce méme disque so-
laire, suspendu au cou et rataché a la ceinture, se voit par devant et par
derriére sur de curieuses statuettes gallo-romaines, images de dévots, et M. Espé
randieu, qui les a étudiées, reconnait dans cet ornement qu’il rapproche des
phaléres antiques®), un ,insigne de dévotion gallo-romain‘‘?). Enfin, de ré-
centes fouilles nous font connaitre ce scapulaire non plus seulement par l'in-
termédiaire de monuments figurés, mais directement. FEn effet, M. le Marquis
de Cerralbo a découvert dans les nécropole ibériques d’Aguilar de Anguita
des disques de bronze qui, réunis par des chainettes ornées elles-mémes de
disques intermédiaires plus petits, devaient se placer I'un sur la poitrine, l'autre
sur le dos?®).

1) Plutarque, Sylla, XXIX; cf. Le Blant, 750 Inscriptions de pierres gravées, Mém. Acad.
Inscr. et Belles Lettres, XXXVI, 1898, p. 104.

%) Décret du 18 aofit, 1868, cf. Parfait, L'Arsenal de la dévotion (8), p. 113 sq.

3) of. Reinaud, Description des monuments musulmans du Cabinet de M. le Duc de Blacas,
II, p. 399; Chamanes yakoutes, fev. hist. velig., 46, 1902, pag. 32o0.
) Rev. hist. vel., 1893, XXVIII, p. ;2.
%) Déchelette, Manuel d archéologie préhistorique, 11, 3, p. 1534, fig. 705.
§) Dict. des ant., s. v. Phalerae.

1828

4
5

%) Espérandien, Un insigne de dévotion gallo-romain, Rev. arch., 1909, I, p. 358 sq.
) Compte vendu du XIV™" Congrés international d' Anthropologie et d’ Avchéologie préhistoriques,
Genéve, I, p. 607, fig. 11—2, p. 612—3.



	A propos de la main votive d'Avenches

