
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 15 (1913)

Heft: 3

Artikel: Neue römische Inschriften aus der Schweiz : I. Reihe, 1907-1912

Autor: Schulthess, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue römische Inschriften aus der Schweiz.
I.Reihe: 1907—1912.

Von Otto Scliultheß, Bern.

Fortsetzung. *)

3. Weihinschrift aus Solothurn für die Suleviae.

Die Südwestecke des Castrums von Salodurum (Solothurn), über das

K. Meisterhans in J. R. Rahn, Die mittelalterlichen Kunstdenkmäler des

Kantons Solothurn (Zürich 1893) S. 143ff. zusammenfassend gehandelt hat
(vgl. auch Meisterhans, Älteste Geschichte des Kantons Solothurn bis zum
Jahre 687. Festschrift, Solothurn 1890, S. 43if.), war seit langem bekannt.
Sie war sichtbar im Hofe des Gasthofs zum Storchen am Stalden, zur Linken,
wenn man über die alte Brücke die Stadt betritt (bei Meisterhans-Rahn, Tafel I,
Haus Nr. 82). Bei dem Abbruch des Storchens und den Fundamentierungsarbeiten
für den Neubau der Solothurner Handelsbank stieß man auf eine reiche römische
und nachrömische Kulturschicht, über deren Zusammensetzung E. Tatarinoff
im Solothurner Tagblatt vom 14. und 15. August 1909 Bericht erstattet hat.
Am 19. August 1909 wurde, eingemauert in die Fundamente der Südwestecke
des römischen Castrums, dessen Umfassungsmauern bei der Anlage der
mittelalterlichen und der neueren Befestigungen fast bis auf das Fundament zerstört
worden waren, ein profilierter römischer Altar mit Sockel aus Kalkstein gefunden,

77 cm hoch, 43 cm breit, 30 cm dick. Die Breite des Sockels beträgt 48 cm.
Gekrönt ist der Altar von zwei an den Rändern nach der Tiefe verlaufenden
halbrunden Wülsten, so daß die ganze Bekrönung 50 cm breit ist. Oben hat er
eine kreisrunde Ausarbeitung von 25 cm Durchmesser zur Aufnahme einer
Säule oder eines Votivgegenstandes.

Auf der Vorderseite des Altars, der im Museum der Stadt Solothurn
aufbewahrt ist, steht die hier (Abb. 1) abgebildete Inschrift, deren Publikation
der Konservator der historisch-antiquarischen Abteilung des Museums, Prof.
Dr. E. Tatarinoff, mir gütigst überließ. Ich habe nach Besichtigung des

Originals, nachdem mir die nicht ganz leichte Lesung der fünften Zeile gelungen
war, im Herbst 1909 in der Philologisch-epigraphischen Sektion der 50.
Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner in Graz darüber gesprochen
(s.Verhandlungen S. 146L) und den Text im Archäolog. Anzeiger 1910, S. 357
mitgeteilt (vgl. auch Röm.-german. Korrespondenzblatt II (1909) S. 90), während
E. Tatarinoff die Inschrift im „Solothurner Tagblatt" vom 6. November

*) s. Anzeiger N. F. XV (1913), S. 36—44.



I92

1909 behandelte. Vergleiche auch J. Heierli, II. Jahresbericht der Schweiz.
Gesellschaft für Urgeschichte 1910, S. 124 (mit Abbildung 44). Die Inschrift
wird in den Additamenta zu CIL XIII, p. 65 als n. 11499 erscheinen.

AW 11 V\> >•* ¦¦'.•*-v*

ir'^i v*4

9 ¥*Kä ('-:¦

M
¦x¦>

««

Iir -#

Abb. 1. Weihinschrift für die Suleviae, gefunden in Solothurn.

x\uf schlecht geglätteter Oberfläche steht in fünf Zeilen in 6 cm hohen,
meist rohen Buchstaben, die sich mit den Lettern der Druckschrift nicht wiedergeben

lassen, die Inschrift in leicht nach links geneigter Schrift:

T CR PAHTTVSi
VS~

ET CR MAGI
VS

5 SVLEIStSVIS
V S L M

Die Raumausnutzung ist höchst ungeschickt,
besonders auch die Abtrennung der Endung VS der beiden
Cognomina. Trotz dieser Trennung reichte Z. 1 der
Raum nicht aus, so daß der Steinmetz das I in kleinerer
Gestalt neben S setzen mußte. Seine Ungeschicklichkeit

verrät der Steinmetz auch dadurch, daß er den Punkt
nur zweimal, Z. 3 als Zeichen der Abkürzung hinter CR und Z. 5 als

Worttrennungszeichen hinter SVLEIS gesetzt hat. Besonders schlecht kam er Z. 5

mit dem Räume aus, der einzigen, die der Lesung Schwierigkeiten bereitete;



193

hier war er genötigt, am Schluß die Buchstaben zusammenzurücken und ganz
in die Höhe zu ziehen. Indem ich im übrigen auf die Abbildung verweise, die
nach einem auf dem Steine selber liegenden Abklatsche hergestellt ist, bemerke
ich: der 5. Buchstabe ist ziemlich sicher I, der 6., der früher gänzlich versintert

war, ist jetzt nach Entfernung des Sinters unschwer als steifes, langgezogenes S

zu erkennen. Der 9. Buchstabe, der zweitletzte der Zeile, der wegen des schräg

emporgezogeuen Striches am obern Ende der Hasta fast wie ein unvollständiges
F aussieht, hat keine Mittelhasta, ist daher als I aufzufassen. Der letzte, 10. Buchstabe,

der wie ein I aussieht, ist offenbar ein des Raumes wegen langgestrecktes S,

nur noch ungeschickter als die andern, fast eckigen S-Formen der Inschrift.
Wir erhalten somit als Lesung von Zeile 5: SVLEIS ¦ SVIS. Demnach lautet
die ganze Inschrift mit Auflösung ihre Abkürzungen:

T(itus) Cr(assicius) Paettusi\us\ et Cr(assicius) Magi\us\ Suleis suis\

v(otum) s(olvcrunt) l(ibentes) m(erito).

Der Altar mit dem Weihgeschenk, das er einst trug, ist also eine Weihung
zweier Crassicii für ihre Suleviae.

Was die Stifter anbetrifft, so ist ihr Familienname in Solothurn nicht
fremd. Auf den 21 Inschriften und Inschriftresten aus Solothurn, die im CIL
XIII 5169—5189 stellen, findet sich der Name der Crassicii bereits dreimal:

5179 Mommsen, Inscr. Conf. Heb'. 224), jetzt verschwunden, ist ein Grabstein

für T. Crassicius Avitus, 5178 Mommsen 223), ein Grabstein für den

sevir Augustalium L. Cr[assi]cius Corbulo, 5169 Mommsen 218) die
Weihinschrift eines Tempels des Apollo Aug(ustus), von TCRPATTVSIVS aus eigenen

Mitteln gestiftet, der offenbar mit dem ersten Dedikanten der Suleviae-

Inschrift identisch ist, während Crassicius Magius, ohne Pränomen, neu ist.
Zu bemerken ist aber, daß der Fundort der drei andern Steine ein anderer ist:
5169 und 5179 wurden 1762 in den Fundamenten der Stiftskirche gefunden,

5179 eingemauert in der Schwelle der größeren Pforte zur St. Ursus-Kathedralc,
d. h. bei den Grabungen, denen wir die meisten römischen Inschriften von
Solothurn verdanken; die neue Inschrift dagegen eingemauert in die Fundamente
der römischen Kastralmauer.

Auf dem jetzt im Gange des Kantonsschulgebäudes eingemauerten Steine

5169 führt T. Crassicius das Cognomen PATTVSIVS, nicht, wie ich bei

ungünstiger Beleuchtung zu erkennen glaubte, Paettusius. Eine links neben

dem ersten T befindliche Vertiefung ist, wie mir E. Tatarinoff zu bestätigen
die Güte hatte, nicht ein Meißelhieb, sondern ein Fehler im Stein, wie sie sich
bei diesen Kalksteinen oft genug finden. Dagegen kann es sich bei der neu

gefundenen Inschrift durchaus nicht um einen spätem Schaden handeln, sondern
da ist der mittlere Horizontalstrich des E, das mit dem ersten T verbunden ist,
ein deutlicher Meißelhieb, also das Cognomen Paettusius sicher.

Die Crassicii, deren Name mit Crassus, Crassius, Crassinius verwandt
ist (s. Willi. Schulze, Zur Geschichte lateinischer Eigennamen, Abhandl. d.

Gott. Ges. d. Wiss. N. F. V 2 (1904), S. 428), sind eine verhältnismäßig junge



194

Gens. »Sie finden sich nicht vor dem Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr. In der
Literatur sind sie vertreten durch den Grammatiker I,. Crassicius Pasicles,
der nach Suet. de grammat. 18 (dort hat die Überlieferung Crassitius) ursprünglich

ein Freigelassener aus Tarent war und sich später Pansa statt Pasicles

nannte. Dieser ist bekannt durch seinen Kommentar zu dem berühmten
Gedichte ,,Zmxrna" des zum Kreise des Catullus und Calvus gehörigen Helvius
China. Über ihn s. Götz und Münzer in Pauly-Wissowa, Realencyklopädie IV
1681; M. Schanz, Gesch. d. röm. Lit. I3 2, S. 86. II3 2, S. 52Óf. Inschriftlich

." ¦-:¦•¦ ¦-

Abb. 2. Bruchstück einer Inschrift für die Suleviae aus Avenches.

kommt bis jetzt die gens Crassicia zuerst in der zweisprachigen Inschrift von
Delos vom Jahre 113 v. Chr. vor, Bull, de corr. hell. XXXIII (1909), S. 494:
C. Crassicius P. f. ràioç Kpaaaiy.ioç Hox/Jov, die auch die Frage der
Orthographie endgültig entscheidet. In Germania superior findet sich der Name
bloß in den vier Solothurner Inschriften, in Raetia in CIL III 5842 Crassicio
Constantino infanti Aclius Aelianus et Crassicia Ursa parentes. Mehr im
Thes. ling. lat. Onomasticon, fase. II Sp. 682 (Reisch).

Die neue Inschrift aus Solothurn ist besonders dadurch wichtig, daß sie

zum ersten Male für Solothurn den Kult der Suleviae bezeugt. Sie reiht sich
damit den nicht eben zahlreichen Steinen der Suleviae aus Germania superior
an. Mir sind folgende bekannt.

1. Inschrift aus dem Bois de Vaux bei Vidy (Wraadt) CIL XIII
5027 Mommsen, Inscr. Conf. Helv. 134 Ihm, Bonner Jahrbücher LXXXIII
n. 155), wo ebenfalls Suleis suis steht mit dem weitern Zusatz qui ciiram vestra

agunt (s. unten).



195

2. Inschrift aus Avenches (Waadt), im November 1904 von Jules
Fornallaz in der römischen Wasserleitung ,,au Lavoez" gefunden (Abb. 2). Oben

vollständig erhalten und mit einer schmalen, gekehlten Leiste begrenzt, auf den

Seiten und unten gebrochen und jetzt nach unten in eine Spitze endigend;
jedoch scheint mir von den mit größeren Buchstaben versehenen Zeilen 1 und 2

links und rechts nur wenig zu fehlen. Die Inschrift ist von W. Wavre,
Anzeiger N. F. VII (1905/06), S. 106, Nr. XXVII publiziert, aber bisher nicht
als Weihung für die Suleviae erkannt worden. Es ist daher wohl nicht
überflüssig, wenn ich hier den Text wiederhole und eine Abbildung nach einer
Photographie beifüge, die ich nebst einem Abklatsch der Freundlichkeit des

Konservators des Museums zu Avenches, Herrn Prof. E. Grau, verdanke.

SVLEIS AT D, Zeile 2, ist nicht sicher; Zeile 4 am Ende eher L als I.
VMARAE w lì Da, wie gesagt, möglicherweise in den beiden ersten Zeilen
APOSVLE links und rechts nur wenig fehlt, so liegt die Versuchung
TIA ?AI nahe, umarae von Zeile 2 mit dem at von Zeile 1 direkt

TIA zu verbinden und Atumara als Beiname einer der Suleviae
aufzufassen. Das „Präfix" atu haben wir in den rätselhaften Alüfrajinehae
von Berkum bei Ihm, Bonner Jahrbücher LXXXIII, n. 199—204 und auch
sonst im Keltischen; doch wäre es das erstemal, daß die Suleviae, die einmal
als domesticac, einmal als sorores bezeichnet sind, einen solchen, keltischen
Beinamen und dazu noch im Singularis, so daß also noch mindestens ein weiterer
folgen müßte, führen würden. Immerhin ist CIL XII 21)74 Dessau 4662)
Suleviae Idcnnicac Minervae votum sehr ähnlich. Daß in Zeile 3 in Aposule
der Name eines der Dedikanten steckt, hat H. Dessau, der die Inschrift in
den Additamenta zu CIL XIII, p. 63, n. 11477 herausgeben wird, bemerkt
unter Hinweis auf den inschriftlich mehrmals belegten Geschlechtsnamen
Apusulcnus und Aposolenus (Thes. 1. 1. II 294, 58 und 73). Auch die Inschrift
aus Avenches zeigt einen ziemlich jungen Schriftcharakter, ist aber erheblich
sorgfältiger ausgeführt als die von Solothurn.

3. Inschrift von der Schweppenburg1) bei Andernach (Antun-
nacum) CIL XIII 7725 Brambach CT Rh. 673 Ihm, Bonner Jahrbücher
LXXXIII, n. 194 Dessau, Inscr. lat. sei., n. 4772) mit dem Dativ SVLEVIA-
BVS, der neben dem Sulfejviac der Inschrift aus Gallia Narbonensis CIL XII
2974 Dessau 4662) allein die Nominativform Suleviae sicher verbürgt, während

die beiden häufigem Formen Sulevis (über ein Dutzend Mal) und Sulcis,
für das ich jetzt fünf sichere Beispiele kenne (s. unten), eher auf den Nominativ
Sulevae schließen ließen.

4. Inschrift aus der Gemarkung Rüdes h ei m bei Bingen,
jetzt im Mainzer Museum, mitgeteilt von Körber, Korr.-Bl. der Westd.
Zeitschrift XV (1896) S. 6f. Dessau 4773) Sulev[i]s\ dea[bus]\ C. Hosti\lius
Sat\urnin(us) et Hosti\lia Alpi\na (oder Aliena) fra\trcs\. Zur Verbindung Sulevis

deabus vgl. dae Sulev[iae] in dem von Dessau zu 4662 erwähnten Trierer Steine.

*) Schloß zwischen Bonn und Andernach; s. zu CIL XIII 7703.



196

5- Inschrift von Ladenburg (Lopodunum), zuerst publiziert von
F. Haug, Mannheimer Geschichtsblätter VII (1906), S. 191 und 225, dann
abgedruckt im III. Bericht über röm.-germ. Forschung f. 1906/07, S. 84, Nr. 135;
s. auch Baumann, Westd. Zeitschr. NXV (1906) S. 427, mit der neuen Verbindung
SVLEVIS SORORIBVS.

Es ist hier nicht der Ort, die Frage nach dem Wesen und der Herkunft
der Suleviae eingehender zu erörtern. Am wenigsten hat bisher zur Lösung
der Frage die Linguistik beigetragen; denn eine unanfechtbare Deutung des

Wortes ist noch nicht gegeben. Th. von Grienberger, dem Rudolf Much,
Germanische Matronennamen, Zeitschr. f. deutsch. Altert. XXXV (1891),
S. 318 als überzeugter Verfechter des germanischen Ursprunges der Suleviae

beipflichtete, leitete Sulevia her aus germ. * su —, „wohl", das in. Su gambri
wiederkehie und got. lêw n. „Gelegenheit, Mittel, Stoff (àcpopu?}), wovon gebildet

wäre * su-Uwjan, „gute Gelegenheit schaffen" und * su-lœuiana als nomen
agentis „die gute Gelegenheit Schaffenden". Diese Ableitung wäre rein formal
möglich 1) ; aber es ist doch nicht recht einzusehen, wie man von „gute Gelegenheit

schaffenden" Wesen zu den Suleviae als gütigen, segenspendenden, wohl
auch schutzbietenden häuslichen. Gottheiten gelangen soll, zu Gottheiten,
qui curam vestra 2) agunt, wie es auf dem Steine vom Bois de Vaux bei Vidy,
CIL XIII 5027, heißt, zu Gottheiten, die ebensogut, wie die mit ihnen aufs engste
verwandten Matres oder Matrouac den Beinamen indulgentes verdienen wüiclen

(Inschrift der Matronae von Cavallirio, südwestlich vom Lago Maggiore CIL V
6594 Ihmu. 38).

Daß die Suleviae ihrem Wesen nach mit den Matres oder Matronae eng
zusammengehören, unterliegt keinem Zweifel. Sie nicht direkt als Mütter oder
Matronen zu betrachten, wurde man dadurch abgehalten, daß man auf den über
20 Inschriften der Suleviae vor Sulcvis nie Matribus fand. Dazu kam, daß man
bei den Inschriften der Equités singulares aus Rom, den Votivsteinen der
Veteranen, die in den Jahren 132 —141 aus dieser hauptsächlich aus Germanen
und Galliern bestehenden Gardereiterei ausschieden, füglich schwanken konnte,
ob man in der langen, asyncletisch aufgeführten Reihe der Gottheiten, wo
Sulevis regelmäßig auf Matribus folgt, in diesen zwei verschiedene Gruppen

J) Kögel leitet Suleviae vom Stamme *liwi ab, „die Allgütigen"; Plolder, Altceltischer
Sprachschatz II, S. 1663, vom Keltischen, ebenso unsicher nach Karl Helm, Altgermanische
Religionsgeschichte I (1913), S. 409, Anni. 69.

1) Mit Schwund des schließenden -m, wie hier auch qui vulgär zugleich für das Femininum
steht. Umstritten ist das iden von Z. 4 dieser Inschrift. Mommsen, Inscr. Conf. Helv. 11. 134,
faßte es als idem laut Index p. 131; Max Ihm, Bonn. Jahrbuch. LXXXIII (1887) S. 128 n. 155

laut Index S. 197 als item. So scheint sich allerdings in einfacher Weise den Dedikanten, den
Söhnen des Icarus, dessen Freigelassener Cappo mit item anzuschließen: iden \ Cappo \ Icari \ [/].
Dabei ist aber nicht beachtet, daß iden, wie das vorausgehende curam vestra in größerer Schrift
geschrieben ist. Deshalb ist die von Mommsen CIL XIII 5027 gebilligte Vermutung Plirsch-
felds, es möchte darin Iden(nicis) stecken nach der Inschrift aus Gallia Narbonensis (aus der Nähe
von Nlmes) CIL XII 2974 Dessau n. 4662) Sul[e]viae | Idennicae \ Minervae \ Votum höchst
beachtenswert, wenn auch nicht sicher.



197

von Gottheiten oder den einheitlichen Komplex Matribus Sulcvis erblicken
sollte. Im erstem Sinne entschied sich der erste Herausgeber dieser Inschriften,
Henzen, Annali dell'ist. 1885, S. 272, dem Max Ihm, Bonner Jahrbücher
LXXXIII (1887), S. 80 zustimmte, im letztern Sinne Mommsen, Korr.-Bl.
d. Westd. Zeitschr. 1886, Sp. 124, dem sich Max Siebourg (s. unten) anschloß.

Von den Inschriften der Gardereiter nennen n. 1, 2, 3, 6—11 und 13 bei Ihm,
nunmehr CIL VI 31140—42, 31145—46, 31148—49, 31171, 31174—75. die
Suleviae stets unmittelbar hinter den Matres. Eine Ausnahme bildet bloß VI
31161. Jedoch beweist die stetige Aufeinanderfolge noch nicht ihre
Zusammengehörigkeit; aber die Tatsache, daß auf den zwei Steinen, auf denen in der langen
Reihe der Götter die Suleviae fehlen, auch die Matronae nicht erscheinen (Ihm
n. 4, 5 VI 31143—44), sprach doch schon früher für eine engere Zusammengehörigkeit.

Entschieden ist die Frage im letztern Sinne durch eine erst in neuerer

Zeit gefundene Inschrift aus Colchester (Camulodunum), Ephemeris epi-
graphica VII p. 282 n. 844 Dessau, Inscr. lat. sei. n. 4777): Matribus] Su-
levis [Similis Atti. /.] ci(vis) Cant(ius\ v. I. s. Daß hier die Matres' Suleviae

einen Begriff bilden, gibt auch Karl Helm, Altgermanische Religionsgeschichte,

Bd. I (1913), S. 409 zu, der sonst in der Zurückhaltung sehr weit geht,
indem er auch jetzt noch bloß zugesteht, daß es jedenfalls klar sei, „daß beide
Gottheiten sieh sehr nahe stehen müssen". Ich meine, angesichts der Inschrift
von Colchester müsse man die Einheit Matres Suleviae zugeben und auch in den
Inschriften der Gardereiter voraussetzen. Nur sind die Sidcviae in dieser
Verbindung nicht zu einem bloß adjektivischen Epitheton geworden; sie leuchten
noch als ursprünglich selbständige Gottheiten, als welche sie ja auf reichlich
einem Dutzend Inschriften ohne jeden Zusatz tatsächlich erscheinen, durch
diese Verbindung hindurch. Sie sind erst sekundär mit den ihnen wesensverwandten

Matres in Konnex gebracht worden. In überzeugender Weise ist für
die Einheit Matres Suleviae Max Siebourg, der sich schon in seiner Dissertation

De Sulevis, Campestribus, Fatis (Bonn 1886), p. 31 mit Mommsen dafür

entschieden hatte, eingetreten in den Bonner Jahrbüchern, Bd. CV (1900),
S. 90 in Ausführungen, die namentlich gegen Zangemeister und Fr. Kauff-
mann gerichtet sind. Ich freue mich der Übereinstimmung mit Siebourg
um so mehr, als mir seine Ausführungen zufälligerweise erst zu Gesichte kamen,
als obiges bereits geschrieben war. Namentlich hebt Siebourg sehr richtig hervor,

daß die Verbindung Matribus Sulevis ihre kräftige Stütze hat an den nicht
zu leugnenden Kombinationen Matronis Iunonibus, Iunonibus Matronis, Sulevis

Iunonibus, und daß diese Verbindung ein „treffliches Beisruel für jene
Unterordnung und Verschmelzung von Sondergottheiten, die Usener so glänzend
durch die griechische Religion verfolgt hat, bietet". „Die in der Regel
selbständig verehrten Sidcviae schließen sich hier (in Colchester) und in Rom der
verbreiteteren und mächtigeren Vorstellung von drei göttlichen Matres an."
So gehen schließlich die Suleviae wirklich in den Matres auf. Eine weitere,
kräftige Stütze hat — das muß auch K. Helm a. a. O. S. 409, Anm. 67
zugestehen — diese Auffassung in neuester Zeit gefunden durch eine Inschrift aus



198

Köln, publiziert von A. Riese, Korr.-Bl. d. Westd. Zeitschr. XXV (1906),
S. 180 III. Jahresber. f. röm.-germ. Forschung (1906/07), S. 114, n. 243)
mit Sulefvjis domesticis suis, die zum erstenmal auch für die Suleviae das bei den
Matres und Matronae sehr häufige Attribut domcsticae bietet1). Jetzt sollte
auch nicht mehr bezweifelt werden, daß in der Inschrift der Gardereiter Ihm n. 14

Dessau n. 4778) in der Verbindung Matribus paternis et matcrnis meisque
Stdevis das meisque, entsprechend den beiden andern. Epitheta, zu Matribus
gehört und auch hier die Matres Suleviae einen Begriff bilden. Der Zweifel,
den noch allerneuestens Helm, S. 408, Anm. 65, gegen diese von Siebourg von
jeher verfochtene Verbindung erhoben hat, ist sprachlich nicht gerechtfertigt;
denn das que in meisque dient dazu, dieses mit paternis et maternis koordinierend

zu verbinden. Daß mit diesem Zusatz paternis et maternis diese Gottheiten
als die „persönlichen Genien" des Vaters und der Mutter des Dedikanten bezeichnet

seien, hatte Siebourg, De Sulevis p. 32f. behauptet, Ihm, Bonner
Jahrbücher LXXXIII (1887), S. 70, mit Recht bestritten, und später, Bonner
Jahrbücher CV (1900), S. 96, Siebourg selber als unrichtig bezeichnet. Wer zu
den Sulevis oder Matribus als paternis et maternis betet, sagt damit, daß er sie

von Vater und Mutter überkommen habe, daß es seine „heimischen" Götter
seien, und im gleichen Sinne heißen sie domcsticae. Während man die Matres
oder Matronae, bei denen häufig von Örtlichkeiten abgeleitete Beinamen
vorkommen, bis jetzt meistens als „örtliche Beschützerinnen" auffaßte, ist mit
Helm, S.392, zusagen, daß diese Wesenseigenschaft wohl kaum die ursprüngliche
ist. Vielmehr werden sie ursprünglich, wie namentlich Hans Lehner, Korr.-
Bl. d.Westd. Zeitschr. XXV (1906) S. 100ff. betont hat, die Schutzgöttinnen einer
Familie und ihres Besitzes gewesen sein und von hier aus zu speziellerer oder

allgemeinerer Bedeutung gelangt sein „als Schützerinnen des einzelnen, wie

ganzer Völker, des Soldaten in der Fremde, wie des friedlichen Händlers oder

Landmanns"2). Das gilt in vollem, wegen des Fehlens örtlicher Epitheta sogar

1) Riese schließt mit Recht: „Sulevae ist also ein einheimischer Name jener Dreiheit
von Schutzgöttinnen für die Familie, ihr Haus, ihren Hof, ihr Feld und auch ihre Bergweide,
den sich die Römer mit Matres, Matronae, Iunones übersetzten und mit Dovuesticae weiter zu
verdeutlichen suchten".

2) Ich kann mir nicht versagen, ein paar Stellen aus den überzeugenden Ausführungen
Lehners hier auszuschreiben. Er verweist auf die zahlreichen römischen Funde in den Kreisen
Euskirchen und Düren, der Matronengegend y.ctl' ÌSoyvjv und betont, daß die Matroneniiamcu
keine Ortsnamen im landläufigen Sinne sind, sondern die Bezeichnungen des Besitzes großer
Besitzer. „Die Matrouennamen sind gar nicht in dem Sinne topisch, als sie von ganzen
Ortschaften ihren Namen haben, sondern sie gehen in den meisten Fällen zurück auf den Einzelnamen

des keltischen Grundbesitzers, dessen Familie, Hab und Gut ihrer Hut unterstellt sind.
Die Matronen sind mit andern Worten nicht Schutzgöttinnen einer Örtlichkeit, sondern es sind
die Hausgöttinnen einer Familie und tragen deren Namen. Deshalb heißen sie oft domcsticae
und daraus erklären sich zwanglos die Beinamen paternae, maternae, meae und auch der Gesamt-

name „Mütter" als „Hausfrauen" (S. 106). — „Wir würden so Familienmatronen erhalten, deren
Namen nvir dann als topisch gelten können, wenn die Familie ein Gut hatte, das ihren alten
Namen noch trug, die aber sofort nicht mehr topisch sind, wenn das Gut seinen Namen mit dem
latinisierten Besitzer geändert hat" (S. 107). — „Die topische Bedeutung der Matronennanien
halte ich mit einem Wort für etwas sekundäres, mehr oder weniger zufälliges" (S. 108). — In



199

in erhöhtem Maße von den Suleviae. Sie verleihen als domcsticae Segen und
häuslichen Wohlstand, Fülle und Fruchtbarkeit des Bodens und haben daher
„die Attribute der segenspendenden Gottheiten der Landeskultur" (Helm,
S- 393)- Eine gute Vorstellung vom Aussehen der Suleviae gibt uns das bei
Ihm S. 79 abgebildete Relief, das sich über der stadtrömischen, den Suleviae
und Campestres geweihten Inschrift CIL VI 768 vom 24. August 160 Ihm
n. 18 Dessau n. 4776) befindet: drei Matronen „in langem, faltigem Gewände
(tunica und palla); im Schöße halten sie Blumen und Früchte; in der
ausgestreckten Rechten hat jede einen runden Gegenstand (patera?); die beiden
äußern tragen außerdem im linken Arm Ährenbüschel" (Ihm). Es ist vielleicht
vorsichtig, dazu zu bemerken, daß diese Attribute nicht individuell sind, sondern

ganz allgemein, den segenspendenden ländlichen Göttern zukommen.

Hier treten uns die Suleviae bereits als romanisierte Gottheiten entgegen.
Die Frage ist nun, ob sie germanischen oder keltischen Ursprunges seien; denn
daß sie nicht römischen Ursprunges sein können, ergibt sich, wenn auch die
lokale Verbreitung ein entscheidendes Argument nicht abgeben kann, immerhin

daraus, daß sie im eigentlichen Italien nicht vorkommen, sondern nur in Rom,
und auch dort nicht von den Einheimischen verehrt sind, sondern von einzelnen
Mitgliedern der kaiserlichen Garde, den aus dem Norden, besonders Germanien,
rekrutierten équités singulares1). Das hat bereits Ihm S. 8, hervorgehoben. Ferner
darf darauf hingewiesen werden, daß wir unter den Verehrern der Mütter nie
Leute von Ritter- oder Senatorenrang finden, dagegen zahlreiche Freigelassene
und Peregrine. Wir dürfen also „den Mütterkult im wesentlichen als eine Religion

der niedern Kreise" betrachten, wie mit allem Nachdruck gegenüber Zweifeln
von Joh. Schmidt und Zangemeister betont wurde von Max Siebourg, Bonner
Jahrbücher CV (1900), S. 9iff., vgl. bes. auch S. 92, Anm. 3.

Auf die Frage, ob die Suleviae germanischen oder keltischen Ursprungs
seien, trete ich nicht näher ein, sondern begnüge mich mit der Bemerkung,

den Bonner Jahrbüchern CXIX (1910) S. 319 betont Lehner nochmals: „Es ist ganz gewiß richtig,

daß die Matronennamen eine örtliche Bedeutung haben, allerdings, wie ich glauben möchte,
in dem Sinne, daß ihr Name nicht mit dem Orte selbst, sondern mit der Familie, der Gemeinde,
dem Stamm der Einwohner zusammenhängt". Daß es gewisse Zentralkultstätten der Matronen
gegeben haben muß, eine Art „Gnadenorte", bewiesen schon die Funde von Thorr, wo wir auf
4 Altären, 4, ja vielleicht sogar 5 verschiedene Matroiienbeiuamcn haben. Das Heiligtum der
Matronae Aufaniae bei Nettersheim und die dortigen I'unde lassen keinen Zweifel mehr, „daß
Nettersheirn und dessen Umgegend unter dem besonderen Schutze der Aufaniae standen; daß sie

gerade für diese Gegend der Genius oder die Tutela loci sind, das beweisen die Beneficiarier-
steine, vmd das beweist außerdem die Tempelweihinschrift der vicani. Die römischen Straßenposten

haben der Ortsgottheit in ihrem Ortshciligtum gehuldigt" (Bonner Jahrbücher a. a. O.
und dort die nähere Begründung).

x) M. Bang. Die Germanen im römischen Dienst bis zum Regierungsantritt Konstantins I.
(Berlin 1905) S. 86 ff. hat, wie Karl Helm, Altcrgerm. Religionsgesch. I S. 344, Anm. 7 mit Recht
bemerkt, mehrfach irrtümlich auch Kelten unter diesen Gardereitern als Germanen verzeichnet.
Gegen die Annahme einer vorwiegend germanischen Zusammensetzung der équités singulares
s. Helm S. 353 Anm. 37.



200

daß der keltische Ursprung viel wahrscheinlicher und, so viel ich sehe, jetzt so
ziemlich allgemein zugegeben ist. Ich verweise auf die letzten Ausführungen
von Siebourg, a. a. O. S. 92, und auf Helm, S. 409, der etwas stärkere Zurückhaltung

zeigt. Wenn damit die Herleitungen des Wortes aus dem Germanischen
ohne weiteres dahinfallen, liegt es um so näher, die Suleviae irgendwie mit der
dea Sul in Verbindung zu bringen, deren Inschriften zum größten Teil aus Bath,
dem alten Aquac Sulis, stammen und bei Ihm, S. 183t. n. 544—552 stehen.
Daß diese Göttin Sul, nicht, wie man früher meinte, Sulis heißt, beweist die
Inschrift aus Alzei in Rheinhessen n. 551 mit dem Nominativ DEA-SVL. Es
ist wohl auch nicht ganz zufällig, daß wir in Bath im Namen eines Dedikanten
für die Suleviae und die dea Sul ebenfalls den Stamm Sul finden, er heißt Suli-
nus. CIL VII 37 Ihm n. 344) Sulevis] Sulinus] scultor] Bruccti. f.] sacrum
f(ecit) l(ibens) m(erito) und VII 48 Ihm n. 548) Deac \ Suli \ Mincrvae \

Sulinus ] Matu\ri fit.] v. s. I. m.
Mit der Antwort, daß die Suleviae höchst wahrscheinlich keltischen

Ursprunges sind, ist jedoch die weitere Frage noch nicht entschieden, inwieweit
die ursprünglich keltische Gottheit durch die Berührung mit der mehr oder
weniger romanisierten germanischen Bevölkerung zu einer keltoromanischen
Erscheinung geworden sei, und welchen Anteil an dieser Entwicklung die
Germanen zu verschiedenen Zeiten gehabt haben. Schwierige Fragen, über die
völlige Einigkeit noch nicht erzielt ist und sich nicht so bald wird erzielen lassen.
Sicher ist nur das, daß der Anteil der Germanen an dieser Entwicklung von
einzelnen ebensosehr überschätzt, wie von andern unterschätzt wurde. Am
wahrscheinlichsten ist, daß, wie Ihm, Roschers Lexikon d. gr. u. röm. Myth. u.
Matres angenommen hat, der Mütterkult vom Niederrheine aus, aus dem stark
mit Germanen durchsetzten Keltengebiet zu den germanischen Völkern
vordrang und von diesen rezipiert wurde. Wiederholt ist von Lehner und
Siebourg (vgl. Bonner Jahrbücher CV S. 80, 85) daran erinnert worden, daß die
Matronen, deren Kult freilich lokal beschränkter ist als der der Suleviae,
hauptsächlich im fruchtbaren Gebiet der gallo-römischen Grundbesitzer an den
Ausläufern der Eifel, in den Tälern der Erft und Roer, verehrt wurden, und daß
diese Herrenbauern ein besonderes Interesse daran hatten, ihre Familien- und
Flurgottheiten, die ihnen von der Urväter Zeit her vertraut waren, in römischen
Formen anzubeten (Tatarinoff, S. 5 des S.-A.).

Daß die Suleviae in der ganzen römischen Literatur nirgends erwähnt sind,
wird dem nicht auffallen, der weiß, daß die unendlich viel häufiger in Inschriften
und Reliefdarstellungen vertretenen Matres und Matronae, von denen über
400 Inschriften vorhanden sind, in der römischen Literatur ebenfalls mit keinem
Wort erwähnt sind. Das beweist, wenn es .noch eines weiteren Beweises bedürfte,
indirekt, daß wir es mit einem fremden Kultus der niederen Stände zu tun haben.
Obgleich örtlich etwas weiter verbreitet als die Matres und Matronae, gehören
doch auch die Suleviae zu den Gottheiten von örtlich enger Begrenzung, wie
sie nach Andreas Heusler (S. 267) bei den Germanen für die Römerzeit,
später für die Friesen, fast gar nicht für die Skandinavier bezeugt sind. Über



201

das Eindringen fremder Gottheiten in den römischen Kultus steht das Wichtigste

klar bei Georg Wissowa, Religion und Kultus der Römer2 (1912),
S. 86. Was die Aufnahme fremder Gottheiten durch die Germanen, wie wir
sie bei den Müttern und den Suleviae annehmen müssen, um so wahrscheinlicher

und eher denkbar macht, ist die von Andreas Heusler, Die altgermanische

Religion (Hinnebergs Kultur d. Gegenwart, Teil I, Abteilung III 1,2. Aufl.
1913), S. 270 hervorgehobene Tatsache, „daß eine .germanische Religion'
als einheitliche und abgeschlossene Größe in den überschaubaren Jahrhunderten
nicht bestanden hat, auch nicht bei einem einzelnen Stamme".

»Schließlich bleibt noch ein Wort über die Namensform zu sagen. Daß
Suleviae die einzig richtige alte Form ist, hat bereits Max Ihm, Bonner
Jahrbücher LXXXII (1886), S. 155, Anm. 4, und LXXXIII (1887), S. 78, Anm. 1

betont; vgl. auch oben, S. 195. Aus Suleviae entstand mit Schwund des
intervokalen v Suleiae, im Dat. Plur. Sulciis und durch Kontraktion Suleis. Es ist
fast überflüssig, für den Schwund des intervokalen v Beispiele anzuführen, doch
sei erinnert an das mehrmals vorkommende Quadruis. Es ist fast nur ein
Zufall, daß kein Sulebis mit bilabialem b, das sich in der Aussprache dem v näherte,
überliefert ist, wie wir Bibis, Tribis, Quadribis und das als Versuch phonetischer
Schreibung äußerst charakteristische Tribvis bei Ihm n. 159 haben; vgl. Ihm,
S. 88, Anm. 6. Die kontrahierte Dativform Suleis kommt in den elf von den
fünfzehn stadtrömischen Inschriften der équités singulares, die die Sideviae

nennen, nur zweimal vor (Ihm n. 11, 13), außerdem in der Inschrift vom Bois
de Vaux (Ihm n. 155). Das sind die einzigen, die Ihm, Index S. 190 kennt.
Dazu kommen jetzt noch die Inschrift von Avenches (s. oben S. 195) und die

von Solothurn, während Ihm n. 440 CIL XII 2598) aus Genf ganz unsicher
ist. So stammen von den fünf Beispielen für Suleis zufällig drei aus dem Gebiete
der heutigen Schweiz, die beiden andern aus der Kaserne der Gardereiter in Rom.

Pur solche, die sich über die Suleviae und den Mütterkult näher orientieren
wollen, stelle ich hier die mir bekannte neuere Literatur über Suleviae, Matres
und Matronae in chronologischer Folge zusammen.

Max Siebourg, De Sulevis, Campcstribus, Fatis. Diss, inaug. Bonn 1886.—
Max Ihm, Der Mütter- oder Matronenkultus und seine Denkmäler, Bonner
Jahrbücher LXXXIII (1887), S. 1—200, der die ältere Literatur verzeichnet.
— Max Siebourg, Zum Matronenkult, Westd. Zeitschr. VII (1888), S. 99—116.
— Rudolf Much, Germanische Matronennamen, Zeitschr. f. deutsch. Altertum
XXXV (1891), S. 315ff. mit einseitiger Betonung des germanischen Ursprunges
und Einflusses; vgl. ders. Germanische Dative aus der Römerzeit, ebenda XXXI
(1887), S. 354ff. — Friedrich Kauffmann, Der Matronenkultus in Germanien,
Zeitschr. d. Vereins f. Volkskunde II (1892), S. 24—-26, der den ursprünglich
keltischen Charakter der Matronen scharf betont, aber den späteren Anteil der
Germanen ganz entschieden unterschätzt. —¦ Max Ihm, Art. Matres, Matronae,
Matrae in Roschers Lexikon d. griech. u. röm. Mythologie II, S. 264 4 ff. (mit
Nachtrag der Literatur und der neu gefundenen Inschriften bis 1894). — Th.



202

von Grienberger, Niederrheinische Matronennamen, Eranos Vindobonensis
(1893), S. 253ft. — Alfred von Domaszewski, Die Religion des römischen
Heeres, Westd. Zeitschr. XIV (1895) S. 47 und 50 hält die Suleviae für „sicher
germanisch". — Karl Zangemeister, Zur germanischen Mythologie, Neue

Heidelberger Jahrbücher V (1895), S. 40—60, speziell über die Inschriften der

Equités singulares. — Alexander Riese, Zur Geschichte des Götterkultus im
rheinischen Germanien, Westd. Zeitschr. XVII (1898), S. 1—40, der S. 37
entschieden für den keltischen Ursprung des Kultus eintritt. — Die letzte
eingehendere Behandlung der wichtigsten einschlägigen Fragen verdanken wir
Max Siebourg, Matronen-Terrakotta aus Bonn. Nebst Bemerkungen zum
Matronenkultus, Bonner Jahrbücher CV (1900), S. 78—102. —¦ Hans Lehner,
Römische Denkmäler aus Thorr, Kreis Bergheim, Korr.-Bl. d. Westd.
Zeitschrift XXV (1906), S. iooff. Derselbe, Das Heiligtum der Matronae
Aufaniae bei Nettersheim, Bonner Jahrbücher CXIX (1910), S. 30iff. — Die neueste
zusammenfassende, alle Fragen kritisch scharf beleuchtende Darstellung gibt
Karl Helm, Altgermanische Religionsgeschichte Bd. I (Heidelberg 1913),
S. 390—411, über die Suleviae S. 408 f. — Nach Museum (Maandblad
voor philologie en geschiedenis) XX 8, S. 310 sprach auf dem 7.
Niederländischen Philologenkongreß in Groningen (1912) M. Schönfeld über

keltisch-germanische Matronenverehrung (meines Wissens noch nicht publiziert)

Um zum Schlüsse zur Solothurner Inschrift der Suleviae zurückzukehren,
so bleibt noch die Frage nach dem Alter der Inschrift zu erörtern. Daß
sie verhältnismäßig spät ist, verrät sie durch die Ungleichmäßigkeit und den

Mangel an Sorgfalt in der Schrift und der Raumausnutzung. Jedoch ergibt das

kein sicheres Kriterium; ist doch die Forschung durch solche mehr ästhetisch-

paläographische Erwägungen gerade bei der Datierung privater Inschriften
schon mehrmals arg irre geführt worden1).

Eine sichere Wregleitung für die Zeitbestimmung, wenigstens einen sicheren
terminus post quem, gibt uns die Weihinschrift des vom nämlichen T. Crassicius

Pa(e)ttusius gestifteten Apollotempels (s. oben S. 193) mit der Einleitungsformel
in honor(em) dom(us) divin(ae). „Diese fast nur in Germanien übliche
Einleitung, die in den meisten römischen Gebieten fehlt" (A. Riese, WTestd.

Zeitschrift XVII (1898), S. 28), die an Stelle der älteren Formel in
honorem domus Augustae getreten war und anfangs ausgeschrieben, später
meistens abgekürzt wurde, ist in einer datierbaren Inschrift, dem Viergöttersteine

aus Kastell, CIL XIII 7270 Brambach CI Rh. 1321, zum erstenmal
im Jahre 170 n. Chr. in Abkürzung nachzuweisen und gegen das Ende des

1) Welch strenge Zurückhaltung bei Beurteilung des Alters einer Inschrift nach dem
Schriftcharakter geboten ist, zeigen z. B. die in Cannstatt gefundenen Weihungen von Benefiziariern
aus den Jahren 213 (CIL XIII 6441) und 221 (6437) und aus der Zeit Severus Alexanders (6442),
die wegen der sorgfältigeren Schrift als älter erscheinen könnten als der 1910 gefundene Altar
eines Benefiziariers vom Jahre 182; s. Hang u. Sixt, Die röm. Inschr. und Bildwerke Württembergs,

2. Aufl. (1913) S. 370 Nr. 532.



203

2. Jahrhunderts häufig. Vgl. auch R. Cagnat, Cours d'épigraphie latine3,
p. 167

Eine weitere chronologische Hülfe bietet die Tatsache, daß die Zeit des

nach römischem Ritus ausgeübten Matronenkultus bei den Germanen ziemlich

eng begrenzt und etwa durch die Jahre 100—240 n. Chr. eingefaßt ist. Um die
Mitte des 3. Jahrhunderts verschwinden in Germanien die Matronensteine,
wie die den Göttern gesetzten Votivsteine, rasch und vollständig, offenbar
infolge des erneuten Vordringens der Germanen um diese Zeit, namentlich der
Franken und Alemannen, die als Feinde und Zerstörer kamen. Beiläufig
bemerkt, ist dieses Aufhören der Matronensteiue um diese Zeit neben dem schon

genug beweisenden Fehlen entsprechender Denkmäler im innern Germanien
ein weiterer Beweis dafür, daß dieser Kultbrauch ungermanisch ist (Helm
a. a. O., S. 409!). Von diesem religionsgeschichtlichen Gesichtspunkte aus
ergibt sich als spätester Termin für die Solothurner Inschrift etwa die Mitte des

3. Jahrhunderts.

Nunmehr dürfen wir mit etwas größerer Zuversicht auch die Schrift des

Steines und die Formulierung zur Zeitbestimmung mitheranziehen. Zu dem

ungefähren Zeitansatz stimmt die gegen Ende des 2. Jahrhunderts einsetzende

Nachlässigkeit oder Verwilderung, die sich im Fehlen des Pränomens und der

Abkürzung des Gentiliciums zeigt. Auf noch spätere Zeit, etwa das 3.
Jahrhundert, weist die Unregelmäßigkeit der »Schrift, namentlich die verschiedene
Breite der Buchstaben. Besonders auffällig sind die eckigen Formen des S,

wofür ja allerdings die Beispiele nicht selten sind. Eckiges S ist nicht für eine
bestimmte Zeit charakteristisch, aber doch besonders häufig im 3. Jeihrhundert
und z. B. in den von Otto Cuntz, Jahrbuch für Altertumskunde, herausg.
von der K. K. Zentralkommission, Bd. III, 1909 besprochenen, meist rohen
Inschriften aus Uranje in Steiermark, die ich in Graz gesehen habe, oft vertreten.
Erwähnt sei Nr. 1 (S. 13 des S.-A.) und besonders Nr. 13 (S. 25 bei Cuntz) CIL III
5127, vielleicht die späteste aller Inschriften von Uranje, aus dem Ende des

3. Jahrhunderts, die einen mit ihren mangelhaften Buchstabenformen, der

Worttrennung wider jede Regel und dem Fehlen der Praenomina lebhaft an die
Suleviae-Inschrift des Crassicii erinnert.

Eine genauere Datierung unserer Inschrift ist nicht möglich; aber auch

so ist sie wichtig für die Zeit der Errichtung des römischen Castrums von
Solothurn. Da sie in den Fundamenten des Castrums verbaut war, aber doch einige
Zeit frei gestanden haben muß, bevor sie vermauert wurde, so ergibt sie für
die Anlage des Castrums einen wichtigen terminus post quem. Während frühere
Lokalforscher bestrebt waren, diese möglichst weit hinaufzurücken, ergibt sich

jetzt, wie bereits E. Tatarinoff richtig bemerkte, eine verhältnismäßig späte
Zeit. Wir kommen damit ungefähr zu dem Ansatz, den Konrad Meister-

1) Die Einführung der Formel dürfte in etwas frühere Zeit fallen; denn es wird einige Zeit

vergangen sein, bis die Worte formelhaft wurden und zur Sigle zusammensanken. Karl
Zangemeister, Neue Heidelberger Jahrbücher V (1895) S. 60.



204

hans, Älteste Geschichte des Kantons Solothurn (1890), S. 46 versuchte, der
zwar darauf verzichtete, eine bestimmte Zeit anzugeben, aber darauf hinwies,
die Erbauung müsse zwischen 219, wo noch vom Dorfe Salodurum gesprochen
sei (Mommsen 219 CIL XIII 5170) und 303, wo bereits von einer Burg
(castrum) die Rede sei, erfolgt sein. Wir werden nach den vorstehenden
Darlegungen kaum fehl gehen, wenn wir innerhalb dieser beiden zeitlichen Grenzen
möglichst tief hinuntergehen und die Zeit der Erbauung des Castrums von
Salodurum bis gegen das Ende des 3. Jahrhunderts hinunterrücken.


	Neue römische Inschriften aus der Schweiz : I. Reihe, 1907-1912

