Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 15 (1913)

Heft: 3

Artikel: Neue romische Inschriften aus der Schweiz : I. Reihe, 1907-1912
Autor: Schulthess, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue romische Inschriften aus der Schweiz.
I. Reihe: 1907—1912.
Von Otto Schulthefs, Bern.

Fortsetzung. *)

3. Weihinschrift aus Solothurn fiir die Suleviae.

Die Siuidwestecke des Castrums von Salodurum (Solothurn), {iber das
K. Meisterhans in J. R. Rahn, Die mittelalterlichen Kunstdenkmaler des
Kantons Solothurn (Ziirich 1893) S. 143ff. zusammenfassend gehandelt hat
(vgl. auch Meisterhans, Alteste Geschichte des Kantons Solothurn bis zum
Jahre 687. Festschrift, Solothurn 18go, S. 43ff.), war seit langem bekannt.
Sie war sichtbar im Hofe des Gasthofs zum Storchen am Stalden, zur Iinken,
wenn man iber die alte Briicke die Stadt betritt (bei Meisterhans-Rahn, Tafel I,
Haus N1.82). Bei dem Abbruch des Storchens und den Fundamentierungsarbeiten
fur den Neubau der Solothurner Handelsbank stiel} man auf eine reiche romische
und nachrémische Kulturschicht, iiber deren Zusammensetzung E. Tatarinoff
im Solothurner Tagblatt vom 14. und 15. August 1909 Bericht erstattet hat.
Am 19. August 1909 wurde, eingemauert in die Fundamente der Stidwestecke
des romischen Castrums, dessen Umfassungsmauern bei der Anlage der mittel-
alterlichen und der neueren Befestigungen fast bis auf das Fundament zerstort
worden waren, ein profilierter romischer Altar mit Sockel aus Kalkstein gefun-
den, 77 cm hoch, 43 cm breit, 30 em dick. Die Breite des Sockels betragt 48 cm.
Gekront ist der Altar von zwel an den Randern nach der Tiefe verlaufenden
halbrunden Wiilsten, so dal} die ganze Bekronung 50 cm breit ist. Oben hat er
eine kreisrunde Ausarbeitung von 25 cm Durchmesser zur Aufnahme einer
Saule oder eines Votivgegenstandes.

Auf der Vorderseite des Altars, der im Museum der Stadt Solothurn auf-
bewahrt ist, steht die hier (Abb. 1) abgebildete Inschrift, deren Publikation
der Konservator der historisch-antiquarischen Abteilung des Museums, Prof.
Dr. E. Tatarinoff, mir giitigst tiberlieB. Ich habe nach Besichtigung des Ori-
ginals, nachdem mir die nicht ganz leichte Lesung der fiinften Zeile gelungen
war, im Herbst 1gog in der Philologisch-epigraphischen Sektion der 50. Ver-
sammlung deutscher Philologen und Schulménner in Graz dariiber gesprochen
(s. Verhandlungen S. 146f.) und den Text im Archidolog. Anzeiger 1910, S. 357
mitgeteilt (vgl. auch Rom.-german. Korrespondenzblatt II-(19o9) S. go), wahrend
E. Tatarinoff die Inschrift im ,,Solothurner Tagblatt” vom 6. November

*) s. Anzeiger N. F. XV (1913), S. 36—44.



LR

1909 behandelte. Vergleiche auch J. Heierli, II. Jahresbericht der Schweiz.
Gesellschaft fiir Urgeschichte 1910, S. 124 (mit Abbildung 44). Die Inschrift
wird in den Additamenta zu CIL, XIII, p. 65 als n. 11499 erscheinen.

Abb. 1. Weihinschrift fiir die Suleviae, gefunden in Solothurn.

Auf schlecht geglitteter Oberfliche steht in fiinf Zeilen in 6 cm hohen,
meist rohen Buchstaben, die sich mit den Lettern der Druckschrift nicht wieder-
geben lassen, die Inschrift in leicht nach links geneigter Schrift:

T CR PATITVSt Die Raumausnutzung ist hochst ungeschickt, be-
VS~ sonders auch die Abtrennung der Endung VS der beiden

ET CR v MAGI Cognomina. Trotz dieser Trennung reichte Z. 1 der
VS Raum nicht aus, so daB3 der Steinmetz das I in kleinerer

5 SVLEIS v SVIS  Gestalt neben S setzen muBte. Seine Ungeschicklich-
VSL M keit verrat der Steinmetz auch dadurch, dall er den Punkt

nur zweimal, Z. 3 als Zeichen der Abkiirzung hinter CR und Z. 5 als Wort-
trennungszeichen hinter SVI,EIS gesetzt hat. Besonders schlecht kam er Z. 5
mit dem Raume aus, der einzigen, die der T.esung Schwierigkeiten bereitete;



193

hier war er genotigt, am SchluB} die Buchstaben zusammenzuriicken und ganz
in die Hohe zu ziehen. Indem ich im {brigen auf die Abbildung verweise, die
nach einem auf dem Steine selber liegenden Abklatsche hergestellt 1st, bemerke
ich: der 5. Buchstabe ist ziemlich sicher I, der 0., der friiher ganzlich versintert
war, ist jetzt nach Entfernung des Sinters unschwer als steifes, langgezogenes S
zu erkennen. Der . Buchstabe, der zweitletzte der Zeile, der wegen des schrag
emporgezogenen Striches am obern Ende der Hasta fast wie ein unvollstandiges
I¢ aussieht, hat keine Mittelhasta, ist daher als I aufzufassen. Der letzte, 10. Buch-
stabe, der wie ein I aussieht, ist offenbar ein des Raumes wegen langgestrecktes S,
nur noch ungeschickter als die andern, fast eckigen S-Formen der Inschrift.
Wir erhalten somit als Lesung von Zeile 5: SVLEIS - SVIS. Demnach lautet
die ganze Inschrift mit Auflosung ithre Abkiirzungen:

T (itus) Cr(assicius) Pacttusi|us| et Cr(assicius) Magi|us| Sulets suis|

v(otum) s(olverunt) l(ibentes) m(erito).

Der Altar mit dem Weihgeschenk, das er einst trug, ist also eine Weihung
zweier Crassicii fur ithre Suleviae.

Was die Stifter anbetrifft, so ist ihr Familienname in Solothurn nicht
fremd. Auf den 21 Inschriften und Inschriftresten aus Solothurn, die im CII,
NXIIT 5166—518¢ stehen, findet sich der Name der Crassicit bereits dreimal:
5179 (= Mommsen, Inscr. Conf. Helv. 224), jetzt verschwunden, ist ein Grab-
stein fur 7. Crassicius Avitus, 5178 (= Mommsen 223), ein Grabstein fiir den
sevir Augustalium L. Crlassicius Corbulo, 516 (— Mommsen 218) die Weil-
inschrift eines Tempels des Apollo Aug(ustus), von TCRPATTVSIVS aus eige-
nen Mitteln gestiftet, der offenbar mit dem ersten Dedikanten der Suleviae-
Inschrift identisch ist, wéahrend Crassicius Magius, ohne Prdnomen, neu ist.
Zu bemerken ist aber, dafl der Fundort der drei andern Steine ein anderer ist:
5169 und 5179 wurden 1762 in den Fundamenten der Stiftskirche gefunden,
5179 eingemauert in der Schwelle der groBeren Pforte zur St. Ursus-Kathedrale,
d. h. bei den Grabungen, denen wir die meisten romischen Inschriften von Solo-
thurn verdanken; die neue Inschrift dagegen eingemauert in die Fundamente
der romischen Kastralmauer.

Auf dem jetzt im Gange des Kantonsschulgebiudes eingemauerten Steine
5169 fuhrt 7. Crassicius das Cognomen PATTVSIVS, nicht, wie ich bei
unglinstiger Beleuchtung zu erkennen glaubte, Paettusius. FEine links neben
dem ersten T' befindliche Vertiefung ist, wie mir E. Tatarinoff zu bestatigen
die Giite hatte, nicht ein MeiBlelhieb, sondern ein Fehler im Stein, wie sie sich
bei diesen Kalksteinen oft genug finden. Dagegen kann es sich bei der neu
gefundenen Inschrift durchaus nicht um einen spitern Schaden handeln, sondern
da ist der mittlere Horizontalstrich des I, das mit dem ersten T verbunden ist,
ein deutlicher MeiBelhieb, also das Cognomen Pacttusius sicher.

Die Crassicii, deren Name mit Crassus, Crasstus, Crassinius verwandt
ist (s. Wilh. Schulze, Zur Geschichte lateinischer Figennamen, Abhandl. d.
Gott. Ges. d. Wiss. N. F. V 2 (1904), S. 428), sind eine verhdltnismalig junge



194

Gens. Sie finden sich nicht vor dem Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr. In der
Titeratur sind sie vertreten durch den Grammatiker I,. Crassicius Pasicles,
der nach Suet. de grammat. 18 (dort hat die Uberlieferung Crassitius) urspriing-
lich ein Freigelassener aus Tarent war und sich spiter Pansa statt Pasicles
nannte. Dieser ist bekannt durch seinen Kommentar zu dem beruhmten Ge-
dichte , Zmyrna des zum Kreise des Catullus und Calvus gehorigen Helvius
Cinna. Uber ihn s. Gotz und Miinzer in Pauly-Wissowa, Realencyklopadie 1V
1681: M. Schanz, Gesch. d. rom. Lit. I3 2, S. 86. II3 2, S. 526f. Inschriftlich

Abb. 2. Bruchstiick einer Inschrift fiir die Suleviae aus Avenches.

kommt bis jetzt die gens Crassicia zuerst in der zweisprachigen Inschrift von
Delos vom Jahre 113 v. Chr. vor, Bull. de corr. hell. XXXIII (1909), S. 494:
C. Crassicius P. {. T'awog Koaoaizeog Hoxiiov, die auch die Frage der Ortho-
graphie endgiiltig entscheidet. In Germania superior findet sich der Name
bloB in den vier Solothurner Inschriften, in Raetia in CII, III 5842 Crassicio
Constantino infanty . ... Aelius Aelianus et Crassicia Ursa parentes. Mehr im
Thes. ling. lat. Onomasticon, fasc. II Sp. 682 (Reisch).

Die neue Inschrift aus Solothurn ist besonders dadurch wichtig, dal sie
zum ersten Male fiir Solothurn den Kult der Suleviae bezeugt. Sie reiht sich
damit den nicht eben zahlreichen Steinen der Suleviae aus Germania superior
an. Mir sind folgende bekannt.

1. Inschrift aus dem Bois de Vaux bei Vidy (Waadt) CIL XIII
5027 (= Mommsen, Inscr. Conf. Helv. 134 = Ihm, Bonner Jahrbticher LXXXIII
n. 155), wo ebenfalls Suleis suis steht mit dem weitern Zusatz qui curam vestra
agunt (s. unten).



195

2. Inschrift aus Avenches (Waadt), im November 19o4 von Jules
Fornallaz in der romischen Wasserleitung ,,au Lavoez'* gefunden (Abb.2). Oben
vollstindig erhalten und mit einer schmalen, gekehlten Leiste begrenzt, auf den
Seiten und unten gebrochen und jetzt nach unten in eine Spitze endigend; je-
doch scheint mir von den mit groleren Buchstaben versehenen Zeilen 1 und 2
links und rechts nur wenig zu fehlen. Die Inschrift ist von W. Wavre, An-
zeiger N, F. VII (1905/00), S. 106, Nr. XXVII publiziert, aber bisher nicht
als Weihung fir die Suleviae erkannt worden. Is ist daher wohl nicht tiber-
fliissig, wenn ich hier den Text wiederhole und eine Abbildung nach einer Photo-
graphie beifiige, die ich nebst einem Abklatsch der Freundlichkeit des Kon-
servators des Museums zu Avenches, Herrn Prof. E. Grau, verdanke.

SVLEISYAT D, Zeile 2, ist nicht sicher; Zeile 4 am Ende eher I, als 1.
VMARAE ¥ I) Da, wie gesagt, moglicherweise in den beiden ersten Zeilen
APOSVLE  links und rechts nur wenig fehlt, so liegt die Versuchung
TIAVYAI nahe, umarae von Zeile 2 mit dem af von Zeile 1 direkt
TIA zu verbinden und Afwumara als Beiname einer der Suleviae
aufzufassen. Das ,,Prafix’ afu haben wir in den ratselhaften Atufrafinehac
von Berkum bei Thm, Bonner Jahrbiicher LXXXIII, n. 199—204 und auch
sonst im Keltischen: doch wire es das erstemal, daB die Suleviae, die einmal
als domesticae, einmal als sorores bezeichnet sind, einen solchen keltischen Bei-
namen und dazu noch im Singularis, so dall also noch mindestens ein weiterer
folgen muBte, fuhren wiirden. Immerhin ist CIL, XII 2974 (= Dessau 4662)
Suleviae Idennicac Minervae votum sehr ahnlich. Dall in Zeile 3 in A posule
der Name eines der Dedikanten steckt, hat H. Dessau, der die Inschrift in
den Additamenta zu CII, XIII, p. 63, n. 11477 herausgeben wird, bemerkt
unter Hinweis auf den inschriftlich mehrmals belegten Geschlechtsnamen
Apusulenus und A posolenus (Thes. 1. 1. IT 294, 58 und 73). Auch die Inschrift
aus Avenches zeigt einen ziemlich jungen Schriftcharakter, ist aber erheblich
sorgfaltiger ausgeftuhrt als die von Solothurn.

3. Inschrift von der Schweppenburg!) bei Andernach (Antun-
nacum) CII, XIII 7725 (= Brambach CIRh. 673 = Ihm, Bonner Jahrbiicher
LXXXIITI, n. 194 = Dessau, Inscr. lat. sel., n. 4772) mit dem Dativ SVIL,LEVIA-
BVS, der neben dem Sul(e)viae der Inschrift aus Gallia Narbonensis CIT, XII
2074 (= Dessau 4662) allein die Nominativiorm Suleviae sicher verblirgt, wih-
rend die beiden haufigern Formen Sulevis (iiber ein Dutzend Mal) und Suders,
fiir das ich jetzt fiinf sichere Beispiele kenne (s. unten), eher auf den Nominativ
Sulevae schlielen lielen.

4. Inschrift aus der Gemarkung Riidesheim bei Bingen,
jetzt im Mainzer Museum, mitgeteilt von Korber, Korr.-Bl. der Westd. Zeit-
schrift XV (1896) S. 6f. (= Dessau 4773) Sulev/i]s| dea[bus]| C. Hosti|lius
Sat|wrnin(us) et Hosti|lia Alpi|na (oder Aliena) fra|tres|. ZurVerbindung Sule-

1) SchloB zwischen Bonn und Andernach; s. zu CIL XIII 7703.



196

5. Inschrift von Ladenburg (LLopodunum), zuerst publiziert von
F. Haug, Mannheimer Geschichtsblatter VII (19o6), S. 191 und 225, dann ab-
gedruckt im III. Bericht Giber rom.-germ. Forschung f. 1906/07, S.84, Nr. 135;
s. auch Baumann, Westd. Zeitschr. XXV (1906) S. 427, mit der neuen Verbindung
SVLEVIS SORORIBVS.

Es ist hier nicht der Ort, die Frage nach dem Wesen und der Herkunft
der Suleviae eingehender zu erortern. Am wenigsten hat bisher zur I.6sung
der Frage die Linguistik beigetragen; denn eine unanfechtbare Deutung des
Wortes ist noch nicht gegeben. T'h. von Grienberger, dem Rudolf Much,
Germanische Matronennamen, Zeitschr. f. deutsch. Altert. XXXV (1891),
S. 318 als tiberzeugter Verfechter des germanischen Ursprunges der Suleviae
beipflichtete, leitete Sulevia her aus germ. * su —, ,wohl", das in Su gambri
wiederkehte und got. /éw n. , ,Gelegenheit, Mittel, Stoff (zpopou7), wovon gebil-
det wire * su-léwjan, ,gute Gelegenhgit schaffen® und * su-leuwiana als nomen
agentis , die gute Gelegenheit Schaffenden’. Diese Ableitung wire rein formal
moglich 1) ; aber es ist doch nicht recht einzusehen, wie man von ,,gute Gelegen-
heit schaffenden” Wesen zu den Suleviae als giitigen, segenspendenden, wohl
auch schutzbietenden héuslichen Gottheiten gelangen soll, zu Gottheiten,
qui curam vestra 2) agunt, wie es auf dem Steine vom Bois de Vaux bei Vidy,
CII, XIII 5027, heilit, zu Gottheiten, die ebensogut, wie die mit ihnen aufs engste
verwandten Matres oder Matronae den Beinamen tndulgentes verdienen wiirden
(Inschrift der Matronae von Cavallirio, stidwestlich vom IT.ago Maggiore CIL V
6594 = Ihm n. 38).

Dall die Swleviae threm Wesen nach mit den Matres oder Matronae eng
zusammengehoren, unterliegt keinem Zweifel. Sie nicht direkt als Miitter oder
Matronen zu betrachten, wurde man dadurch abgehalten, dall man auf den tiber
20 Inschriften der Suleviae vor Sulevis nie Matribus fand. Dazu kam, dall man
bei den Inschriften der Equites singulares aus Rom, den Votivsteinen der Vete-
ranen, die in den Jahren 132—141 aus dieser hauptsichlich aus Germanen
und Galliern bestehenden Gardereiterei ausschieden, fliglich schwanken konnte,
ob man in der langen, asyndetisch aufgefiihrten Reihe der Gottheiten, wo
Sulevis regelmdlig auf Matribus folgt, in diesen zwei verschiedene Gruppen

1) Kogel leitet Suleviae vom Stamme */iwi ab, ,,die Allgiitigen; Holder, Altceltischer
Sprachschatz IT, S. 1663, vom Keltischen, ebenso unsicher nach Karl Helm, Altgermanische

Religionsgeschichte I (1913), S. 409, Anm. 69.

y

1) Mit Schwund des schlieBenden -m, wie hier auch qué vulgir zugleich fiir das Femininum
steht. Umstritten ist das déden von Z. 4 dieser Inschrift. Mommsen, Inscr. Conf. Helv. n. 134,
falite es als 7dem laut Index p. 131; Max Ihm, Bonn. Jahrbiich. LXXXIII (1887) S. 128 1. 155
laut Index S. 197 als #fem. So scheint sich allerdings in einfacher Weise den Dedikanten, den
Sohnen des Icarus, dessen Freigelassener Cappomit ifem anzuschlieBen: iden | Cappo | Icari | [2]-
Dabei ist aber nicht beachtet, dal} iden, wie das vorausgehende curam vesira in grolerer Schrift
geschrieben ist. Deshalb ist die von Mommsen CII, XIIT 5027 gebilligte Vermutung Hirsch-
felds, es méchte darin I'den(nicis) stecken nach der Inschrift aus Gallia Narbonensis (aus der Nihe
von Nlmes) CIL XII 2974 (= Dessau n. 4662) Sul[eloiae | Idennicae | Minervae | votum hochst
beachtenswert, wenn auch nicht sicher.



e .

von Gottheiten oder den einheitlichen Komplex Matribus Sulevis erblicken
sollte. Im erstern Sinne entschied sich der erste Herausgeber dieser Inschriften,
Henzen, Annali dell’ist. 1885, S. 272, dem Max Ihm, Bonner Jahrbucher
LXXXIII (1887), S. 80 zustimmte, im letztern Sinne Mommsen, Korr.-Bl
d. Westd. Zeitschr. 1886, Sp. 124, dem sich Max Siebourg (s. unten) anschloB.
Von den Inschriften der Gardereiter nennen n. 1, 2, 3, 6—11 und 13 bei Thm,
nunmehr CIL VI 31140—42, 31145—40, 31148—40, 31171, 31174—75, die
Suleviae stets unmittelbar hinter den Matres. FEine Ausnahme bildet blol VI
31161. Jedoch beweist die stetige Aufeinanderfolge noch nicht ihre Zusammen-
gehorigkeit; aber die Tatsache, dall auf den zwei Steinen, auf denen in der langen
Reihe der Gotter die Suleviae fehlen, auch die Matronae nicht erscheinen (Ihm
n. 4, 5 = VI 31143—44), sprach doch schon frither fiir eine engere Zusammen-
gehorigkeit. Entschieden ist die Frage im letztern Sinne dutch eine erst in neue-
rer Zeit gefundene Inschrift aus Colchester (Camulodunum), Ephemeris epi-
graphica VII p. 282 n. 844 (= Dessau, Inscr. lat. sel. n. 4777): Matribus| Su-
levis | Stmilis Atti. [.| ci(vis) Cant(ius| v. I. s. Dal hier die Matres Suleviae
einen Begriff bilden, gibt auch Karl Helm, Altgermanische Religionsge-
schichte, Bd. I (1913), S. 409 zu, der sonst in der Zuriickhaltung sehr weit geht,
indem er auch jetzt noch bloB zugesteht, dall es jedenfalls klar sei, ,,dall beide
Gottheiten sich sehr nahe stehen miissen. Ich meine, angesichts der Inschrift
von Colchester miisse man die Einheit Matres Suleviae zugeben und auch in den
Inschriften der Gardereiter voraussetzen. Nur sind die Swleviae in dieser Ver-
bindung nicht zu einem blof} adjektivischen Epitheton geworden; sie leuchten
noch als urspriinglich selbstindige Gottheiten, als welche sie ja auf reichlich
einem Dutzend Inschriften ohne jeden Zusatz tatsdchlich erscheinen, durch
diese Verbindung hindurch. Sie sind erst sekunddr mit den ihnen wesensver-
wandten Matres in Konnex gebracht worden. In iiberzeugender Weise ist fiir
die Einheit Matres Suleviae Max Siebourg, der sich schon in seiner Disser-
tation De Sulevis, Campestribus, Fatis (Bonn 1886), p. 31 mit Mommsen da-
fir entschieden hatte, eingetreten in den Bonner Jahrbichern, Bd. CV (19oo),
S. go in Ausfithrungen, die namentlich gegen Zangemeister und Fr. Kauff-
mann gerichtet sind. Ich freue mich der Ubereinstimmung mit Siebourg
um so mehr, als mir seine Ausfithrungen zufélligerweise erst zu Gesichte kamen,
als obiges bereits geschrieben war. Namentlich hebt Siebourg sehr richtig her-
vor, dal} die Verbindung Matribus Sulevis ihre kraftige Stiitze hat an den nicht
zu leugnenden Kombinationen Matronis ITunonibus, Iunonibus Matronis, Sule-
vis Tunonibus, und dall diese Verbindung ein , treffliches Beispiel fiir jene Unter-
ordnung und Verschmelzung von Sondergottheiten, die Usener so glanzend
durch die griechische Religion verfolgt hat, bietet”. , Die in der Regel selb-
standig verehrten Suleviae schlieflen sich hier (in Colchester) und in Rom der
verbreiteteren und michtigeren Vorstellung von drei gottlichen Matres an.
So gehen schliefllich die Swuleviae wirklich in den Matres auf. FEine weitere,
kraftige Stiitze hat — das muf} auch K. Helm a. a. O. S. 409, Anm. 67 zuge-
stehen — diese Auffassung in neuester Zeit gefunden durch eine Inschrift aus



Koln, publiziert von A. Riese, Korr.-Bl. d. Westd. Zeitschr. XXV (1906),
S. 180 (= III. Jahresber. f. rém.-germ. Forschung (1906/07), S. 114, n. 243)
mit Swule/v]is domesticis suis, die zum erstenmal auch fir die Suleviae das bel den
Matres und Matronae sehr haufige Attribut domesticae bietetl). Jetzt sollte
auch nicht mehr bezweifelt werden, dal} in der Inschrift der Gardereiter Ihm n. 14
(= Dessau n. 4778) in der Verbindung Matribus paternis et maternis meisque
Sulevis das meisque, entsprechend den beiden andern Epitheta, zu Matribus
gehort und auch hier die Matres Suleviae einen Begriff bilden. Der Zweifel,
den noch allerneuestens Helm, S. 408, Anm. 05, gegen diese von Siebourg von
jeher verfochtene Verbindung erhoben hat, ist sprachlich nicht gerechtfertigt;
denn das gue in meisque dient dazu, dieses mit paternis et maternis koordinie-
rend zu verbinden. Dall mit diesem Zusatz paternis et maternis diese Gottheiten
als die ,,personlichen Genien‘‘ des Vaters und der Mutter des Dedikanten bezeich-
net seien, hatte Siebourg, De Sulevis p. 32f. behauptet, Thm, Bonner Jahr-
biicher LXXXIIT (1887), S. 70, mit Recht bestritten, und spater, Bonner Jahr-
bticher CV (1900), S. g6, Siebourg selber als unrichtig bezeichnet. Wer zu
den Sulevis oder Matribus als paternis et maternis betet, sagt damit, dal} er sie
von Vater und Mutter tiberkommen habe, dall es seine , heimischen'* Gotter
seien, und im gleichen Sinne heillen sie domesticae. Wiahrend man die Matres
oder Matronae, bei denen hiufig von Ortlichkeiten abgeleitete Beinamen vor-
kommen, bis jetzt meistens als ,, 6rtliche Beschiitzerinnen auffalite, ist mit
Helm, S. 302, zusagen, dal} diese Wesenseigenschaft wohl kaum die ursprungliche
ist. Vielmehr werden sie urspriinglich, wie namentlich Hans I.ehner, Korr.-
Bl. d.Westd. Zeitschr. XXV (1906) S. 100ff. betont hat, die Schutzgéttinnen einer
Familie und ihres Besitzes gewesen sein und von hier aus zu speziellerer oder
allgemeinerer Bedeutung gelangt sein ,,als Schiitzerinnen des einzelnen, wie
ganzer Volker, des Soldaten in der Fremde, wie des friedlichen Handlers oder
Landmanns“2). Das gilt in vollem, wegen des Fehlens Ortlicher Epitheta sogar

1) Riese schlieBt mit Recht: ,,Sulevae ist also ein einheimischer Name jener Dreiheit
von Schutzgoéttinnen fiir die Familie, ihr Haus, ihren Hof, ihr Feld und auch ihre Bergweide,
den sich die Roémer mit Matres, Matronae, Iunones iibersetzten und mit Domesticae weiter zu
verdeutlichen suchten‘‘.

?) Ich kann mir nicht versagen, ein paar Stellen aus den iiberzeugenden Ausfiihrungen
Lehners hier auszuschreiben. Er verweist auf die zahlreichen rémischen Funde in den Kreisen
Fuskirchen und Diiren, der Matronengegend wor é._;coxﬂ'y und betont, dall die Matronennamen
keine Ortsnamen im landlaufigen Sinne sind, sondern die Bezeichnungen des Besitzes grofler
Besitzer. ,,Die Matronennamen sind gar nicht in dem Sinne topisch, als sie von ganzen Ort-
schaften ihren Namen haben, sondern sie gehen in den meisten Fillen zuriick auf den Einzel-
namen des keltischen Grundbesitzers, dessen Familie, Hab und Gut ihrer Hut unterstellt sind.
Die Matronen sind mit andern Worten nicht Schutzgdttinnen einer Ortlichkeit, sondern es sind
die Hausgottinnen einer Familie und tragen deren Namen. Deshalb heilen sie oft domesticae
und daraus erkldren sich zwanglos die Beinamen paternae, maternae, meae und auch der Gesamt-
name ,,Miitter* als ,,Hausfrauen‘ (S. 100). — | Wir wiirden so Familienmatronen erhalten, deren
Namen nur dann als topisch gelten kénnen, wenn die Familie ein Gut hatte, das ihren alten
Namen noch trug, die aber sofort nicht mehr topisch sind, wenn das Gut seinen Namen mit dem
latinisierten Besitzer geindert hat (S. 107). — ,,Die topische Bedeutung der Matronennamen
halte ich mit einem Wort fiir etwas sekundéres, mehr oder weniger zufilliges (S. 108). — In



199

in erhohtem Male von den Swleviae. Sie verleihen als domesticae Segen und
hauslichen Wohlstand, Fulle und Fruchtbarkeit des Bodens und haben daher
,,die Attribute der segenspendenden Gottheiten der Landeskultur” (Helm,
S. 393). Eine gute Vorstellung vom Aussehen der Swleviae gibt uns das bel
Thm S. 79 abgebildete Relief, das sich tiber der stadtromischen, den Suleviae
und Campestres geweihten Inschrift CIL VI 768 vom 24. August 160 (= Ihm
n. 18 = Dessau n. 4776) befindet: drei Matronen ,,in langem, faltigem Gewande
(tunica und palla ); im Scholle halten sie Blumen und Friichte; in der ausge-
streckten Rechten hat jede einen runden Gegenstand (patera?); die beiden
duBern tragen auBerdem im linken Arm Ahrenbiischel (Ihm). Es ist vielleicht
vorsichtig, dazu zu bemerken, daf diese Attribute nicht individuell sind, sondern
ganz allgemein den segenspendenden landlichen Gottern zukommen.

Hier treten uns die Suleviae bereits als romanisierte Gottheiten entgegen.
Die Frage ist nun, ob sie germanischen oder keltischen Ursprunges seien; denn
dal sie nicht romischen Ursprunges sein konnen, ergibt sich, wenn auch die
lokale Verbreitung ein entscheidendes Argument nicht abgeben kann, immer-
hin daraus, dal} sie im eigentlichen Italien nicht vorkommen, sondern nur in Rom,
und auch dort nicht von den Einheimischen verehrt sind, sondern von einzelnen
Mitgliedern der kaiserlichen Garde, den aus dem Norden, besonders Germanien,
rekrutierten equites singulares'). Das hat bereits Thm S. 8, hervorgehoben. Ferner
darf darauf hingewiesen werden, dall wir unter den Verehrern der Miitter nie
Leute von Ritter- oder Senatorenrang finden, dagegen zahlreiche Freigelassene
und Peregrine. Wir durfen also , den Mutterkult im wesentlichen als eine Reli-
gion der niedern Kreise'’ betrachten, wie mit allem Nachdruck gegeniiber Zweifeln
von Joh. Schmidt und Zangemeister betont wurde von Max Siebourg, Bonner
Jahrbticher CV (1900), S. g1ff., vgl. bes. auch S. 92, Anm. 3.

Auf die Frage, ob die Swleviae germanischen oder keltischen Ursprungs
seien, trete ich nicht naher ein, sondein begniige mich mit der Bemerkung,

den Bonner Jahrbiichern CXIX (1910) S. 319 betont Lekner nochmals: ,,Es ist ganz gewil} rich-
tig, dal die Matronennamen eine o6rtliche Bedeutung haben, allerdings, wie ich glauben méchte,
in dem Sinne, daB3 ihr Name nicht mit dem Orte selbst, sondern mit der Familie, der Gemeinde,
dem Stamm der Einwohner zusammenhingt®. Dal es gewisse Zentralkultstitten der Matronen
gegeben haben mub, eine Art ,,Gnadenorte‘, bewiesen schon die Funde von Thorr, wo wir auf
4 Altdren, 4, ja vielleicht sogar 5 verschiedene Matronenbeinamen haben. Das Heiligtum der
Matronae Aufaniae bei Nettersheim und die dortigen Funde lassen keinen Zweifel mehr, ,,daf
Nettersheim und dessen Umgegend unter dem besonderen Schutze der Aufaniae standen; dal sie
gerade fiir diese Gegend der Genius oder die Tutela loci sind, das beweisen die Beneficiarier-
steine, und das beweist aulerdem die Tempelweihinschrift der vicani. Die romischen StraBen-
postén haben der Ortsgottheit in ihrem Ortsheiligtum gehuldigt* (Bonner Jahrbiicher a. a. O.
und dort die ndhere Begriindung).

1) M. Bang. Die Germanen im rémischen Dienst bis zum Regierungsantritt Konstantins 1.
(Berlin 1905) S. 86 ff. hat, wie Karl Helm, Altergerm. Religionsgesch. I S. 344, Anm. 7 mit Recht
bemerkt, mehrfach irrtiimlich auch Kelten unter diesen Gardereitern als Germanen verzeichnet.
Gegen die Annahme einer vorwiegend germanischen Zusammensetzung der equites singulares
s. Helm S. 353 Anm. 37.



200
daB der keltische Ursprung viel wahrscheinlicher und, so viel ich sehe, jetzt so
ziemlich allgemein zugegeben ist. Ich verweise auf die letzten Ausfiihrungen
von Siebourg, a.a. O. S. g2, und auf Helm, S. 400, der etwas starkere Zuriick-
haltung zeigt. Wenn damit die Herleitungen des Wortes aus dem Germanischen
ohne weiteres dahinfallen, liegt es um so naher, die Swuleviae irgendwie mit der
dea Sul in Verbindung zu bringen, deren Inschriften zum groffiten Teil aus Bath,
dem alten Aquae Sulis, stammen und bei Thm, S. 183f. n.544—552 stehen.
Dall diese Gottin Su/, nicht, wie man friher meinte, Swulis heil3t, beweist die
Inschrift aus Alzei in Rheinhessen n. 551 mit dem Nominativ DEA - SVIL,. Es
ist wohl auch nicht ganz zufallig, dall wir in Bath im Namen eines Dedikanten
fur die Swuleviae und die dea Sul ebenfalls den Stamm Su/ finden, er heilt Suli-
nus. CII, VII 37 (= Ihm n. 344) Sulevis| Sulinus| scultor| Bruceti. .| sacrum
f(ecit) L(ibens) m(erito) und VII 48 (= Ihm n. 548) Deae | Suii | Minervac |
Sulinus | Matu|ri fil.] v. s. I. m.

Mit der Antwort, dall die Swuleviae hochst wahrscheinlich keltischen Utr-
sprunges sind, ist jedoch die weitere Frage noch nicht entschieden, inwieweit
die urspriinglich keltische Gottheit durch die Bertihrung mit der mehr oder
weniger romanisierten germanischen Bevdilkerung zu einer keltoromanischen
FErscheinung geworden sei, und welchen Anteil an dieser Entwicklung die Ger-
manen zu verschiedenen Zeiten gehabt haben. Schwierige Fragen, {iber die
vollige Einigkeit noch nicht erzielt ist und sich nicht so bald wird erzielen lassen.
Sicher ist nur das, dall der Anteil der Germanen an dieser Entwicklung von ein-
zelnen ebensosehr liberschatzt, wie von andern unterschitzt wurde. Am wahr-
scheinlichsten ist, daBl, wie Ihm, Roschers Lexikon d. gr. u. rém. Myth. u.
Matres angenommen hat, der Miitterkult vom Niederrheine aus, aus dem stark
mit Germanen durchsetzten Keltengebiet zu den germanischen Volkern vor-
drang und von diesen rezipiert wurde. Wiederholt ist von Lehner und Sie-
bourg (vgl. Bonner Jahrbiicher CV S. 80, 85) daran erinnert worden, dal die
Matronen, deren Kult freilich lokal beschrankter ist als der der Suleviae, haupt-
sachlich im fruchtbaren Gebiet der gallo-romischen Grundbesitzer an den Aus-
laufern der FKifel, in den Talern der Erft und Roer, verehrt wurden, und daf
diese Herrenbauern ein besonderes Interesse daran hatten, ihre Familien- und
Flurgottheiten, die thnen von der Urviter Zeit her vertraut waren, in romischen
Formen anzubeten (Tatarinoff, S. 5 des S.-A)).

Dal} die Suleviae in der ganzen romischen Iiteratur nirgends erwidhnt sind,
wird dem nicht auffallen, der weil, daB} die unendlich viel haufiger in Inschriften
und Reliefdarstellungen vertretenen Matres und Matronae, von denen uber
400 Inschriften vorhanden sind, in der romischen Literatur ebenfalls mit keinem
Wort erwahnt sind. Das beweist, wenn esnoch eines weiteren Beweises bediirfte,
indirekt, daf3 wir es mit einem fremden Kultus der niederen Stande zu tun haben.
Obgleich ortlich etwas weiter verbreitet als die Matres und Matronae, gehoren
doch auch die Swleviae zu den Gottheiten von ortlich enger Begrenzung, wie
sie nach Andreas Heusler (S. 267) bei den Germanen fiir die Romerzeit,
spater flir die Friesen, fast gar nicht fiir die Skandinavier bezeugt sind. Uber




das Eindringen fremder Gottheiten in den romischen Kultus steht das Wich-
tigste klar bei Georg Wissowa, Religion und Kultus der Romer? (1912),
S. 86. Was die Aufnahme fremder Gottheiten durch die Germanen, wie wir
sie bei den Miuttern und den Suleviae annehmen miussen, um so wahrschein-
licher und eher denkbar macht, ist die von Andreas Heusler, Die altgerma-
nische Religion (Hinnebergs Kultur d. Gegenwart, Teil I, Abteilung III 1, 2. Aufl.
1913), S. 270 hervorgehobene Tatsache, ,,dal eine ,germanische Religion’
als einheitliche und abgeschlossene Grofle in den tiberschaubaren Jahrhunderten
nicht bestanden hat, auch nicht bel einem einzelnen Stamme".

Schlieflich bleibt noch ein Wort tber die Namensform zu sagen. Dal
Suleviae die einzig richtige alte Form ist, hat bereits Max Ihm, Bonner Jahr-
bticher I, XXXITI (1886), S. 155, Anm. 4, und LXXXIIT (1887), S. 78, Anm. 1
betont; vgl. auch oben, S. 195. Aus Suleviae entstand mit Schwund des inter-
vokalen v Suletae, im Dat. Plur. Suleizs und durch Kontraktion Sulers. Es ist
fast tiberflissig, fur den Schwund des intervokalen v Beispiele anzufithren, doch
sei erinnert an das mehrmals vorkommende Quadruis. Es ist fast nur ein Zu-
fall, dall kein Swulebis mit bilabialem b, das sich in der Aussprache dem v naherte,
tiberliefert 1st, wie wir Bibis, Tribis, Quadribis und das als Versuch phonetischer
Schreibung dullerst charakteristische T7ibvis bei Thm n. 159 haben; vgl. Thm,
S. 88, Anm. 6. Die kontrahierte Dativform Swulers kommt in den elf von den
fiinfzehn stadtromischen Inschriften der equites singulares, die die Suleviae
nennen, nur zweimal vor (Ihm n. 11, 13), aullerdem in der Inschrift vom Bois
de Vaux (Ihm n. 155). Das sind die einzigen, die Thm, Index S. 190 kennt.
Dazu kommen jetzt noch die Inschrift von Avenches (s. oben S.195) und die
von Solothurn, wahrend Ihm n. 440 (= CII, XII 2598) aus Genf ganz unsicher
ist. So stammen von den flinf Beispielen fiir Suleis zufillig drei aus dem Gebiete
der heutigen Schweiz, die beiden andern aus der Kaserne der Gardereiter in Rom.

Fiir solche, die sich iiber die Suleviae und den Miitterkult ndaher orientieren
wollen, stelle ich hier die mir bekannte neuere Literatur tiber Suleviae, Matres
und Matronae in chronologischer Folge zusammen.

Max Siebourg, De Sulevis, Campestribus, Fatis. Diss. inaug. Bonn 1886. —
Max Ihm, Der Miitter- oder Matronenkultus und seine Denkmaler, Bonner
Jahrbiicher LXXXIII (1887), S.1—200, der die altere Literatur verzeichnet.
— Max Siebourg, Zum Matronenkult, Westd. Zeitschr. VII (1888), S. 9g9—116.
— Rudolf Much, Germanische Matronennamen, Zeitschr. f. deutsch. Altertum
XXXV (1891), S. 315ff. mit einseitiger Betonung des germanischen Ursprunges
und FEinflusses; vgl. ders. Germanische Dative aus der Romerzeit, ebenda XXXI
(1887), S. 354ff. — Friedrich Kauffmann, Der Matronenkultus in Germanien,
Zeitschr. d. Vereins f. Volkskunde II (1892), S. 24—26, der den urspriinglich
keltischen Charakter der Matronen scharf betont, aber den spateren Anteil der
Germanen ganz entschieden unterschitzt. — Max Ihm, Art. Matres, Matronae,
Matrae in Roschers Lexikon d. griech. u. rém. Mythologie II, S. 2644ff. (mit
Nachtrag der Literatur und der neu gefundenen Inschriften bis 1894). — Th.



202

von Grienberger, Niederrheinische Matronennamen, Eranos Vindobonensis
(1893), S. 253ff. — Alfred von Domaszewski, Die Religion des romischen
Heeres, Westd. Zeitschr. XIV (1895) S.47 und 50 halt die Suleviae fiir , sicher
germanisch. — Karl Zangemeister, Zur germanischen Mythologie, Neue
Heidelberger Jahrbiicher V (1893), S. 40—b60, speziell tiber die Inschriften der
Equites singulares. — Alexander Riese, Zur Geschichte des Gotterkultus im
rheinischen Germanien, Westd. Zeitschr. XVII (1898), S. 1—40, der S. 37
entschieden fiir den keltischen Ursprung des Kultus eintritt. — Die letzte
eingehendere Behandlung der wichtigsten einschliagigen Fragen verdanken wir
Max Siebourg, Matronen-Terrakotta aus Bonn. Nebst Bemerkungen zum
Matronenkultus, Bonner Jahrbiicher CV (19o0), S.78—102. — Hans Lehner,
Roémische Denkmailer aus Thorr, Kreis Bergheim, Korr.-Bl. d. Westd. Zeit-
schrift XXV (1906), S. 100ff. Derselbe, Das Heiligtum der Matronae Au-
faniae bei Nettersheim, Bonner Jahrbiicher CXIX (1910), S. 301 ff. — Die neueste
zusammenfassende, alle Fragen kritisch scharf beleuchtende Darstellung gibt
Karl Helm, Altgermanische Religionsgeschichte Bd. I (Heidelberg 1913),
S. 390—411, uber die Swuleviae S. 408f. — Nach Museum (Maandblad
voor philologie en geschiedenis) XX 8, S. 310 sprach auf dem 7. Nieder-
landischen Philologenkongrel3 in Groningen (1912) M. Schoénfeld tber
keltisch-germanische Matronenverehrung (meines Wissens noch mnicht publi-
ziert).

Um zum Schlusse zur Solothurner Inschrift der Swuleviae zuriickzukehren,
so bleibt noch die Frage nach dem Alter der Imschrift zu erdrtern. DaB
sie verhaltnismalBig spat ist, verrat sie durch die UngleichmaBigkeit und den
Mangel an Sorgfalt in der Schrift und der Raumausnutzung. Jedoch ergibt das
kein sicheres Kriterium; ist doch die Forschung durch solche mehr asthetisch-
paldographische Erwidgungen gerade bei der Datierung privater Inschriften
schon mehrmals arg irre gefiihrt worden?).

Eine sichere Wegleitung fiir die Zeitbestimmung, wenigstens einen sicheren
terminus post quem, gibt uns die Weihinschrift des vom namlichen T. Crassicius
Pa(e)ttusius gestifteten Apollotempels (s. oben S.193) mit der Einleitungsformel
in honor(em) dom(us) divin(ae). ,,Diese fast nur in Germanien iibliche FEin-
leitung, die in den meisten romischen Gebieten fehlt” (A. Riese, Westd.
Zeitschrift XVII (18g8), S. 28), die an Stelle der alteren Formel n Jio-
novem domus Augustae getreten war und anfangs ausgeschrieben, spiter
meistens abgekiirzt wurde, ist in einer datierbaren Inschrift, dem Viergttter-
steine aus Kastell, CIL, XIII 7270 = Brambach CIRh. 1321, zum erstenmal
im Jahre 170 n. Chr. in Abkiirzung nachzuweisen und gegen das Ende des

1) Welch strenge Zuriickhaltung bei Beurteilung des Alters einer Inschrift nach dem Schrift-
charakter geboten ist, zeigen z. B. die in Cannstatt gefundenen Weihungen von Benefiziariern
aus den Jahren 213 (CIL XIII 6441) und 221 (6437) und aus der Zeit Severus Alexanders (6442),
die wegen der sorgfiltigeren Schrift als dlter erscheinen kénnten als der 1910 gefundene Altar
eines Benefiziariers vom Jahre 182; s. Haug u. Sixt, Die rom. Inschr. und Bildwerke Wiirttem-
bergs, 2. Aufl. (1013) S. 370 Nr. 532.



203

2. Jahrhunderts haufig. Vgl. auch R. Cagnat, Cours d’épigraphie latine?,
p. 1671).

Fine weitere chronologische Hiilfe bietet die Tatsache, dall die Zeit des
nach romischem Ritus ausgetibten Matronenkultus bei den Germanen ziemlich
eng begrenzt und etwa durch die Jahre roo—240 n. Chr. eingefalit ist. Um die
Mitte des 3. Jahrhunderts verschwinden in Germanien die Matronensteine,
wie dié den Gottern gesetzten Votivsteine, rasch und vollstindig, offenbar in-
folge des erneuten Vordringens der Germanen um diese Zeit, namentlich der
Franken und Alemannen, die als Feinde und Zerstorer kamen. Beilaufig be-
merkt, ist dieses Aufhoren der Matronensteine um diese Zeit neben dem schon
genug beweisenden Iehlen entsprechender Denkmaler im innern Germanien
ein weiterer Beweis daftr, daf dieser Kultbrauch ungermanisch ist (Helm
a. a. O., S. 4ogf.). Von diesem religionsgeschichtlichen Gesichtspunkte aus er-
oibt sich als spitester Termin fiir die Solothurner Inschrift etwa die Mitte des

&

3. Jahrhunderts.

Nunmehr dirfen wir mit etwas groBerer Zuversicht auch die Schrift des
Steines und die Formulierung zur Zeitbestimmung mitheranziehen. Zu dem
ungefahren Zeitansatz stimmt die gegen Ende des 2. Jahrhunderts einsetzende
Nachldssigkeit oder Verwilderung, die sich im Fehlen des Prinomens und der
Abkiirzung des Gentiliciums zeigt. Auf noch spidtere Zeit, etwa das 3. Jahr-
hundert, weist die UnregelmaBigkeit der Schrift, namentlich die verschiedene
Breite der Buchstaben. Besonders auffillig sind die eckigen Formen des S,
wofiir ja allerdings die Beispiele nicht selten sind. Eckiges S ist nicht fir eine
bestimmte Zeit charakteristisch, aber doch besonders haufig im 3. Jahrhundert
und z. B. in den von Otto Cuntz, Jahrbuch fiir Altertumskunde, herausg.
von der K. K. Zentralkommission, Bd. III, 1gog besprochenen, meist rohen
Inschriften aus Uranje in Steiermark, die ich in Graz gesehen habe, oft vertreten.
Erwahntsei Nr.1 (S.13des S.-A.) und besonders Nr.13 (S. 25 bei Cuntz) = CIL III
5127, vielleicht die spdteste aller Inschriften von Uranje, aus dem FEnde des
3. Jahrhunderts, die einen mit ihren mangelhaften Buchstabenformen, der Wort-
trennung wider jede Regel und dem Fehlen der Praenomina lebhaft an die
Suleviae-Inschrift des Crassicii erinnert.

Fine genauere Datierung unserer Inschrift ist nicht moglich; aber auch
so ist sie wichtig fiir die Zeit der Errichtung des romischen Castrums von Solo-
thurn. Da sie in den Fundamenten des Castrums verbaut war, aber doch einige
Zeit frei gestanden haben muB, bevor sie vermauert wurde, so ergibt sie fur
die Anlage des Castrums einen wichtigen ferminus post quem. Wihrend frihere
Lokalforscher bestrebt waren, diese moglichst weit hinaufzuriicken, ergibt sich
jetzt, wie bereits E. Tatarinoff richtig bemerkte, eine verhaltnismafig spate
Zeit. Wir kommen damit ungefahr zu dem Ansatz, den Konrad Meister-

1) Die Einfiihrung der Formel diirfte in etwas friihere Zeit fallen; denn es wird einige Zeit
vergangen sein, bis die Worte formelhaft wurden und zur Sigle zusammensanken. Karl Zange-

meister, Neue Heidelberger Jahrbiicher V (1895) S. 6o.



204

hans, Alteste Geschichte des Kantons Solothurn (1890), S. 46 versuchte, der
zwar darauf verzichtete, eine bestimmte Zeit anzugeben, aber darauf hinwies,
die Frbauung miisse zwischen 219, wo noch vom Dorfe Salodurum gesprochen
sei (Mommsen 219 = CII, XIII 5170) und 303, wo bereits von einer Burg
(castrum) die Rede sei, erfolgt sein. Wir werden nach den vorstehenden Dar-
legungen kaum fehl gehen, wenn wir innerhalb dieser beiden zeitlichen Grenzen
moglichst tief hinuntergehen und die Zeit der Erbauung des Castrums von Salo-
durum bis gegen das Ende des 3. Jahrhunderts hinunterriicken.



	Neue römische Inschriften aus der Schweiz : I. Reihe, 1907-1912

