
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 10 (1908)

Heft: 2

Artikel: Altarbilder von Friedrich Herlin in St. Gallen

Autor: Bolze, Elisabeth G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-158570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-158570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altarbilder von Friedrich Herlin in St. Gallen.
Von Elisabeth G. Bolze.

Tafel X und XI.

In der kleinen Gallerie des Museums von St. Gallen, deren Bilderbestand
sich namentlich aus Werken des 19. Jahrhunderts zusammensetzt, hängen
vereinsamt ein paar Gemälde älteren Datums und fremder Herkunft. Zwei
von diesen Fremdlingen sind im höchsten Grade anziehend und verdienen
die Aufmerksamkeit wie wenige andere Bilder der Sammlung. Aber
ungünstig aufgehängt und falsch bestimmt, entgehen sie leicht, trotz ihrer
reizvollen und lieblichen Darstellung" dem Auge des Besuchers. Es sind dies
eine Geburt Jesu (No. 137) und eine Anbetung der heiligen drei Könige
(No. i36) [Taf. X und XIJ.

Die Bilder sind offenbar Flügel eines Altares und je 54x117 cm groß.
Sie sind, nachdem ihre Rückseiten abgesägt worden waren, so fourniert worden,

daß eine Untersuchung der Rückseiten oder der Ränder nicht mehr zu
bewerkstelligen ist. Soweit mir Prüfungen von der Vorderseite aus möglich
waren, schien mir der Malgrund Tannenholz zu sein.

Die Farben der Bilder sind in lebhaften, hellen Tönen gehalten; die
Gewänder weisen vielfach Übermalungen auf, besonders in den unteren
Partien. Die Komposition ist auf beiden Bildern einfach; die Teilnehmer an
den Vorgängen sind auf die kleinstmögliche Zahl beschränkt.

Auf dem Bilde der Geburt Jesu kniet Maria, ein junges, schlankes Mädchen

mit langlockigem, blondbraunem Haar, anbetend vor dem Kind. Sie

trägt ein langherabfallendes weißes Kleid, das ein blauer Streifen am
Halsausschnitt ziert, und blaues Untergewand schimmert durch die durchbrochene
Litze an den Ärmeln und Seiten des Obergewandes. Ein blauer Mantel
liegt leicht auf den Schultern und breitet sich über den Erdboden aus.
Ein großer Strahlennimbus charakterisiert sie als die Mutter des Gottessohnes.
Dieser liegt, mit einem leichten Lendentuch bekleidet, auf den Falten des
Mantels seiner Mutter. Sein Heiligenschein leuchtet in drei Strahlenbündeln
— wie zu einem Kreuze geformt — an seinem Kopfe.

Rechts von der Gruppe steht Josef in rotem Gewand mit roter ins
Genick herabhängender Kapuze. Sein weißes Haupthaar, sein weißer geteilter
Bart kennzeichnen ihn als Greis. In der linken Hand hält er eine Kerze,
die er mit einer ungeschickten Bewegung der Rechten vor der Zugluft
schützen will. Er ist von der Säule, hinter der er steht, überschnitten. Im
Hintergrund erscheinen die Köpfe von Ochs und Esel, und über das Dach



I32_

der Hütte späht neugierig ein Englein herab. Durch Fenster und Tür
erblickt man eine Landschaft, durch welche sich ein Weg über Wiesen und
Hügel zu einer nahen Stadt hinschlängelt.

Auf dem Bilde der Anbetung hat der Maler die Szene ebenfalls vor
die offene Hütte in eine Landschaft mit Wiesen und mit einer Stadt im Hintergrund

gelegt. Links beim Torbogen der Hütte sitzt Maria, diesmal etwas
älter, frauenhafter; sie ist mit einem blauen Gewand bekleidet und hält das

Kind sorglich auf ihren Knien. Sie schaut herab auf die Szene zu ihren
Füßen und scheint sie doch nicht zu sehen, so stillernst und verloren ist ihr
Sinnen. Auch dem Kindlein hat sich die ernste Stimmung mitgeteilt. Es

sitzt da wie einer, der wirklich versteht, was ihm geschieht, und begreift,
daß da ein König vor ihm kniet. Seine Linke reicht er dem Greis im roten,
pelzbesetzten Gewände, der sie ehrerbietig an seine Lippen führt und den

Fuß des Kindes faßt. Des Königs Gabe und seine rote mit Pelz verzierte
Mütze mit der goldenen Krone darauf liegen vor ihm auf der Erde. Er muß

erst anbeten, ehe er seine Geschenke anzubieten wagt. Rechts davon —

etwa in gleicher Höhe wie Josef auf dem Bilde der Geburt — steht der
Mohrenkönig, einen goldenen Pokal in seinen Händen haltend. Es sieht aus,
als ob er ungeduldig von einem Bein aufs andere tänzele. Leise scheint er
dabei mit seinem älteren Begleiter zu diskutieren. Der sieht viel einfacher
aus als der Mohr, den ein schöner, goldgelber, schwarz damaszierter Leibrock

schmückt. Der dritte König trägt auch keinen phantastischen Turban
und keine Ohrringe. In einem grünen, langen Mantel steht er würdig da ;

einfaches weißes Pelzwerk ziert sein Gewand. Nur die bekrönte Mütze
bezeugt, da& auch er ein König ist, und der Pokal in seinen Händen sagt,
daß auch er anbeten und verehren will. Auch Gefolge hat die drei Könige
begleitet. Man sieht es noch von Ferne den Weg herankommen, der sich
durch die Wiesen zieht. Über dem Bilde liegt, wie über dem der Geburt,
ein Schimmer weihevollen Ernstes und stiller Innerlichkeit.

Über die ursprüngliche Herkunft der Bilder ist nichts bekannt. Durch
die Liebenswürdigkeit des Direktors der St. Galler Sammlung, Herrn Dr. Diem,
sind mir die bezüglichen Notizen aus den Akten des Museums, sowie die
Briefe des Restaurators Sesar von Augsburg freundlichst zur Verfügung
gestellt worden. Es geht daraus hervor, daß die Bilder im Jahre 1862 aus
dem Nachlaß des St. Gallischen Kunstmalers Wilhelm Hartmann vom Kunstverein

erworben und im Mai 1876 Sesar nach Augsburg zur Restauration
gesandt worden sind. Über den damaligen Zustand der Bilder macht Sesar
in seinen Briefen Mitteilungen. Als er die Bilder in Bearbeitung bekam,
befanden sich auf ihren Rückseiten zwei Darstellungen von Heiligen — ich
werde auf diese Bilder an einer anderen Stelle zurückkommen — er ließ
sie auseinandersägen und fournieren. Alle vier Bilder waren stellenweise —

vor allem in den unteren Partien — übermalt und die Übermalungen stark
nachgedunkelt. Der Himmel hatte eine rohe Neuvergoldung erhalten; als

er sie abnahm, fand er, daß an dessen Stelle Luft gemalt war. Jedoch auch



133

das stellte sich als eine Übermalung, und zwar als eine sehr alte, heraus;
er entfernte sie, und nun kam der echte, alte Goldgrund, jedoch in ganz
schlechtem Zustande zum Vorschein. Er ließ ihn neu vergolden. In dem

Zustand, in welchem Sesar sie zurückgeliefert hat, befinden sich die Bilder
heute noch. Sie haben also manche Veränderung im Laufe der Zeit
durchgemacht; allein von ihrem großen Reize, der sowohl in der Art des

Dargestellten, als in der Farbengebung liegt, haben sie doch nichts eingebüßt.
Und Sesar hat Recht, wenn er in einem Brief vom Januar 1877 begeistert
sagt: „Die Bilder sind so schön, daß sie jeder Gallerie zur Zierde gereichen
würden, und werden von den Kennern bewundert".

Die Bezeichnung „niederrheinisch", die die Bilder in St. Gallen tragen, und

unter welcher sie auch im Museumskatalog1) angeführt sind, ist eine irrtümliche.

Wohl zeigen die Bilder eine starke Anlehnung an niederländische
Vorbilder, so vor allem im Architektonischen und Landschaftlichen. Das zweiteilige

Rundbogenfenster, ferner die Säule der Hütte und die Städtebilder
im Elintergrund — vor allem das mit der großen gotischen Kirche —

erinnern an niederländische Art. Aber auch die Typen verraten niederländischen

Einfluß und im besonderen Schulung durch Roger. Die Kompositionen
— vor allem die Szene der Geburt Christi — kommen denjenigen Memlings sehr
nahe in ihrer Art, aber nicht in dem Geist, der sie beseelt^); denn was bei
diesem dramatische Gestaltung, wirkliches Leben wurde, das ist bei dem Meister

unserer Werke zu „Bildern" erstarrt, zu naivem Ernst, zur Gutenstuben-
Heiligkeit. Die Auffassung dieses biederen Meisters entspricht der Eigenart der
oberdeutschen Kunst. Er hat zwar tüchtig bei den Niederländern gelernt,
gestaltet aber das Gelernte in seiner eigenen, etwas hausbackenen Weise um; von
der großartigen Erfassung der Natur und des Lebens bei den niederländischen
Künstlern übernahm er vor allem die Vorliebe für das Detail. Nur ein
oberdeutscher Meister, der bei den Niederländern gelernt, kann die St. Galler
Bilder geschaffen haben. Die Art der Behandlung des Körperlichen, der
Gewandung, sowie die stilistischen Eigentümlichkeiten und Schwächen seiner
Darstellungsweise verweisen ihn in die letzte Hälfte des 15. Jahrhunderts.
Unter den oberdeutschen Schulen dieser Zeit kann jedoch nur die schwäbische

— genauer gesagt: die Nördlinger — in Betracht kommen; denn in ihr
herrscht vor allem das Hauptelement der St. Galler Bilder: das Malerische,
das Farbige. In ihr sind vor allem die Typen, wie unsere Bilder sie
aufweisen, häufig; in ihr kann man das gleiche Kompositionsschema wieder
und wieder treffen; in ihr lebt der Geist, der aus den St. Galler Bildern
spricht. Dort ist es nicht schwer, den Meister zu finden, auf den alle die

Voraussetzungen zutreffen, dessen anerkannte Werke mit denen zu St. Gallen

') Katalog der öffentlich ausgestellten Kunstgegenstände in der Sammlung des
Kunstvereins im Museum am Brühl. 7. Aufl. St. Gallen 1900. Seite 14.

') Man vergleiche den Floriansaltar im Johannesspital zu Brügge und die Geburt
Christi im Prado zu Madrid. Abgebildet bei L. Kaemmerer, Memling, Seite 51 und 45,
Künstlermonographie XXXIX.



134

eine große Verwandtschaft besitzen, und auf welchen die Art der Komposition,

die Typen der Personen, die stilistischen und ikonographischen Eigenheiten

und vor allem die Farbengebung als auf ihren Urheber hinweisen.

«S* V-

*

£

66. F. Herlin. Anbetung der Könige, vom Altar aus St. Emmeran, 1459;
Stadtgalerie in Nördlingen.

Dieser Meister ist Friedrich Herlin. Seine Urheberschaft, die sich schon auf
den ersten Blick verrät, wird noch durch die Gegenüberstellung der St. Galler
Bilder mit andern Werken gesichert und durch eine genaue stilkritische
Untersuchung aufs vollkommenste bestätigt.

Von dem schwäbischen Meister Friedrich Herlin (geb. wahrscheinlich
zu Rothenburg o. T. um 1435, gest. zu Nördlingen um 1500 sind teils durch



135

echte Inschriften, teils nach stilistischen Übereinstimmungen als seine Arbeiten
nachgewiesen und wohl allgemein anerkannt: der Altar aus St. Emmeran in

Nördlingen von 1459 (jetzt z. T. in München, z. T. in Nördlingen, Abb. 66),

-filiti*.y^' '''^ISïfLf" ' fin
91 'Tbl j

W'
1 .V i

Hm 1! V. p****' Il
«^vâÉPF

IsKäf w i iv *•* Alm1

8i ¦ ^.w v'"-' ^B TE^^A

IBI '*'":::

#*-zHl fm
¦f Sf -'Äöl^rZï% >,^Z- ^ * **

f* 1 f
Z 1»

4 ''i'tS^ViJ v. JE
1 \flüfc>.

\
'

f yS1 \

i
67. F. Herlin. Anbetung der Könige, vom Altar aus St. Georg;

Stadtgalerie in Nördlingen.

der Hochaltar der St. Georgskirche in Nördlingen aus den sechziger Jahren
des 15. Jahrhunderts (Abb. 67 und 68), der Rothenburger Altar von 1466,
das Rothenburger Marienbild von 1467, der Bopfinger Altar von 1472, der



136

große Eccehomo und der sogenannte Familienaltar in Nördlingen, beide

von 14881).
Nach diesen Werken läßt sich Herlin kurz charakterisieren als der

gelehrige Schüler der Niederländer, sowohl in Technik und Farbengebung, in
der Art der Drapierung der Gewänder und in der Zeichnung einzelner Glieder,
als in seinem Streben nach Naturwahrheit und realistischer Wiedergabe auch
unbedeutender Dinge, und endlich in seinen Versuchen, Perspektiven zu
schaffen. Den Van Eycks ist er verpflichtet, und von Roger van der Weyden
hat er gelernt. Aber trotz alledem behalten seine Werke einen ganz ihm

eigentümlichen Zug, und schließlich hat Herlin sich doch zu einem eigenen
Stile durchgearbeitet.

Seine aus niederländischen Mustern hervorgegangenen Typen — besonders

die der Frauen — werden durchaus herlinisch, sei es, daß da des
Meisters Kunst nicht ausreichte, es in der Wiedergabe der Menschen seinen

großen Vorbildern gleichzutun ; sei es, daß sich in ihnen Einflüsse seiner
schwäbischen Umgebung kundtun; oder sei es, daß sich darin des Meisters
Schönheitsideal ausspricht. Er gibt seinen Frauengesichtern ein langes
Oval mit hoher Stirn, langgezogener, unten rundkolbiger Nase, einen kleinen
Mund mit vollen Lippen, kurzes Kinn, verhältnismäßig breiten Halsansatz ;

die Gesichter der Männer sind ebenfalls lang, meist hager, mit der
charakteristischen Nase wie bei den Frauen; die Haarbehandlung ist massig mit
sorgfältiger Wiedergabe der einzelnen Haare. Die Ohren sind schmal und
häßlich geformt. Die Hände sind lang und ungliedrig; sie zeigen meist
einen abgebogenen Daumen mit breiter Kuppe und breiten Nägeln, eine
breite innere Handfläche mit kräftiger Mittelfalte. In der Haltung seiner
Figuren der Früh- und Spätzeit herrscht durchaus ein schlichter Ernst, eine

gewisse Monotonie vor; jedoch in seiner Reifezeit werden sie bewegt, werden

die Bilder mannigfaltiger, bekommt das ganze mehr Leben. Herlin
zeigt, daß er nicht nur der handwerksmäßige Nachahmer der Niederländer
ist, als welchen man ihn wohl nennen hört, sondern daß er auch etwas
Eigenes besitzt, daß er auch künstlerisch dachte und wollte. Freilich, oft

genug besaß er nicht die Kraft, seine selbständigen Ideen auch völlig so
auszudrücken, wie sie ihm vorschwebten. Herlins Behandlung der Falten ist
verhältnismäßig schlicht; er wiederholt sich häufig in seinen Motiven. In
der Farbengebung hat er eine Vorliebe für starke, ungebrochene Töne und
helle, lebhafte Farben. Und ganz in diesem Sinne sind auch die St. Galler
Bilder gearbeitet. Zug für Zug der Charakteristik Herlins trifft auch auf sie
zu. Das im Einzelnen darzulegen wird die Aufgabe des folgenden sein.

') Ich verweise über Näheres auf die gründlicnen Untersuchungen und die Zusammenfassung

der bisherigen Forschungen von Haack in seiner bei Heitz & Mündel erschienenen
Schrift: Friedrich Herlin, sein Leben und seine Werke, Straßburg 1900.

Die Literatur über Herlin zusammengestel t bei Haack a. a. O.
K. Lange schreibt auch No. 8 und 9 der Stuttgarter Gemäldesammlung („Gefangennahme

Christi" und „Dornenkrönung mit Verspottung") Friedr. Herlin zu. Vergi, darüber
S. 49 des Kataloges der Sammlung, 2. Aufl., Stuttgart 1907.



i37

Die Komposition beider Bilder ist einfach, doch nicht ungeschickt.
Schlichter Ernst und sorgfältige Naturwahrheit herrschen in beiden; sie sind
darin durchaus Herlinischer Art. Herlin hat das Thema der St. Galler Bilder

^

«*ft.
R

<?o.
-.*

^«J

»¦ i • -• s

ï.-Z'X.v

M

>£*

..>.

4i««

w

68. F. Herlin. Geburt Christi, vom Altar aus St. Georg;
Stadtgalerie in Nördlingen.

sehr häufig gemalt. Auf allen seinen größeren Altarwerken ist auch die
Geburt und die Anbetung dargestellt. Vergleichungspunkte mit den Bildern
aus St. Gallen sind also in Bezug auf die Komposition sehr zahlreich.

Für das Bild der Geburt Jesu kommen der Nördlinger-, der Bopfinger-,
der Rothenburger- und der Familienaltar in Betracht. Bei allen fällt die



^38

den St. Galler Bildern sehr verwandte Art der Komposition auf. Die Szene
ist vor die Hütte ins Freie gelegt. Außer den drei Mitgliedern der hl.
Familie sind überall nur noch wenig andere Personen gegeben; besonders
übereinstimmend ist das Nördlinger Bild (Abb. 68). Ferner ist die Maria aut
allen fünf Bildern möglichst in die Mittelachse des Bildes gerückt; auf dem

Nördlinger und St. Galler ein wenig nach links abweichend. Übereinstimmend

weisen auch die Bilder die scharfe Überschneidung Josefs durch die

Säule auf, und dieser selbst ist, wie Maria, überall halb stehend, halb knie-

end, eine Kerze in der Hand haltend, gegeben — ein Typus, der indessen
auf Rogerschem Muster basiert. Das Kind liegt auf allen genannten
Darstellungen in der gleichen Richtung mit nur sehr wenig variierten
Bewegungen auf den Mantelfalten seiner Mutter.

Gemeinsam ist den Bildern ferner das Streben des Meisters, durch die

Teilnahme eines oder mehrerer Engel Abwechslung in die Komposition zu

bringen und so zugleich getreu der Tradition zu verfahren. Daher schwebt
auf dem Nördlinger Bild (Abb. 68) ein Engel herbei, um dem Hirten die
frohe Botschaft zu verkünden ; auf dem Bopfinger Bilde hat er den Hirten

sogar bei der Hand genommen und eilt mit ihm der Szene zu; auf dem Bilde
des Familienaltares sitzen sie zu zweit und lesen sich — höchst gewichtig
tuend — aus der hl. Schrift vor; auf dem St. Galler Bild (Taf. N) aber ist ein

Englein sogar auf das Dach der Hütte geflogen, um von dort herab an dem

freudigen Ereignis teilzunehmen. Das ist eine ganze Zahl von lieblichen
Schelmereien — man sollte gar nicht meinen, daß der meist so nüchterne,
hausbackene Meister solcher Varianten fähig wäre! Aber freilich — in den
Gestalten dieser Englein liegt die Schelmerei auch gar nicht. Schaut man
nahe zu, so haben sie alle dieselben leeren, nichtssagenden, ältlichen Köpfchen,

die so unendlich dumm dreinschauen, weil sie rein gar nichts zu sagen
wissen. Man muß solche Einfälle des schwäbischen Meistes von weitem
betrachten, um zu verstehen, was er hat sagen wollen. Besser hat er schon

verstanden, die Szenen — es ist das auch bei den Darstellungen der
Anbetung der Fall — in die Landschaft hineinzukomponieren. Die Hintergründe
erweitern sich zu Wiesen und Stadtbildern, und der Eindruck der Ferne ist
durch allerlei perspektivische Hülfsmittel, wie die Schlängelwege, starke
Verkürzungen, Blicke in Straßen und Torbögen wiedergegeben.

Auch die Anordnung der Tiere im Mittelraum des Bildes zwischen
Maria und Josef ist auf allen Herlinschen Darstellungen von der Geburt Jesu
die gleiche wie auf dem St. Galler Bilde.

Wo er die Anbetung schildert, verfährt er genau so wie auf dem
St. Galler Bild. Nur der Rothenburger Altar weicht von dem Kompositionsschema

ab. Sonst sitzt überall Maria links mit dem Kind auf dem Schoß;
vor ihr Kaspar, getreu der Anschauung, die seit dem 14. Jahrhundert herrschte,
als Greis charakterisiert; rechts davon der Mohrenkönig als jüngster von den
dreien; in der Mitte hinter der Gruppe Balthasar, ein Mann von mittleren



139

Jahren. Abweichend davon ist auf dem Rothenburger Altar nicht nur die

Komposition im Gegensinne gehalten, sondern es tritt auch Josef neu hinzu.
Auch für die Typen schien Herlin ein gewisses Schema zu haben. Er

gibt nicht nur sehr häufig ähnliche, sondern er wiederholt sich geradezu.
Vor allem der Typus seiner Gottesmutter variiert wenig. Höchstens im Alter
gibt er sie verschieden. So erscheint sie auf dem St. Galler Bild am
jugendlichsten, und unzweifelhaft ist sie auch das lieblichste Frauchen, das Herlin
jemals geschaffen. Nur die Münchner Madonna und die hl. Margarethe können
mit ihr rivalisieren. Bei allen Frauengesichtern Herlins tritt uns, wie auf
den St. Galler Bildern, das längliche Oval mit der hohen Stirn und dem
geschweiften Scheitelansatz entgegen
(vergleiche Abb. 69). Sie hat überall
dieselbe lange, unten etwas kolbige Nase;
denselben kleinen, wie zusammengezogenen

Mund ; dasselbe kurze Kinn.
Übereinstimmend ist bei allen den Marienköpfen

die stark betonte harte Linie vom
Kinn zum Ansatz des rechten Ohres,
die fast wuLtig hervortritt. Charakteristisch

ist ferner bei ihnen die lange,
schmale Ohrform; das Ohrläppchen ist
sehr lang, die Windung der Ohrmuschel,
soweit sie sichtbar, stets die gleiche,
welche bestimmt wird durch den scharf
hervortretenden Tragus und Antitragus.
Der obere Teil des Ohres ist gewöhnlich

von einer Haarsträhne bedeckt, doch
so, daß dazwischen noch ein wenig vom
Ohr hindurchschimmert. Wo er dieses
Moment wegläßt, setzt er über dem Ohr
weiße Lichter auf, um die Wölbung
unter der Haarwelle anzudeuten. Auffällig aber ist das den St. Galler
Madonnen eigene und bei fast allen Marien Herlins sich wiederholende Fehlen
eines Einschnittes zwischen Tragus und oberem äußeren Ohrrand; es ist
dies ein sehr auffälliges Charakteristikum Herlinscher Frauenohren. Bezeichnend

für Herlin ist ferner die tiefe Einsenkung an den Schläfen der Madonnen.
Da fast überall die rechte Seitenansicht des Kopfes auf den Abbildungen
gegeben ist, läßt sich dies umso besser in seiner Übereinstimmung verfolgen
(man vergleiche die Abbildungen). Die Ausbuchtung legt sich scharf an den
äußeren Winkel des rechten Auges an und zieht sich bis zu den Haaren.
Darauf folgt eine ziemlich starke Erhöhung, die wohl den unteren Teil des

Schläfenmuskels1) kennzeichnen soll, dann eine erneute Einsenkung zu dem

*) Für die Hervorhebung des Jochbogens scheint mir der Verlauf der Erhöhung nicht
zu sprechen.

%I

69. Rothenburg o. T. St. Jakob.
Detail aus der Anbetung der Könige

von F. Herlin



140

Ohre hin. Das alles ist auffällig scharf ausgeprägt. Die Augen der zwei
St. Galler Marien haben etwas sehr Schweres, Müdes; das teilen sie mit
allen Herlinschen Madonnen. — Nicht durchwegs allen eigen, aber bei den
St. Galler Marien mit den Rothenburgern und der hl. Margarethe überein-
stimm»nd, ist die scharfe Schattengcbung nach links beim untern Augenlid,
und wieder allen gemeinsam die tiefe Linie beim Ansatz des oberen Lides
und die stärker hervorquellende Partie beim oberen Orbitalrand.

Schon bei einer bloß oberflächlichen Betrachtung der Marienköpfe muß
die große Ähnlichkeit auffallen. Wenn man dann aber sieht, daß sich die
Ähnlichkeit sogar auf so kleine — scheinbar zufällige — Dinge erstreckt,
wie die Loslösung zweier feiner, dünner Haarsträhnlein an der rechten Stirnseite,

so muß man da wohl von einer Absicht reden, von einer Geschmacksäußerung

desselben Meisters. Die Haarbehandlung im allgemeinen bei den

St. Gallcr Madonnen ist die gleiche, wie bei allen Herlinschen Frauen.
Langes, gelöstes Haar, gleichmäßig gewellt, mit minutiöser Wiedergabe
einzelner Härchen, fällt gescheitelt über die Schultern herab. Hinter dem Haupt
erscheint der Nimbus aus schön symmetrisch geordneten, sternförmigen
Strahlen (Taf. X, XI, Abb. 67, 68, 69); auf dem Bopfinger Altarwerk kommt
er noch mit einem abschließenden Reifen versehen vor, während er auf
Herlins früheren Werken (Abb. 66) als Scheibe und auf seinen spätesten mit
zwei konzentrischen Kreisen gegeben wird. Die Übereinstimmung in der
Wiedergabe des Heiligenscheines findet sich für die St. Galler Bilder somit
besonders in den Werken der sechziger Jahre, also gerade mit den Werken,
mit welchen sich überhaupt die nächste Verwandtschaft konstatieren läßt. —

Ebensowenig abwechselungsreich wie Maria schildert Herlin den Josef.
Er ist überall wie auf den St. Galler Bildern der kahlköpfige Alte mit
dem gezackten weißen Bart und dem spärlichen, gewellten Haarkranz um
den Hinterkopf. Seine Wangen sind vom Alter gehöhlt; um seinen Mund

liegt ein Zug mürrischen Mißbehagens, das manchmal fast wie ein bischen
Sorge aussieht. Sehr auffällig ist die Form seines Ohres ; sie stimmt
mit der Ohrform aller dargestellten männlichen Wesen — auch der
zwölfjährige Jesus auf dem Altar von St. Georg in Nördlingen hat es bekommen

— überein und unterscheidet sich von dem der Marien durch seine
noch größere Häßlichkeit. Die Handform bei den Männern ist übereinstimmend

mit der der Frauen, nur etwas gröber und größer. Die St. Galler
Bilder zeigen die typischen Herlinschen Hände mit den sehr langen, wie
zugespitzten Fingern, dem abgebogenen Daumen mit großer, dicker, zweiter
Phalanx und breitem Nagelansatz. Von dem kolbigen Daumen zur
Handwurzel zieht sich eine stark betonte Falte ; eine zweite, weniger kräftige
quer durch die breite Handfläche.

Bewegung und Form von Josefs rechter Hand auf dem St. Galler
Geburtsbild wiederholt sich ganz analog auf dem Bopfinger (Josefs rechte Hand)
und Rothenburger Bild (mittlerer König linke Hand) und auf der Nördlinger
Verkündigung (Abb. 70). In der Linken hält Josef auf dem St. Galler



I4I

Bild eine Kerze, die er mit der Rechten vor dem Windzug schützen will.
Das ist auch ein häufig vorkommendes Motiv bei den Niederländern; es mag
hier nur erinnert werden an Roger van der Weydens Middelburger- oder
Bladelinaltar') in Berlin oder an den Altar Memlings im Johannesspital von
Brügge"). Herlin bringt es in fast allen seinen Darstellungen der Geburt
Jesu an. Und nicht nur das Motiv, sondern auch die ganz gleiche Art, wie
Josef die Kerze hält. Er faßt sie nämlich allenthalben wie auf dem St. Galler
Bild in der hohlen Handfläche zwischen den dritten und vierten Finger.
Die Haltung Josefs ist überall die halbknieende, halbstehende — das
Qualvolle, welches das 15. Jahrhundert seine Gestalten mit sovie Leichtigkeit

Das Knie ist stark vor°-eschoben.ertragen läßt.
Von dem Kindertypus Herlins muß das

Gleiche gesagt werden wie von den bisher
besprochenen 'Typen : er hat wenig
Unterschiedliches, wenig Individuelles (vergleiche
die Abbildungen). Dieselbe steife Lage mit
der falschen Perspektive, dieselbe steife
Haltung des Kopfes, der mit seiner kugelrunden
Form und dem gezackten Haarwuchs über
der breiten Stirn und der überbreiten
Nasenwurzel etwas ungemein Beschränktes und
Unkindliches hat. Die Art, wie Herlin beim
Liegen des Kindes Beine giebt, ist zwar
nicht nur bei ihm zu finden; aber er selbst
kennt kaum eine andere. Das rechte Beinchen
wird wie auf dem St. Galler Bild in die Höhe

gezogen, sodaß es zum Teil hinter dem linken
verschwindet, aber doch so, daß die innere
Fußfläche sichtbar bleibt.

Auch der Engel über der Hütte auf
der St. Galler Geburt zeigt den allgemeinen
Herlinschen Kindertypus mit dem unkindlichen Gesicht und dem runden,
leeren Köpfchen. In der Art und Farbe seiner Gewandung ist er den

Engeln des Familienbildes in Nördlingen gleich.
Der Mohrenkönig in der scharfen Profilstellung erscheint auch auf dem

Flügel von St. Emmeran (Abb. 66). Mit dem Nördlinger Mohr (Abb. 67) hat
der St. Galler die Stellung, das Brokatmuster des Rockes, den Turban und
die Form des Ohrringes gemein. Auch die Gesichtsform ist bei den
genannten Darstellungen die gleiche; das zeigen vor allem die zwei in Profil.
Stellung. Abweichend davon ist der Mohr des Rothenburger Altares, der

8&- - '*H w /

jtU

WM 'Saar flB&i j^MMiYßm
ima
i»M 3

70. Nördlingen. Detail aus dem Ver
kündigungsbild von F. Herlin.

') Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, 1879, 8. Bd., S. 188; beschrieben bei

Woltmann-Woermann, Gesch. d. Malerei, Bd. 2, S 37. Abgebildet in der Publikation
der phctogr. Gesellschaft, No. 5373.

') Siehe Seite 133, Anm. 2.



142

einen ganz andern Typus repräsentiert. Der zweite stehende König ist ein
rechter Durchschnittstypus Herlinscher Männergestalten. Er weist alle Merkmale

auf, die nötig sind, um einen Herlin zu konstruieren. Darum mutet
das Gesicht auch so langweilig an. Der knieende König ist eine Erscheinung,

wie sie analog auf Herlinschen Bildern vorkommt. Derselbe alte Mann
mit dem ernsten gefurchten Gesicht und dem mürrischen Zug um den
Mund kniet auf dem Nördlinger Bild (Abb. 67). In dem heiligen Lukas
des Nördlinger Familienbildes scheint diese Figur des greisen Königs
noch einmal wiederzukehren, mehr gealtert zwar; aber es ist doch
merkwürdig, daß der hl. Lukas ihm nicht nur im Typus ähnelt, sondern daß auch
sein Gewand in ähnlicher Form und gleicher Farbengebung ist.

Überhaupt herrscht in der Farbengebung und in der Gewandbehandliiug
eine große Übereinstimmung zwischen den St. Galler Bildern und den andern
Werken Herlins. Schwung und Gerinnsel der Falten sind bei ihm anders als
bei den großen Niederländern. Sie sind kleinlicher, besorgter, schwerfälliger
ausgedüftelt. Die Ränder so breit und scharf gezeichnet, als wären es sehr
dicke Stoffe; aber dann wären die komplizierten Wege und Furchen in den
Falten doch ganz unmöglich Es liegt etwas Pedantisches in des Meisters
Art, etwas Gequältes, als ob es ihm nicht immer ganz leicht geworden.
Dahin gehört auch Herlins archaische Art, sich mit Zickzackfalten abzuhelfen,
wo er es nicht anders kann.

Diese typische Gewandbehandlung findet sich auch in den St. Galler
Bildern. Bis ins einzelnste sind hier die Marien im Sinne Herlinscher Frauen
gekleidet. Weder das weiße Litzchen mit dem blaudurchschimmernden Unter
zeug an den Ärmeln und Seiten des Gewandes fehlt, noch das blaue Halb-
möndchen am Halsausschnitt (vergleiche Taf. X mit Abb. 68; vergleiche zum
Halsausschnitt auch den Nördlinger Familienaltar). Die Art, wie Herlin die
Falten am Halsausschnitt ansetzt, ist ebenfalls überall die gleiche, sorgfältige
und peinlich symmetrische. Und überall da, wo Maria die halbknieende Stellung

einnimmt, legt sich das Gewand zwischen den Beinen in eine große,
breite Falte, die unterhalb der Knie schmäler verläuft. Die seitlichen Falten
münden schon oberhalb der Knie in die breite Hauptfalte ein. Die älteren
Marien auf den Darstellungen der Anbetung kleidet er gewöhnlich wie auf
dem St. Galler Bild in ein blaues Gewand. Bei diesen Madonnen findet
man seit den Flügeln von 1459 bis zum Familienaltar von 1488 überhaupt
kaum eine wichtige Änderung in der Bekleidung.

In der Gewandung Josefs sind die Ärmel meist mit dem charakteristi-
Zickzack versehen, wie es der linke Ärmel des St. Galler Bildes zeigt.
Auch auf Abb. 68 ist er über seinem linken Arm entstanden. Bei der
Bewegung, die er mit der Hand macht, schiebt sich sein Kragen in einer

ganz bestimmten Art zurück, die sich wie auf dem St. Galler Bild, auf
dem Nördlinger (Abb. 68) und Bopfinger Bild wiederholt. Im allgemeinen
ist seine Gewandung auf dem St. Galler Bild die gleiche, wie bei Herlin
überhaupt, und wie sie das 15. Jahrhundert häufig dem Josef gab. Die lange



143

Kutte — meist rot -, ein darüber liegender Kragen und im Nacken
herabhängend eine Kapuze oder einen Hut. - Interessant ist inbezug auf die

Gewandung der /;/. drei Könige ein Vergleich mit dem Anbetungsbild von St. Em-

meran. Die beiden stehenden haben hier in der Wahl des Stoffes getauscht;
aber die Art der Gewandung ist bei dem Mohren die ganz gleiche. Auch
das Ornamentblatt ist dasselbe, wie es auf dem Bilde von St. Emmeran und
auf Abb. 67 benutzt worden ist.

In der Farbenzusammenstellung entspricht Herlin auf den St. Galler
Bildern, wie auf allen seinen Werken, zwar meist der Tradition ; aber die
lebhaften, hellen Töne, die er wählt, und die auch die St. Galler Bilder
auszeichnen, ihre größtenteils ungebrochene Nebeneinanderstellung, die Vorliebe
für „ausdrucksvolle Buntheit", die Behandlung der Schatten — das ist durchaus
Herlins Art.

In den landschaftlichen Motiven zeigen die St. Galler Bilder die gleiche
Anlehnung an niederländische Vorbilder, wie Herlins Werke im allgemeinen.
Die traditionelle Hütte in ihrem ruinenhaften Zustand ist wohl von den
Italienern zu den Niederländern gekommen; die erste Darstellung dieser Art
ist mir bei Giottino bekannt. Herlin hat sie mitsamt dem zerbrochenen
Türbogen (Taf. NI), dem Säulenfenster (Taf. X) und der stützenden Säule von
den Niederländern übernommen. In der Kombination von Säulen und Bogen
mit Holzgebälk und einem Dachwerk, wie es die St. Galler, Bopfinger und
Rothenburger Bilder zeigen, liegt eine gewisse Naivität des Meisters. Herlin
und mit ihm das 15. Jahrhundert, und zum Teil auch die Niederländer,
verwendeten freilich solche Kombinationen häufig. Die Architekturbilder der
Hintergründe auf den St. Galler Bildern mag Herlin wohl, wie die seiner
andern Werke, aus Erinnerungen an seine Wanderzeit zu einem Teil,
und aus seiner Umgebung zum andern Teil, zusammengestellt haben.
Aber mancherlei feine Züge in dem Landschaftlichen verraten, wie Herlin
mit den technischen Vorzügen auch einen Sinn für Natur und Natur
Schilderung von seinen Lehrmeistern überkommen hat. So bringt er häufig
das perspektivisch wirksame Motiv des Stadttores in der Ferne an, wie
auf dem Bilde aus St. Gallen. Herlinisch ist auch die häufige Anwendung
des Schlängelweges, wie er sich auf den zwei St. Galler Bildern findet. So
wie da leuchten allenthalben auf seinen Bildern die hellen Weglein mit den
dunklen Streifen. An Stelle des Himmels zeigen die St. Galler Bilder
Goldgrund. Dies ist auch bei den meisten andern Werken Herhns der Fall.
Damit haftet der Meister noch in der alten Kunstweise. Bekannt sind seine
ornamentierten Goldgründe des St. Emmeraner und Rothenburger Altares.
Glatter Goldgrund findet sich auf dem Bopfinger Altarwerk und auf den
St. Galler Bildern. Hier ist er jedoch neu; seine lebhafte, fast grelle
Tönung ist störend. Von dem alten Goldgrund war nach Sesars Nachricht
nichts mehr erhalten; es ist also nicht möglich zu bestimmen, ob der
Goldgrund von Anfang an glatt war, oder ob er nicht vielleicht ehemals auch
Ornament aufwies.



*+4

Zieht man nun die Summe des Gesagten, so kann kein Zweifel darüber
sein, daß die St. Galler Bilder mit den übrigen Werken Herlins überein¬

stimmen. Sie zeigen deutlich neben
all den Schwächen die Vorzüge
des schwäbischen Meisters, neben
all seinen Unselbständigkeiten seine
Eigenheiten und Neigungen.

Es bleibt nur noch übrig,
festzustellen, in welche Schaffenszeit
des Meisters die Entstehung der
Werke fallen mag. Aufzeichnungen
an den Flügeln bestehen nicht;
schriftliche oder traditionelle
Nachrichten sind darüber auch nicht
bekannt ; so müssen die Bilder selbst
für die Bestimmung ausschlaggebend

sein. In der Tat erlauben
die stilistischen Übereinstimmungen
eine ziemlich sichere Einreihung
der St. Galler Gemälde in Friedrich
Herlins Werk. Der Rothenburger
Altar von 1466 mit seiner
beginnenden Freude an lebhafteren
Bewegungen und reicheren Kompositionen

bedeutet eine beginnende
„Stilwandelung",1) die sich hier
bereits leise, aber vernehmlich
anzeigt. Von dieser Geschmacksänderung,

wenn man so will, haben die
St. Galler Bilder noch nichts an
sich, trotz aller sonstigen Verwandtschaft

mit dem Rothenburger Altar.
Sie müssen also vor die
Entstehungszeit desselben fallen ; das

heißt, da dieser die echte Jahreszahl
1466 trägt : vor 1466. Aus dieser
Zeit vor 1466 sind von Herlins
Werken die Altarflügel der St.
Emmeranskirche von 1459'2) und

der Nördlinger Hochaltar*) aus der „ersten Hälfte der sechziger Jahre" des 15.

3
-,

7' Werkstatt des F. Herlin. St. Emmeran
und St. Katharina.

Sammlung des Kunstvereins St. Gallen.

') Haack a. a. O., S. 27, spricht von „stilistischen Neuerungen", die Herlin hier einführt.
3) Jetzt in München und Nördlingen.
3) Haack a. a. O., S. 25. Schnaase: Geschichte der bildenden Künste, 8. Bd., S. 409.

Janitschek, Geschichte der deutschen Malerei, S. 281. Springer giebt ohne Begründung das



M5

Jahrhunderts bekannt. Mit diesen beiden Werken verbindet nun die St.
Galler Bilder eine große Stilähnlichkeit, und zwar so, daß sie gegenüber dem
St. Emmeraner fortgeschrittener,
gegenüber dem Nördlinger früher
erscheinen.

Im Typus der dargestellten
Hauptfiguren bilden die St. Galler
Bilder den Höhepunkt. Hier ist
in der Maria die lieblichste Gestalt
erreicht, deren Herlin fähig war.
Mit dem Altar von Nördlin en
(Abb. 67 u. 68) kündigt sich jener
langweilige Frauentypus an, den
Herlins Kunst nun beibehielt bis
zünden Werken seines Alters.

Lehrreich inbezug auf Herlins
Entwicklung ist eine
Nebeneinanderstellung der Bilder der
Anbetung der drei Könige (Abb. 66;
Taf. XI; Abb. 67). Man vergleiche,
wie Herlin die Komposition auf dem
Bild von St. Emmeran auseinandergezogen

hat; auf der St. Galler
Tafel ist sie im Gegenteil so
gedrängt, daß sich die Figuren förmlich

stoßen und drängen und keinen
Platz haben; erst nach diesem
Experiment gelingt es dem Meister,
die richtige, maßvolle Gruppierung
zu schaffen, die der Altar aus St.
Georg in Nördlingen zeigt. Der
Hintergrund auf dem ersten Werk
„drängt sich viel plumper auf",
als auf den beiden späteren ; in
diesen zeigt sich auch das Perspektivische

entwickelter, und das
Nördlinger Bild hat noch vor dem St.
Galler die schöne Luftperspektive,
den „Himmel", voraus. Das Äußerliche, wenn man so will, befindet sich
also in aufsteigender Linie. Umgekehrt verhält es sich mit der Bewegungs-

Jahr 1462 an. Dagegen betont Haack mit Recht, daß sich nur soviel sagen läßt, daß der
Altar Wahrscheinlich in der 1. Hälfte der 1460er Jahre entstanden ist. Die reifere Art,
welche aus dem Nördlinger Altarwerk spricht, bestimmt auch mich, die ohnehin unsichere
Bezeichnung „1462" fallen zu lassen.

z
mm v,ŜS

SS
<=>

ÇX
y-i

CAK
&
-5=T

—-~i

h
:-¦

P
^

72. Werkstatt des F. Herlin. Verkündigung.
Sammlung des Kunstvereins St. Gallen.



146

fähigkeit der Figuren. Der Mohr auf dem Bild von St. Emmeran ist ein

junger Bursche, der frank und frei und straff dahergeschritten kommt; auf
dem St. Galler Bild wird er ein König in glänzenden Gewändern, der nur
noch auf seinen Beinen hin- und hertänzelt. Auf dem Nördlinger ist er noch

prächtiger, aber auch noch ruhiger geworden, und seine seltsame Beinstellung

scheint nur dazu zu dienen, das schöne Ornament an seinen Strümpfen
ins rechte Licht zu rücken. So wird auch der zweite stehende König steifer
und langweiliger. Auf dem ersten Bild spricht er noch verbindlich sich
vorneigend mit seinem Begleiter; auf dem St. Galler diskutieren beide ebenfalls
noch, aber schon leiser, steifer; bis endlich auf dem Altar von St. Georg
jeder für sich in das Bild hineingesetzt ist. Maria jedoch weicht immer weiter
zurück; sie wird gleichsam immer steifer, würdevoller.

So lassen sich deutlich Fortschritte unterscheiden, die sich aufsteigend
in den genannten drei Werken anzeigen, während jedoch auch anderseits —

und das mochte vielleicht mit Häufung der Arbeit, oder mit dem allmählichen

Entschwinden des niederländischen Ideals zusammenhängen — ein
Starrerwerden bemerkbar ist, ein Verknöchern, auf das auch Haack
hinweist1), das sich aber viel besser erklärt, wenn man die St. Galler Bilder
in diese Entwicklungsreihe des Meisters einschiebt. Demnach sind die
St. Galler Bilder im Anfang der sechziger Jahre, etwa um 1462 entstanden.

Wenn daher Flaack für den Nördlinger und Rothenburger Altar und
meiner Meinung nach mit Recht! die Bezeichnung „die klassischen Werke
des Friedrich Elerlin" in Anspruch nimmt, so verdienen die St. Galler Bilder
diesen Namen nicht weniger. Nirgends hat er die Szene der Geburt an"

mutiger geschildert; überhaupt ist diese Darstellung auf dem St. Galler Bild
von einer Lieblichkeit, wie sie ihr das 15. Jahrhundert in Deutschland, außer
Schongauers Werken, nur wenige an die Seite setzen kann. Wirkt daneben
auch das Bild der Anbetung befangener, so ist es doch mit seinem schlichten
Ernst ein würdiges Gegenstück des ersteren, und es gehört mit ihm zum
besten, was Herlin überhaupt geschaffen.

Wenn ich nun in meiner Ausführung der Rückseiten bisher nicht gedachte,
so geschah das aus dem Grunde, weil ihre Ausführung offenbar Schülerhänden
oder Gehilfen überlassen worden ist (Abb. 71 und 72). Auch sind sie stark
übermalt. Jedoch tragen auch die beiden Rückseiten - - die „Verkündigung"
und die Darstellung zweier Heiligen - - deutliche Spuren Herlinscher Art.
Das Eigentümliche dieser Rückseiten liegt jedoch in den Persönlichkeiten
der dargestellten Heiligen. Neben der hl. Katharina findet sich dort der
hl. Emmeran2). Die Darstellung dieses letzteren, mit Leiter und Bischofsstab,
ist meines Wissens auf Altarwerken nicht eben häufig anzutreffen. Es muß
daher wohl eine besondere Bewandtnis gehabt haben, daß gerade er dargestellt

worden ist; am einfachsten wäre es, anzunehmen, daß die Kirche oder

') Haack a. a. O., S. 26.

;) Im Museumskatalog fälschlich als der „hl. Pardus" bezeichnet.



Hl

Kapelle, für welche Herlin das Altarwerk mit den beiden St. Gallischen
Flügeln malte, diesem Heiligen geweiht war. In Nördlingen gab es eine
solche Kapelle, und Herlin hat auch Werke für sie angefertigt. Daß die
St. Galler Bilder zu jenem Altar von 1459 gehören, ist ausgeschlossen.
Immerhin wäre es möglich, daß Herlin in den sechziger Jahren nochmals
einen Auftrag für die Kapelle gehabt hätte. Wie dem auch sei, die Vorderseiten

dieser Flügel weisen deutlich genug darauf hin, wo und wann sie

entstanden; vielleicht bringt der Zufall noch das gesamte Altarwerk zu Tage
— denn daß sie zu einem solchen gehören ist unzweifelhaft, — damit man
es in seiner Gesamtheit noch besser würdigen oder neue Anhaltspunkte
dazu gewinnen kann. Einstweilen wollte ich nur versuchen, den zwei
hervorragenden Flügelbildern den Platz in der Kunstgeschichte zuzuweisen, der
ihnen gebührt, und sie einer allgemeineren Würdigung zugänglich machen.

^M



£¦¦¦.

À

^
a

F. HERLIN : GEBURT CHRISTI.

Sammlung dks Kunstvereins St. Gallen.

Anzeiger tur Schweiz. Altertumskunde, iqo8, Nr. Tafel X.



14

ïk¦*

rm/A*

5. mm
'

•v

S

\>-'
*

^,
^s

.>

F. HERLIN: ANBETUNG DER KONIGE.

Sammlung dks Kuxstvereins Sr Gallen.

Anzeiger für schweiz. Altertumskunde, 1908, Xr Tafel XI


	Altarbilder von Friedrich Herlin in St. Gallen
	Anhang

