
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde : Neue Folge = Indicateur
d'antiquités suisses : Nouvelle série

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 2 (1900-1901)

Heft: 2

Artikel: Der "Grosse Gott von Schaffhausen" und der Volto santo von Lucca

Autor: Wüscher-Becchi, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-157244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-157244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ii6 1900

1621 Gerold Escher, d. j. und Magdalena von Schönau. (Sohn des Hartmann und der
Anna von Cham.

1624 Johannes Escher, des Rats und Zügherr und Margaretha Schmidin.
Herr Konrad Grebel und Frau Anna Schmidin, der obigen Schwester').
1626 Herr Dietrich von und zu Breiten-Landenberg. Frau Maria Anna Thummin von

Neuburg uud Frau Anna Elisabetha Geldrichin von Sigmershofen.
1626 Wolf Dietrich von und zu Breiten-Landenberg und Judith von Bernfels.
1626 Eberhardt im Thurn zu Bürsingen und Frau Anna Effingerin von Wildegg.

Auf die Eltern des Rudolf Meiss gehen die zwei eingerahmten Ahnentafeln

zurück und die beiden auf Holz gemalten Porträts von der Hand
eines Zürcher Malers, vielleicht Rudolf Aspers. Sie befinden sich heute wohl
bewahrt in zürcherischem Privatbesitz, während das Doppelbildnis der
Grosseltern von Anna Maria Meiss von Ulm, des Hans von Hinwyl und
der Beatrix von der Hochen Landenberg auf Elgg, wie die Mehrzahl der
erwähnten Kunstgegenstände, wohl zerstört oder verschollen sind.

Der „Grosse Gott von Schaffhausen"
und der

Volto santo von Lucca.
Von E. Wüscher-Becchi, Rom.

„So mir der gross' Gott von Schaffhausen!" diese Anrufung, die ich
in einem alten deutschen Volksbuche und in Bechstein's Märchen2) fand,

erregte schon vor längerer Zeit meine Aufmerksamkeit. Ich wüsste mir
in Schaffhausen die wenigen dürftigen Notizen aus den Lokalhistorikern
zu verschaffen, die aber wieder verloren giengen, bis ich durch die Güte
von Herrn Hans Bäschlin, des verdienten Lokalhistorikers, wieder in deren
Besitz kam. Aus all' diesen Stellen bei Rüeger, Spleiss und Meyer
„Geschichte der Reformation in Schafthausen" ist ausser seiner Errichtung und
Zerstörung fast nichts gesagt, vor allem erfahren wir nicht, wie das Bild
beschaffen war und wen es vorstellte.

„Am Donnerstag nach Michaeli", heisst es in Harder und Imthurn's
„Chronik der Stadt Schaffhausen"8), „schaffte man allhier Bilder und Messe
im Münster ab. Folgenden Tages (im Jahre 1529) fiel auch der berühmte

„grosse Gott von Schaffhausen" und die Altäre (der Seitenkapellen) wurden
vermauert." Der Chronist Rüeger frohlockt, als ob der Bei von Babel
gefallen wäre, und bemerkt, dass „der gross Götz" durch sein brennbares

') Eine Scheibe von 1597, von den nämlichen Stiftern unter Nr. 57 im Katalog der
¦Martin Usteri-Sammlung.

') L. Bechstein's Märchenbuch. 2. Auflage. Seite 43 „Der Zornbraten".
*) Harder und Imthurn „Chronik der Stadt Schaffhausen", Schaffhausen 1844. Vgl.

auch Anzeiger f. Schweiz. Altertumskunde 1893, S. 291. „Anno 1529 um S. Michaelstag
thaten die von Schaffhausen ihren grossen Herrgot ab." J. C. Füssli, Beiträge z. Erläuterung

der Kirchenreformationsgeschichte, Teil IV, S. 118.



117 I9°°

Material mehr Nutzen gestiftet, „als da er noch in sinen höchsten abgöttischen
èren gewesen."

Wen nun dieser „gross Götz" dargestellt hat, war bis jetzt ungewiss.
Einige vermuteten, es sei ein heiliger Christoph gewesen, da dieser laut der

Legende ein Riese und elf Ellen hoch war; andere glaubten, man habe damit
das gewöhnlich am Gewölbe des Triumphbogens aufgehängte Kreuz bezeichnet.
Das erstere ist ausgeschlossen, da ein heiliger Christoph immer am Eingang
oder aussen am Portal oder am Kirchthurm gemalt oder ausgehauen zu sehen

ist, niemals inmitten der Kirche; die andere Vermutung ist deshalb nicht

haltbar, weil das Kreuz des Triumphbogens nicht ein selbständiges Kultusbild,

das sich einer speziellen Verehrung erfreut, sein kann, und darum auch

nicht besonders erwähnt worden wäre, wenn es nicht seinen eigenen Altar
gehabt hätte. Dies aber war hier der heilige Kreuzaltar.

Der „grosse Gott" stand (nach Spleiss „Chronik der Stadt Schaffhausen")
dicht hinter dem heiligen Kreuzaltar .stracks dahinder under dem geweihten
hohen Bogen", wo er von Abt Berchtold aus dem Geschlechte der Wiechser
am dreissigsten Juli 1447 aufgerichtet wurde. Rüeger (Chronik I. Band,

pag. 243 und pag. 537, Schaffhausen 1884), erzählt:
Insonderheit aber hat diss closter in Tütschen Landen verruembt und

namhaft gemacht der unghür gross götz, so der gross götz von Schaffhusen
ist genamset worden, zu welchem als einem sonderen gnadenrichen bild von
witen orten ist gewallet worden. Dieser ungehüwre götz, so in die zwei und

zwenzig schuch lang gewesen, ist in dem bogen zu Anfang des chors ghanget
da jetzunder die Kanzel steht (nicht die jetzige). Und ist zwar dieser götz
ein grosser götz gewesen aber siner grosse halben betreffend die Schnitzung
nit sonders alt gewesen, nemlich eben zwei und achtzig jar, dann im 1447

jar den 30. Höwmonat ward er erhöcht und aufgericht, aber nit us Gottes
befelch wie dort die eherin schlang in der wüsten — — — — ward aber
nach Gottes befelch im 1529 jar Christi zu der Zit der Reformation
abgeschaffen und hinweg uss der kilchen geton."

Wir erfahren demnach aus all' diesen dürftigen Notizen nichts, was

uns über die Form und Gestalt des „Götzen" aufklären könnte. War
es ein Kruzifixus oder eine Heiligenfigur? Der Schimpfname „götz" wurde
damals sowohl dem einen wie der andern zugeteilt und kann uns nicht zur
näheren Bestimmung verhelfen. Wohl aber darf uns seine hervorragende
Stellung inmitten der Kirche unter dem Triumphbogen und über dem

heiligen Kreuzaltar nicht daran zweifeln lassen, zvem diese Ehre gebührte,
nämlich dem Erlöser. Dass es ein Kultusbild war, geht daraus hervor, dass

es seinen Altar hatte, dass man es zum Zeugen bei Schwüren anrief und
dass grosse Wallfahrten zu ihm gemacht wurden, was bei einem blossen
Zierkreuz des Triumphbogens nie vorkommt.

Die zahlreichen Pilgerscharen, welche zu dem in wunderthätigem Ruf
stehenden Bilde zogen, machten das Kloster, wie Rüeger sagt, „verruembt
und namhaft". Die Stadtchronik von Schaffhausen von Harder und Imthurn



ii8 cu»

VV7:

¦ri-.- $&

-i.*

LIO SANTO DI LUCO

Fig. 33. Der Volto santo in Lucca.

(1845) sagt: „Noch gegenwärtig spricht derjnellenburgische Bauer mit Respekt
von ihm." In Süddeutschland besonders in Schwaben, soll man noch heute, wenn
man etwas als recht gross bezeichnen will, den Vergleich brauchen „Grösser
als der gross' Gott von Schaffhausen". Man schwur bei ihm „Beim grossen
Gott von Schaffhausen*, oder „So mir der gross' Gott zu Schaffhausen".
Es muss darum mit diesem, einige Dezennien vor dem Glaubenswechsel
aufgerichteten und so hochverehrten Bild eine besondere Bewandtnis gehabt haben.
Woher die grosse Verehrung Ein scheinbarer Zufall hat mich auf die Spur
geführt.

In Stein am Rhein deckte man vor vier Jahren in der einstigen
Nordkapelle der ehemaligen Kloster-, jetzt Pfarrkirche, in welcher sich die Gruft
der Herren von Hohenklingen, der Vögte des Stiftes St. Georgen, befand,
Wandgemälde auf, die von mir letztes Jahr wieder restauriert wurden. In
diesem für die vaterländische Geschichte so wichtigen Baudenkmal befand sich
links von der alten Eingangsthüre die Gestalt des Gekreuzigten in einer ganz
auffallend von der gewöhnlichen Darstellung abweichenden Form. Nicht nur
mit dem Lendenschurz bekleidet, hängt Christus am Kreuz, sondern in einem

langärmligen, gegürteten, königlichen Rock oder Talar, auch nicht mit der
Dornenkrone, sondern mit einem blitzenden Königsdiadem auf dem Haupte.
Die ganze Figur wird von einem stilisierten und in Lilien auslaufenden



Hg iç>°°

X
50 Ili-*-i

H
«S3^

*
m*&—\ î *-<< - »

.*»¦

r *«I * ¦¦ *» '7 * * *** * *<* #*"* V 4*¦M

* *
.•* «j»-

•Ifl* ** «** ** *« ** ** *r ## i*

¦V

£

/r: .-.arci : » Äf.

Fig. 34. Wandgemälde in Stein a.'Rh. mit Darstellung des Volto santo.

Regenbogen überspannt. Vor ihr steht ein Altartisch mit Kelch und zwei
Leuchtern.1) (Fig. 34.)

Es ist bekannt, dass ähnliche Bilder auf den Namen St. Kumernus
oder heilige Kümmernis getauft werden, über welche Bezeichnung aber noch

') Siehe: H. Wüscher-Becchi „Die Wandgemälde in der St. Peterskapelle zu Stein" im
Anzeiger für schweizerische Altertumskunde, Nr. 4, 1896; H. Wüscher-Becchi „Die
mittelalterlichen Wandgemälde in der Nordkapelle der Pfarrkirche zu Stein am Rhein", mit zwei
Abbildungen, in der Zeitschrift für christliche Kunst, Nr. 4, 1900.



I20 1900

immer ein tiefes Dunkel zu herrschen scheint. Nicht selten findet man auch
bei diesem Bild die Legende „Salvator mundi" '), was keinen Zweifel mehr
darüber aufkommen lässt, wen die Figur des Gekreuzigten eigentlich
vorstellen soll.

Wie kam nun dieses seltsame Bild in die Steiner Kapelle, die doch der
heiligen Jungfrau geweiht scheint Nach ihrem Style gehören die Malereien
dem Anfange des fünfzehnten Jahrhunderts an. Sie decken frühere Malereien,
die aber bis auf wenige Spuren verschwunden sind. Die ebenso wichtige
wie interessante Profandarstellung, eine Reihe knieender und betender
Glieder des Geschlechtes der Freien von Hohenklingen vor der Jungfrau

darstellend, welche das Jesuskind auf dem Schosse hält, zeigt durch
die über dem zweiten Ritter schwebende Helmzier, den Löwen von
Altenklingen, dass die Bilder nicht vor dem Jahre 1401 entstehen konnten,
in welchem Jahre Herrn Walter XI. von Hohenklingen, österreichischem
Rat und Ritter vom St. Georgen Schild, als Erbe der ausgestorbenen Alten-
klinger von König Ruprecht das eigentliche und volle Anrecht auf den Namen
und das Wappen von Altenklingen samt allen damit verbundenen Ansprüchen
und Berechtigungen verliehen wurde.2) Dieser Walter XI. von Hohen- und
Altenklingen begleitete im Jahre 1414 den römischen König Sigismund, der
Papst Johannes XXII. vor das Konzil in Konstanz lud, nach Italien. Als
Sigismund ein zweites Mal im Jahre 1433 zur Kaiserkrönung nach Rom zog
führte ihn der Weg über Piacenza, Parma und Lucca. Am 21. Mai 1433
traf er in Rom zur Krönung ein. Sigismund wurde laut der Chronik von
Lucca mit grossen Festlichkeitem empfangen. Er hörte daselbst eine Messe

vor dem „Volto santo" und küsste ihm ehrerbietig die Füsse.
Der „ Volto santo" ist ein in der Kathedrale von St. Martin in Lucca

hochverehrtes Schnitzbild des Gekreuzigten von ehrwürdigem Alter. Die
Legende verweist seine Entstehung in die Zeit Christi selbst, denn Nikodemus
soll es, nach den Einen aus der Erinnerung, nach Andern nach dem über den
Leichnam Jesu gelegten Schweisstuch, das nachher auf wunderbare Weise
die Züge des göttlichen Antlitzes zeigte, verfertigt haben.3)

Christus ist lebend am Kreuze dargestellt, ohne Schmerzensausdruck,
mit weit geöffneten Augen, das Haupt nur leicht zur Seite geneigt. Die
Füsse sind neben und nicht übereinander gestellt, wie gewöhnlich, und jeder
Fuss besonders durchbohrt. Er trägt langwallendes Haar, einen starken
Schnurrbart und geteilten Kinnbart, wie ihn die byzantinische Schule
darstellt. Auf dem Haupt trägt er eine Königskrorie. Ein langer Aermel-
talar, der über den Hüften gegürtet ist, unterscheidet ihn von allen Christusbildern.

Das Kreuz ist aus Eichenholz, die Figur von Cedernholz, mit ein-

') z. B. in der Wasserkapelle zu Saalfeld.
*) Pupikofer „Geschichte der Freiherrn von Altenklingen, Klingnau und Hohenklingen"

in den Thurgauischen Beiträgen, 10. Heft, 1869.
3) Serantoni „Apologia del Volto santo di Lucca", 1763; Barzocchini „Raggionamento

sul Volto santo."



121

gesetzten Augen, und die Säume des Gewandes sind vergoldet. Seine Höhe
beträgt reichlich 7 Fuss italienisch (Fig. 33 und 35).

Dieses Schnitzbild muss zur Zeit des Bildersturms unter Leo dem
Isauner nach Lucca gekommen sein. Seine Ankunft in Lucca meldet (frei-

h /~7irr^jL

F'g- 35- '^er Volto santo in seiner ursprünglichen Gestalt, nach Garrucci.

lieh in sagenhafter Weise, wonach es auf einem Schiffe ohne Steuer, Segel
und Bemannung im Golfe von Luni erschienen sei) der Diakon Leboin
(Liebwin), und diese Zeit der Translation, die er in's Jahr 782 setzt, muss
auch die Zeit seiner Entstehung sein. Erst wurde es in einer besondern
Kapelle verehrt, später in den Dom übertragen, wo es noch in einem wundervollen

Gehäuse, dem „Tempietto", steht, das ihm die Lucchesen 1484 von
einem grossen Künstler der Renaissance, ihrem Mitbürger Matteo Civitale,
errichten Hessen. Nach der Sitte jener Zeiten liess man das Bild nicht ohne
Schmuck. Man setzte ihm eine goldene Krone auf, man umhüllte es von
den Hüften an mit einem kostbaren Rock vom feinsten schwarzen Sammet
mit goldnen Fransen, der durch einen Gürtel, ein wahres Meisterwerk der
Goldschmiedekunst, zusammengehalten wurde. An die Füsse steckte man
ihm silberne Schuhe. Die Krone wurde mehrmals erneuert, immer im
Geschmacke der Zeit, zuletzt im Jahr 1655 aus freiwilligen Beiträgen aller
Bürger von Lucca. Sie ist, wie der breite Halskragen, aus purem Golde,
übersät mit Diamanten, Rubinen, Saphiren und Smaragden. Noch reicher
aber ist sein Brustschmuck, eine Traube von dreihundertsechsunddreissig
Diamanten.

Unter all' diesem königlichen, ja barbarischen Schmucke aber verbirgt
sich das einfache, uralte Schnitzbild aus Cedernholz voll erhabener Grösse.
Ist es schon schwer, das mit aller Pracht beladene Bild zu sehen, (es wird



122 igoo

nur zweimal im Jahre enthüllt), so gehört die Besichtigung des unentstellten
ursprünglichen Schnitzwerkes geradezu zu den Unmöglichkeiten.1)

Im vorigen Jahrhundert wurde seine Echtheit stark angezweifelt; man
verwies es in's zehnte Jahrhundert oder noch später zurück. Erst die neueste
Zeit ist ihm wieder gerecht geworden und katholische wie protestantische
Autoritäten haben ihm wieder das ihm zukommende Alter gegeben; so in

neuester Zeit Nie. Müller2) und Dobschütz.
Es scheint festzustehen, dass im 8. Jahrhundert der Kruzifixus in Lucca

schon hohe Verehrung genoss, die sich immer mehr ausbreitete, so dass er
bald in der ganzen Welt bekannt wurde.

Als ich ihn sah, hatte ich keinen Zweifel mehr, dass das in der
Liebfrauenkapelle zu Stein gemalte Bild niemand anders als eben gerade diesen

,,Volto santo" darstelle. Nun wurde es mir aber auch erklärlich, warum er
sich dort befand und von wem der Künstler den Auftrag erhielt, ihn zu
malen. Dass wenige Jahre nachher auch der „gross Gott zu Schaffhusen"
über dem heiligen Kreuzaltar inmitten des Allerheiligenmünsters errichtet
wurde, hängt damit zusammen, dass die Pilgerfahrten in jener Zeit und die

Verehrung des ehrwürdigen Bildes einen neuen Aufschwung fanden.
Unablässig zogen seit dem dreizehnten Jahrhundert schon die Pilgerscharen
nach Lucca, das auch Graf Eberhardt von Neuenbürg, der Stifter des
Benediktinerklosters in Schaffhausen, besucht haben mag, da der heilige Kreuzaltar

wahrscheinlich schon aus seiner Zeit stammt. Unter den Pilgern
befanden sich Päpste, Kaiser, Bischöfe und Fürsten mit grossem Gefolge.
Schon ums Jahr 1107 verordnete Papst Paschalis, dass ein Teil der reichlich
eingehenden Opfergaben, welche die Gläubigen der Kathedrale und vor
allem dem Volto santo zufliessen Hessen, unter die Kanoniker und den Bischof
zu gleichen Teilen verteilt werden sollten ; an die Kanoniker, damit sie einen
Spital davon unterhalten, an den Bischof, weil dessen Einkünfte für die immer
grossartiger werdende Hospitalität nicht mehr genügten. Drei grosse
Pilgerstrassen waren es vor allem, die den fremden Wallern dienten: vom Meer
her über Pisa, von Rom her über Florenz oder Siena, aus dem Norden über
Ligurien und die Versilia, oder auch über die apuanischen Alpen und die
Berge von St. Pellegrino. Wer aber von Florenz oder Pistoja her sich
Lucca näherte, stiess, nachdem er kaum das Territorium der Republik
betreten hatte, auf grosse und gefährliche Hindernisse. Die uneinge-
dämmten Bergwasser bildeten im Frühling in der Ebene weite Sümpfe
und Seen, noch bevor sie in diejenigen von Fucecchio und Bientino
gelangten. Auch wurden die Pilger öfters durch reissende Flüsse aufgehalten,
die zu durchwaten fast unmöglich war. Hatten sie das erste Hindernis

') Anfangs der fünfziger Jahre gelang es durch ganz besondere Bewilligung, eine
Aufnahme zu machen, die Garrucci in seiner Geschichte der christlichen Kunst, Vol. VI, 432,
veröffentlichte. Fig. 35.

*) „Man kann nicht daran zweifeln, dass die Reliquie in Lucca frühestens im 8.
Jahrhundert entstanden ist." (Dr. N. Müller, Realencyclopädie für Theologie und Kirche.)



123 1900

überwunden, so stellte sich bald ein zweites, dann ein drittes ein, bis sie,
mutlos gemacht, fast verzweifelten, je an's Ziel zu kommen. Brach erst die
Nacht ein, so war ein Abirren vom Wege fast unvermeidlich. In den grossen
Sümpfen aber, in welche sie die Irrwege geführt, lauerte ihnen der Tod auf.
Um die trotzdem nie aufhörenden Pilgerzüge zu leiten und zu schützen, bildete
sich im elften Jahrhundert die Brüderschaft der Ritter oder Hospitaliter von
St. Jakob auf Altopascio (frati cavallieri di S. Giacomo d'Altopascio).1) Es
waren Bürger von Lucca, die ihr Hab und Gut samt ihrem Leben in den
Dienst der Pilger „um Gotteslohn" stellten. Dieser älteste weltliche Orden
verbreitete sich bald auf der ganzen Welt. In Paris hatte er ein eigenes
Hospiz mit reichen Privilegien. Die Aufgabe seiner Mitglieder bestand darin,
Flüsse einzudämmen, Sümpfe zu trocknen, Strassen auszubessern oder
anzulegen, Brücken zu schlagen oder auch, wie es die Legende von
St. Christoph und St. Julian erzählt, die Pilgrime auf ihren Schultern durch
die Wasser zu tragen, ihnen durch Feuerzeichen oder Glockengeläut den
richtigen Weg zu weisen, ebenso oft aber auch Hab und Gut der Pilger
mit den Waffen gegen Strauchdiebe und Wegelagerer zu verteidigen. Sie
läuteten in ihrer Kirche über den Sümpfen von Sonnenuntergang bis in die
tiefe Nacht, um die Pilger zu warnen, im Dunkeln weiterzugehen und sie
einzuladen, im Hospiz ihre Zuflucht zu suchen, wo die Hungrigen, Durstigen
und Müden Nahrung und Ruhe, die Kranken Verpflegung fanden. Dass die
Verpflegung ausgiebig war, geht aus dem Spruchwort „ Gross wie der Kessel
von Altopascio" hervor (Boccaccio, Decam. VI giorno X nov.). Das kleine
Lucca hatte zur Zeit des grössten Pilgerzulaufes bei fünfzig Spitäler und
Pilgerherbergen. Im Innern der Stadt zählte man elf, in den Vorstädten
zwanzig; jede grössere Kirche hatte dazu ihr eigenes Hospiz. Solche thronten
auch auf den Anhöhen um Lucca und erhoben sich von Zeit zu Zeit an den
vier Pilgerstrassen. Ein eigener Gerichtshof hatte die Klagen und
Beschwerden der Pilger entgegenzunehmen, und zahlreiche Wechselbanken
sorgten für die Bequemlichkeit reicher und fürstlicher Pilger.

Der eigentliche Name des Volto santo (der nur „das heilige Bild"
bezeichnet), ist Dominus Salvator, und so hiess auch das erste Kirchlein, das
ihn beherbergte, bevor er in den Dom kam. Beim Volke hiess er schlechtweg

Volto santo, wozu die Fremden beifügten von Lucca, was die Franzosen
in Vaudeluc (Voult de Lucques) verschmolzen. Schon frühe hatten englische
und französische Pilger Kopieen des wunderthätigen Bildes mit in ihre
Heimat genommen, allwo sie nicht weniger Verehrung genossen, als das

Original. In England soll es schon im elften und zwölften Jahrhundert, in
Spanien im dreizehnten, in Frankreich aber im vierzehnten Jahrhundert
bekannt und sein Kult verbreitet gewesen sein. Wo nur immer die reichen
luccherischen Tuchhändler ihre Filialen errichteten, erhoben sich Kapellen

') Guerra, Almerico „Storia del Volto santo"; Larini „Cenni storici del Volto santo".
Lucca 1866.



124 1900

des heiligen Kreuzes von Lucca. Wilhelm II. von England setzte die Schwurformel

„Per sancti Dei evangelia et St. Vultum Luccae'") ein, und der
Tyrann von Lucca, Custruccio Castracane, pflegte zu schwören ,.per sanc-
tam faciem", oder „per Christi evangelia et crucem sanctum Domini".

„O Volto santo m'ajuti!" war ein bekannter und viel gebrauchter Stoss-
seufzer in Italien. Einem Lucchesen, den Dante in die Hölle verbannt und
der von den Teufeln verfolgt wird, rufen diese zu : „qui non ha luogo il santo
volto" (Dante, Divina Commed. Inferno XXI.).

Die Königin Blanche, in zweiter Ehe Gemahlin Philipps von Valois,
war eine grosse Verehrerin des Volto santo, von dem sie eine Kopie in der
Kathedrale von Saint Denys aufstellen liess. Im Jahre 1326 wurde im
Beisein des Königs und der Königin von Frankreich von der lucchesischen
Kolonie in Paris eine dem Santo Volto geweihte Kirche konsakriert unter
dem Namen Dominus et Salvator; so in Avignon eine Kapelle in der
Dominikanerkirche, so in Marseille und Lyon, wo wir die Brüderschaft du
St. Voult de Lucques finden. Das spanische Valencia verehrte den Volto
santo schon seit dem dreizehnten Jahrhundert. Die Kolonien der Lucchesen
in Brügge, Antwerpen und London schickten alljährlich ihren Tribut an den

„himmlischen König von Lucca" und hatten in all' diesen Städten ihre
Kreuzkirchen. So schickten einst auch, so lange der Tempel in Jerusalem noch
stand, die Juden aller Weltgegenden ihre jährliche Tempelsteuer in die
heilige Stadt. Bald verbreitete sich der Kult auch in der Schweiz (Steinen,
Bürgein, Natters, Oberwinterthur), in Deutschland, Oesterreich und Böhmen.
Wilnau, Glogau, Olmütz, Paderborn, Wien und Prag hatten ihre Kapellen
des Vultus sanctus, wie Papst Innocenz VIII. mit Recht sagen konnte „in
toto orbe famosissimus".

Unter seinen vornehmsten Besuchern sind die deutschen Kaiser Otto IV.,
Heinrich IL, Heinrich III., Ludwig der Bayer, Karl von Böhmen und
Sigismund, von Königen Karl von Anjou, Ferdinand von Spanien und Christine
von Schweden zu nennen; nicht weniger gross ist die Reihe von Päpsten
Fürsten.

Das fremdartige Aussehen und das hohe Altertum des Kruzifixes von
Lucca muss dazu beigetragen haben, die grosse Verehrung zu begünstigen ;

denn Niemand zweifelte daran, in diesem Kruzifixus, der allen andern so
unähnlich war, das wirkliche und wahre Abbild des Heilandes zu sehen, wie
es Nikodemus, der ihn selber gekannt, zu Lebzeiten der Apostel gebildet.
Was seinen Werth noch erhöhte, war, dass ein Fläschchen mit dem Blute
Christi in ihm eingeschlossen sein sollte. War der Glaube an die wunderbare

Herkunft aus Jerusalem auf dem Schiffe ohne Steuermann, Ruder und
Segel noch dazu als unbestreitbar angenommen, so erklärt es sich, warum
die ganze Christenheit zu ihm wallfahrte und jede Stadt seine Kopie besitzen
wollte.

') Gervasius von Tillbury „Otia imp.", p. 3 cap. 15.



125 1900

Das Bild in der Kapelle von Stein ist ein getreues Abbild des

Volto santo und zwar nicht, wie er heute erscheint, sondern wie ihn die Pilger
des Jahres 1400 erblickten. Er ist massvoller in seinem Schmucke. Seine
gothische Krone ist die von 1400, nicht die von 1673, die er heute trägt.
Vor ihm und dem Altar mit Leuchtern und Kelch aber ist eine betende Figur
dargestellt, auf den Knieen und mit rotem Mantelkragen. Dieser Beter
ein Weltmann und kein Kleriker, dem der Kruzifixus einen seiner Schuhe
in den Schoss fallen lässt, kann niemand anders sein als der Stifter des Bildes,
Herr Walther XI. von Hohenklingen-Altenklingen, derselbe, der auch auf
dem Reihenbilde dargestellt ist. Er hat sich hier als Verehrer des Volto
santo, den er als Begleiter des Königs in Lucca gesehen hatte, darstellen
lassen. Der Schuh, der ihm zufällt, bedeutet die Erhörung seines Gebetes.
Dem Bilde gerade gegenüber ist der heilige Christophorus gemalt, wie er
das Jesuskind durch die Fluten trägt, vielleicht zur Erinnerung an eine über-
standene Gefahr.

Nur ein Jahrzehnt später errichtete Abt Berchtold von Allerheiligen in
seinem Münster den „grossen Gott", der so viele Verehrer im Schwabenland
und weit in der Runde fand, der auch bald in wunderthätigen Ruf kam, den

man bei Gelübden anrief und der nach 82 Jahren im Bildersturme untergieng.
Es war keine Neuerung, die der Abt von Allerheiligen einführen wollte; er
mochte, als er das grosse Schnitzbild des Gekreuzigten aufrichtete, sich
erinnert haben, dass seine Kirche vor allen Heiligen dem Salvator geweiht
sei, dessen Form und Gestalt, wie er auf Erden gewandelt, das Kruzifix
des Nikodemus am besten wiedergab. Wie überall aber galt die Verehrung
dem Originale. Es war deshalb das Wunderbild von Lucca an seinem richtigen
Platze über dem Kreuzaltar. Seine fremdartige Erscheinung, bekleidet, als

gekrönter König am Kreuze hangend, das ein goldener Halbkreis umspannte,
ohne blutende Wunden und mit weitoffenen Augen, die Schrecken einflössten,
lauter Dinge, die man in der neuen Zeit nicht mehr verstand oder vergessen
hatte, müsste zu den sonderbarsten Auslegungen Anlass geben. Man hielt
die Figur ihres langen Kleides wegen sogar für eine Heilige und ihrer Krone

wegen für eine gekreuzigte Königstochter; denn die damals gebräuchliche
Darstellung Christi war die noch heute übliche und bekannte.

Dies muss es auch gewesen sein, was die Reformierten des Jahres 1529
besonders gegen den „Götzen" einnahm und zu seiner Zerstörung führte.
Man zerschlug zwar damals die Altarbilder und Statuen, vermauerte die
Altarnischen und plünderte die Sakristeien, aber man legte nicht Hand an
den übrigen Schmuck der Kirche, die Wandgemälde, architektonischen und
sonstigen Zierden. Dies blieb dem Puritanismus des 17. und der Nüchternheit

des 18. Jahrhunderts überlassen. Wäre der „grosse Gott" ein dekoratives

Kreuz gewesen, so hätte es wahrscheinlich bis dahin bestanden ; da es

aber der durch Wallfahrten, Gelübde und Opfergaben hochverehrte „Dominus
Salvator" war, eine Kopie des Wunderbildes von Lucca, so müsste er
weichen.



12Ó I9oo

Der „Salvator" von Schaffhausen war nicht so glücklich, den
Bilderstürmern von 1529 zu ertrinnen, wie der von Lucca, den fromme Männer im
siebenten Jahrhundert vor der WTut der orientalischen Ikonoklasten
gerettet. „Als man denselben Götzen in der Reformation unvorsichtiglich
herunder warft", fiele er auff den Taufstein und schlug ein grosses Stuck
davon." (Spleiss, Chronik, Band I.)

Kempten,
zürcherische Waffenbezugsquelle im XVI. Jahrhundert.

Von Dr. Robert Hoppeler.

Unterm 28. Mai 1560 hatten die beiden Zeugherren Caspar Gimper und

Caspar Thommann der Obrigkeit von Zürich einen Rapport über den Inhalt
des dortigen Zeughauses erstattet und darin u. a. auf den Mangel „an
halbarten" hingewiesen, worauf ihnen Vollmacht erteilt wurde „ein zahl halbarten,
wie sie meinen von nöthen sein, (zu) kauften." Woher diese damals

bezogen worden, ist mir augenblicklich nicht ersichtlich.
Dagegen steht fest, dass im letzten Drittel des XVI. Jahrhunderts die

Stadt Kempten Bezugsquelle für Hellebarten und andere Militärausrüstungsgegenstände

der Zürcher Milizen gewesen. Besonders wird ein Meister
Claus Lcrchli namhaft gemacht. Am 23. September 1585 überträgt Zürich
diesem die Lieferung von zweihundert Hellebarten etc. bis auf künftige Ostern.
Der noch vorhandene schriftliche Auftrag lautete :

„Uff donstag den 23. t. Septembris anno 1585 habend die fromen,
eerenvesten, fürsichtigen, fürnemen, wysen herr Caspar Toman,
burgermeister, herr Heinrich Toman, herr Caspar Gimpper, herr Hans Bartlome
Thumysen, all des raths, und meister Heinrich Vögeli, burger der statt
Zürich, mit dem bescheidnen meister Claussen Lerchli, spießenmacher und

burger zu Kempten, volgende abredung und verkomnus getroffen, nämlich:
das gedachter meister Claus Lerchli in gmeiner statt Zürich züghuß biß
uff künfftige osteren anno etc. 86 solle rüsten und biß in die statt Schaff-
hußen in synem costen ferttigen zweyhundert halbarten der form, wie er
zuvor ouch alhar gemachet hatt, sodenne fünffzig stuck, da etliche wie gertel
oder hagmesser, deßglychen etliche mit selbs gewachßnen und schlachenden
spitzen nach der form, so ime vorgerissen, und andere derleyg gattungen
bürgerlicher waafen, alles guter werrschaffit, und dermaßen, das jedes stuckh
die prob, wie alhie brüchig, erlyden möge. Umb und für jedes benempter
stuckhen eins, es syge glych der zal meer oder minder, sollend die herren
zügherren der statt Zürich genemptem meister Clausen Lerchli geben und
bezalen 10 constanzer batzen an francken oder zur zyth der lifferung der
stucken in der statt Zürich loüffiger müntz und wärung. Actum Zürich uff
jar und tag als obstadt."1)

') Original, Papier: Staatsarchiv Zürich: Zeugamt [QQ. 37].


	Der "Grosse Gott von Schaffhausen" und der Volto santo von Lucca

