
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Alterthumskunde = Indicateur d'antiquités
suisses

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 7 (1892)

Heft: 25-1

Artikel: Der Gänsefuss der Sibylle

Autor: Herzog, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-156461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-156461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_16

C

Der Gänsefuss der Sibylle.
Von Staatsarchivar Dr. IL Herzog in Aarau

Das erste Bild der rheinischen Bilderfolge des XV. Jahrhunderts in Zürich (Wettinger
Hss. 33 fol. der Aargauischen Cantonsbibliothek) zeigt die Sibylle »by Davidis ziten«

mit einem enganliegenden Mantel bedeckt, aus welchem ein Gänsefuss hervorschaut.1)
Letzterer erinnert an die Darstellung des »Hortus deliciarum« der Aebtissin Herrad von

Landsperg (2. Hälfte des XII. Jahrhunderts), nach welcher Ulysses an den musizirenden

Sirenen, unter deren Gewänder Geierklauen sichtbar werden, vorbeifährt. So sehr gerade
bei den Deutschen der Glaube herrschte, dass Elfen, Geister und namentlich Zwerge

Vogelfüsse haben, d. h. Enten-, Gänse- oder Hühnerfüsse, die sie sonst mit einem Mantel
verdecken, als Spuren hinterlassen, so ist doch die Darstellung der Sibylle mit einem

Gänsefusse nicht auf speciell deutschen, sondern auf gemein abendländischen Ursprung
zurückzuführen, obwohl die Umbildung dieses Fusses, bez. beider Füsse, schon in sehr

früher Zeit auf orientalischem Boden vor sich gegangen ist.
Es kann hier nicht der Ort sein, die Sibylle des Mittelalters aus der Königin von

Saba des Alterthums in literarischer Beziehung zu verfolgen. Wir verweisen hier in
aller Kürze auf die Arbeiten von M. Gaster (Germania 25, 290-294), von Wilh. Meyer
(Abhdlg. d. Münchner Akademie, I. cl. 1881, XVI. 2, 103 ff.) und insbesondere von
Willi. Herz (Zeitschrift für deutsches Alterthum 27, 1 — 33), wo die angeführten jüdischen,
arabischen und persischen Quellen alle die Angabe gemein haben, dass die Beine der

Königin von Saba (arab. Balqîs) ursprünglich wirklich, später nur angeblich thierisches
Aussehen besitzen. Ganz denselben Sagenzug finden wir auch im Occidente wieder,
welchem die orientalische Sage auf bisher unermitteltem Wege zugeführt worden sein

muss, und wo sie wohl auf griechischem Boden mit der Legende vom Kreuzesholz iu

Verbindung gebracht wurde. Durch die Kreuzzüge wurde letztere dem Westen vermittelt,
in welchem sie erstmals in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts in lateinischer Fassung
als »historia de ligno crucis« erscheint. Schon eine der frühesten überhaupt bekannten

Gestaltungen dieser Legende, eine Windberger-Münchener Handschrift von ca. 1150 zeigt,
dass auch dem Abendlande die thierischen Beine, und zwar gerade Gänsefusse, der

Königin von Saba-Sibylle nicht fehlen, indem die Legende ausdrücklich sagt: »Saba quoque
Ethiopissa et regina quoque et Sibilla habens pedes anserinos et oculos lucentes ut
stelle« (Meyer, 110). Diese älteste Erwähnung des Gänsefusses der Sibylle ist auch in
der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts in einer oberdeutschen Fassung des Sibyllenbuches
(Basler Handschrift) verwendet worden.2) Nur die niederrheinische Umschreibung dieses

hochdeutschen Gedichtes (nach 2 Kölner Drucken 1513 und 1515) ist gedruckt: 0. Schade,

geistliche Gedichte des XIV. und XV. Jahrhunderts vom Niederrhein, pag. 304 :

„und die frouwe was schoin und rieh.
si hadde einen voeiz der stont gelich
of it ein gensevoeiz were:
des schamde si sich sere,
doch gink si dair mit und stont
als ander lüde mit iren voezen doint."

') Vgl. Hs. Herzog und J. R. Rahn in der Festschrift »Turicensia. Beiträge zur zürcherischen
Geschichte. 8. Zürich, 1891c, pag. 61.)

'; W. Wackernagel, Die Handschr. d. Univ.-Bibl. Basel, pag. 55.



17

(Sibilla sieht das Kreuzesholz und watet durch den Bach)
„umb die ere von godes gewalt
wart der gensevoiz gestalt
eines minschen voiz dem andern gelich:
des erfreude do Sibilla sich."

„Hier ist augenscheinlich die ältere jüdisch-arabische Fassung, wonach Balqîs in
der That thierisch aussehende Beine hat, mit der Jüngern verschmolzen, nach welcher
sie bei dem scheinbaren Durchwaten des Wassers tadellose Füsse eines Menschen enthüllt.
Die christliche Legende vereinigt die beiden einander widersprechenden Züge durch ein
Wunder. Nach ihr hat die Königin von Saba wirklich thierische Bildung an sich, die
aber verschwindet, sobald sie, vom prophetischen Geiste ergriffen, dem Kreuzesstamm
ihre Ehrfurcht erweist."

Soweit W. Herz (a. a. 0. p. 24), dessen Auffassung wir hier in allen Theilen
beipflichten und folgen. Nur in einem Puncte weichen wir jedoch von ihm ab, wenn er
sagt (p. 23): „Die Lesart »pedes anserinos« (der Windberger Handschrift von 1150) statt,
wie man erwarten sollte, »asininos« (arabische Schriftsteller des 11. bis 16. Jahrhunderts
sprechen nämlich von den Eselsfüsseu der Königin von Saba), stammt wohl vou einem
deutschen Schreiber, dem aus seiner heimischen Sage die Gänse- und Entenfüsse der
Eiben, die Schwanenfüsse der Wasser- und Wolkenfrauen in den Sinn kamen." So

ansprechend diese Vermuthung ist, so wird sie doch durch den Umstand widerlegt, dass

die Königin von Saba-Sibylle mit dem Gänsefusse auch auf französischem, speziell
südfranzösischem Gebiete erscheint, und zwar nicht in Handschriften, sondern in vereinzelten

Darstellungen der bildenden Kunst. Da nun die letzteren auf einem Gebiete entstanden

sind, welchem die in Deutschland heimischen Gänse- und Schwaufüsse unbekannt geblieben,
so kann von einer rein zufälligen, durch einen deutschen Schreiber veranlassten Umbildung
der Eselsfüsse in Gänsefusse keine Rede sein. Vielmehr sind die Gänsefusse, bez. ist der
Gänsefuss der Königin von Saba-Sibylle von Anfang an ein Gemeingut des Abendlandes
und nicht etwa bloss ein besonderes Eigenthum der deutschen Lande gewesen. Das

beweisen eben die erhaltenen französischen Sculpturen, deren Alter ein beträchtlich höheres

zu sein scheint, als es das älteste deutsche Zeugniss der Windberger Handschrift von
1150 besitzt. Die französischen bildlichen Darstellungen der Königin von Saba, von
welchen bis jetzt vier bekannt geworden, vertheilen sich nach Abbé Lebeuf (s. u.) folgender-
maassen auf Frankreich :

I. Priorat St. Pourcain (Auvergne), Kirchenportal, XL Jahrhundert;
II. St. Bénigne in Dijon, Kirchenportal, Mitte des XL Jahrhunderts;
III. Abtei Nesle (Champagne), Portal, XII. Jahrhundert ;

IV. St. Pierre de Nevers, Portal des XII. Jahrhunderts, jünger als dasjenige

von Nesle.

Diese Sculpturen hatten schon früh die Aufmerksamkeit der französischen Gelehrten
auf sich gelenkt. Mabillon (in seiner »Dissertation sur les anciennes sépultures de nos

rois«) sah in der in diesen Kirchenportalen dargestellten Königin mit dem Gänsefusse

die heilige Clotilde, welcher die übersprudelnde Phantasie der Bildhauer einen Gänsefuss

als Symbol ihrer Klugheit beigelegt hätten. Montfaucon hingegen wollte diese

merkwürdige Beigabe nicht als Symbol, sondern etwa als Erfindung eines fabulirenden Chronisten,
wie Fredegars, erklären ; immerhin hielt auch er an der heiligen Clotilde fest.



i8
Der erste, der mit dieser Meinung Mabillon's und seiner vielen Nachfolger gründlich

und in überzeugender und präciser Weise aufräumte, war der Gelehrte Abbé Lebeuf,

welcher überhaupt auch zum ersten Male auf den Zusammenhang der abendländischen

Sibylle mit der orientalischen Königin von Saba hinwies und speziell die Darstellung
des chaldäischen Targum scheni zum Buch Esther (2. Hälfte des VII. Jahrhunderts)
kannte und anführte. Seine, heute ganz vergessene, wichtige Untersuchung las er am

30. April 1751 der königlichen »Académie des inscriptions et belles-lettres« zu Paris

vor; ein Auszug aus derselben wurde in der »Histoire de l'ac. royale d. inscript. et belles-

lettres«, T. XXIII, 227—235, in 4. Paris, 1756, veröffentlicht. Für jede der genannten
vier Kirchen erbrachte Lebeuf den Beweis, dass sie zur heiligen Clotilde (weder als

Regentin noch als Stifterin) in keiuerlei Beziehungen gestanden haben konnte, und erst

dann ging er an der Hand späterer literarischer Zeugnisse dazu über, die Geschichte
und Bedeutung des Gänsefusses der bisher unerkannt gebliebenen Königin rückwärts zu

verfolgen. Lebeuf führte als den Ausgangspunct seiner Untersuchung deu Geschichtsschreiber

der Stadt Toulouse, Nicolas Bertrand, an, der iu seiner 1515 gedruckten
Stadtgeschichte von den im Quartier Peyralade gelegenen »Bädern der Königin« (»quam reginam
aliqui fuisse regina Pedauca voliint«) spricht. Der wahre Name dieser Königin Pédauque

(Pedauca), fügt Bertrand bei, sei Austris gewesen, und so schloss Lebeuf ganz folge-
ricbtig, dass diese regina Pedauca mit der regina austri (Matthaeus Ev. XII, 42) identisch
sei, d. h. dass die Königin der Toulousaner Austris, die Königin von Saba der heiligen
Schrift sei. Lebeuf unterstützte seine Schlussfolgerung, dass die Darstellungen der
französischen Kirchenportale nicht Clotilde, sondern die Königin von Saba vorführen, noeh

mit dem Hinweise auf eine Stelle bei Fr. Rabelais, wo dieser von grossfüssigen Personen

sagt ; »elles étoient largement pattées, comme sont les oies et comme jadis à Toulouse
les portoit la reine Pédauque.« Natürlich ist die »reine pédauque« eine regina pede aucae.
Die knappen und zwingenden Beweisführungen Lebeufs fanden 1771 in Professor J. B. Bullet
an der Universität Besançon einen Widersacher, der in seinen »Dissertations sur la

mythologie française« (Paris 1771), p. 33—63, vergeblich den Nachweis zu erbringen
suchte, dass unter der Reine Pédauque : Bertha, die Gemahlin eines Königs Kobert von

Burgund (oder Francien zu verstehen sei, indem er als Hauptzeugen für seine Behauptung
das Portal von St. Bénigne zu Dijon aufrief. Bullet's »Dissertation sur la reine Pédauque«
hat aber verdientermaassen keine Beachtung gefunden, so wenig als Chabanel, der in
seiner »Histoire de l'église de la Daurade« (1612) die Reine Pédauque mit einer west-

gothischen Königin Ragnachilde identifizirt hatte. Aus Bullet's Dissertation geht nur
hervor, dass seine Schlussfolgerung über die Person der Reine Pédauque auf einer falschen
Prämisse beruht, die uns nachher noch beschäftigen wird.

Die verschiedenen, wenn auch nur vereinzelten bildlichen Darstellungen der Königin
von Saba-Sibylle in Frankreich, wie die späteren literarischen Aufschlüsse über sie und
die Reine Pédauque haben uns gezeigt, dass die Königin mit dem Gänsefusse auf
französischem Boden mindestens ebenso und zudem noch früher als auf deutschem bekannt

war. Diese Thatsache wird durch die Uebertragung des Gänsefusses auf andere Personen

erhärtet. Schon Paulin Paris hat in seiner Ausgabe der »Berthe au grand pie«, welche
die neuere französische Literaturgeschichtsforschung inaugurirte, darauf hingewiesen, dass

Berthe au grand pié, Gemahlin Pippins, die Mutter Karls des Grossen, mit der Reine

Pédauque in Verbindung stehe, indem der Gänsefuss zu einem grossen Fusse abgeschwächt



19

wurde. In der That melden die Reali di Francia 1,6:» Berta del gran pie, perche
ella aveva un pie un poco maggior dell'altro, e quello era il pie destro.« Diese Miss-

gestalt wurde dann durch den französischen Dichter Adenet le roi nochmals dahin
abgeschwächt, dass er beide Füsse als (sehr) gross bezeichnet, »Berte as grans pies.« Deshalb

heisst Bertha noch richtig in dem Gedichte Konrad Fleckes, Flore und Blan-
scheflur: »Berhte mit dem Fuoze«, in dein mittelniederländischen Floris jedoch schon

»Baerte metten breden voeten.« — Der Anschauung von P. Paris hat Jakob Grimm

lieigepflichtet, wenn er sagt: »Aber der eine Grossfuss ist echter und geht aus weit älterer
Ueberlieferung hervor von einer Beine Pédauque« (Deutsche Mythologie. I, 233). Eine
andere Erklärung als diejenige, dass hier eine Uebertragung einer Eigenschaft von der

Königin von Saba-Sibylle-Pédauque auf Bertha stattgefunden habe, wird nicht möglich
sein, und es bleibt bezeichnend für diese Uebertragung, dass sie eben schon in Frankreich
selbst vor sich gegangen ist und gerade eine so gewichtige und interessante Gestalt des

nationalen Epos betroffen hat. Vielleicht ist es wohl auch nicht reiner Zufall, wenn
Karls des Grossen zweite Gemahlin im Epos den Namen Sebille (Sibilla) erhielt.

Eine Uebertragung anderer Art auf eine andere Bertha, und zwar ebenfalls von
der Reine Pédauque aus, ist bekanntlich die Sage von Bertha der Spinnerin von Burgund.
Dieselbe wird zwar fälschlich mit der Königin Bertha, Mutter Karls des Grossen, und
mit der Frau Perdita (Rerahta) der deutschen Mythologie zusammengestellt, während
sie gewiss von diesen beiden Gestalten zu trennen ist. Denn auch die Reine Pédauque
führte einen Spinnrocken mit sich, wie dies ein alter Druck des französischen »Roman

d'Eutrapel« von 1587, p. 95, zeigt. In demselben schwört ein Mann »par la quenouille
de la Reine Pédauque de Tholose.« Wenn man eine weit zurückliegende Vergangenheit in
Italien und Frankreich mit der Redensart bezeichnete, »nel tempo ove Berta filava« oder

»au tems que la reine Berthe filait«, so ist die hier genannte Persönlichkeit nur auf
die Königin Bertha von Burgund, die Gemahlin Rudolfs II. von Burgund, zu beziehen,
wie auch die in der Westschweiz gebräuchliche sprichwörtliche Redensart »au bon temps
où Berthe filait« zeigt. Denn einerseits ist die Verbindung der spinnenden Königin
Bertha mit der spinnenden Hausmutter, der geisterhaften Perahta zu allgemein und zu
locker, und anderseits findet sich im ganzen französischen Karlsepos auch nicht eine

einzige Spur davon, dass die Mutter Karls des Grossen gesponnen habe. So spät nun
allerdings die obengenannten italienischen und französischen Redensarten vom Spinnen
der Königin Bertha an und für sich sind, so muss doch diese Thätigkeit schon früh auf
sie übertragen worden sein. Beweis dafür liefern die burgundischen Frauensiegel mit
der Darstellung einer spinnenden Dame. So sitzt z. B. Alix, comitissa Burgundie Palatina
auf einem Hunde, den Spinnrocken in der Hand haltend (Siegel an einer Urkunde vom
29. November 1253 im Archive von Hauterive). (Vgl. die Abbildung bei K. Zeerleder
Urkunden für die Geschichte der Stadt Bern, III. Bd., Taf. 16, No. 69.)

Die Redensait »zur Zeit als Königin Bertha spann« verwendete schon Bullet als
Beweis für seine Behauptung, dass darunter Königin Bertha, Gemahlin Roberts von

Burgund, zu verstehen sei. Offenbar kannte er die Uebertragung auf die Gattin Rudolfs IL,
verschwieg dieselbe aber sorgfältig, um damit seine Hypothese glaubwürdiger zu machen.
Seine Prämisse : die Reine Pédauque spann, eine unbekannte Königin Bertha spann, also spann
auch die Königin Bertha, die ihrem Gatten Robert einen »filium anserinum per omnia
collum et caput habentem« geschenkt hat — ist nicht stichhaltig, und seine Beweis-



20

führung bewegt sich in einem Zirkel. Dass für die »gute Dame« Bertha, die Spinnerin,

nur Rudolfs II. Gemahlin in Betracht komme, ist von der neueren Forschung einstimmig
anerkannt.

Die grosse Verbreitung, welche die Sage von der Königin von Saba in der

Literatur und bildenden Kunst des Abendlandes im späteren Mittelalter gefunden hat, machte

sich, wie von vornherein zu erwarten stand, auch auf dem Gebiete der dramatischen

Kunst geltend : Ein in Rouen im XIII. Jahrhundert am Weihnachtstage aufgeführtes

Officium, das -»festum Asinorum«, ist dafür wohl der älteste Beleg. Hier treten die

Hauptgestalten des Alten Testamentes und einige wenige des Neuen Testamentes, gerufen

von den Vocatores, auf, und das Spielregister gibt jeweilen genau die Kleidung des

einzelnen Spielers an. Vocatio Sibyllae:
„Tu, tu, Sibylla,
„vates illa.

Sibylla coronata, et muliebri
habitu ornata, dicat,

„Judicii Signum

„tellus sudore. .."
Mit diesem Hinweis aut das jüngste Gericht durch Sibylle schliesst das ganze Stück

uud der Chor singt die Einleitung zur Messe. Das ganze Register ist gedruckt bei

Du Cange Gloss, med. et inf. latin. Ill, 255 (1844).
Noch aus dem letzten Jahrhundert erbringt Giuseppe Pitré (Delle sacre rappresentazioni

popolari in Sicilia, Pal. 1876, p. 39, einen Beweis für die dramatische

Darstellung der Sibylle bei: »tre giovanetti salgono sopra un palchetto rizzato a piedi della
trave (detta »Legno degli Angeli«): il primo vestito da angelo, gli altri due in veste

femminile, palma in mano, e corona in testa, e dal popolo son chiamati le „Sibille."»
Sie stimmen zusammen einen Lobgesang auf die heilige Jungfrau an.

Wie wir sehen, liess die dramatische Kunst den Gänsefuss ganz bei Seite, wohl
weil es schwierig war, einen solchen kunstgerecht zur Darstellung zu bringen. Sie

begnügte sich damit, die Sibylle mit der Krone als Königin zu bezeichnen und so deutet
sie ganz unbewusst in völlig richtiger Weise auf die Entwickelung der Sibylle aus der

Königin von Saba hin. Ganz dasselbe hat auch die bildende Kunst gethan, indem auch

sie die Königin von Saba-Sibylle mit der Krone schmückte ; war ja eben diese Krone
daran Schuld, dass die Gelehrten Frankreichs bis auf Lebeuf in der Dargestellten eine

Königin ihres Landes vermutheten. Dom Plancher hat in seiner »Histoire de Bourgogne»,

Dijon 1739 (I, 502) das Portal von St. Bénigne in Dijon in einem Kupferstiche
aufgenommen ; aus demselben geht hervor, dass, wie auch wohl in der Nachbildung der
Zürcherischen Bilderfolge des XVI. Jahrhunderts, der linke F'uss der Sibylle ein Gänsefuss

war. Dem gegenüber betonen allerdings die »Beali de Francia«, dass der rechte Fuss

der Mutter Karls des Grossen der grössere gewesen sein soll. Diesem Unterschiede ist
aber so wenig Bedeutung zuzumessen, wie der Abweichung unserer Zürcher Bilderfolgo
von der gewöhnlichen Darstellung, wenn sie den Kopf der Sibylle in ein Tuch eingehüllt
zeigt, auf welchem keine Krone sichtbar ist.

Wie aus der vorliegenden kurzen Uebersicht zu entnehmen ist, scheinen die
kunsthistorischen Gestaltungen des Gegenstandes, der uns hier beschäftigt hat, nicht gerade
weit verbreitet zu sein. An die genannten französischen Sculpturen schliesst sich das

Bild der Sibylle in der wohl am Mittelrheine entstandenen Bilderfolge in Zürich (vgl.



2J_

Turicensia, p. 67) nur um so willkommener an. Dasselbe hat den Ausgangspunct dieser

kleinen Untersuchung gebildet, in der wir u. A. zeigen wollten, dass auch die Geschichte

der Kunst für die Kritik literarischer Quellen und Stellen förderlich sein kann und die

wir mit einem bisher übersehenen literarischen Zeugnisse schliessen wollen, das, auf
französischer Grundlage fussend, am besten das lange F'ortleben der Sage auf deutschem

Boden zeigen kann: »Was solt die Kump'ff gelegen Nass auf Sibillisch die Marien der
Semele vergleichen, die den Bachum bisgenitum wie ein wider gebachen Schiffbrot und

Biscuijt erzilet? Er ist noch nicht mit dem Gansfuss durch den Bach gewattet!« (Job.
Fischart in seiner Bearbeitung von Rabelais Gargantua, Geschichtklitterung, 1600,

pag. 7 und 7 b).

t.

Das Gedenkkreuz des Ammann Dionysius Heintzli vom Jahre 1486.

Noch heute pflegt man in vielen katholischen Gegenden die Stätte eines Unglückes
oder eines Verbrechens mit einem schlichten Gedenkkreuz zu bezeichnen. Eines der

ältesten derartigen Denkmäler in der deutschen Schweiz ist jedenfalls das Todtenkreuz
des Obwaldner Landammanns Dionysius Heintzli in Sarnen.

Das einfache Kreuz ist aus graublauem
Sandstein gemeisselt, 106 cm hoch, 57cm
breit; die Breite der Balken beträgt 14,5 cm.
Aus der Mitte, wo sich die Balken schneiden,

tritt in hohem Relief ein Christuskopf heraus,
dessen Nase leider verstümmelt ist. Die in

gothischen Minuskeln eingegrabene Legende:
»Dionisivs Hentzly aman disers lantz 1486«

vertheilt sich auf die beiden Kreuzarme und

den untern Theil des Pfahles. Unter der

Jahrzahl erblickt man ein anfangs
unverständliches Zeichen, das aber wohl, wie die

Vergleichung mit dem beigesetzten Siegelbilde

des Ammann Hans Heintzli ergibt, das

Wappen dieser Familie, die seitwärts gekreuzten

Sparren, andeuten soll. Der den Kopf
überragende Theil des Pfahles fehlt heute und

ist bloss durch Oelfarbe ergänzt. Vielleicht,
dass das Denkmal schon ursprünglich eine

T-förmige Gestalt gehabt. Es lässt sich das

leider nicht feststellen, da das Kreuz derart
in eine Wand eingemauert ist, dass es mit
dem Gypsverputz in gleicher Fläche liegt.

Die tüchtige Steinmetzarbeit befand sich

bis zum Jahre 1807 an der Aussenseite des

alten »Steinhauses« auf dem Dorfplatz in
Sarnen. Bei der damaligen Renovation des

*\ûi-

^
7m

öiöiiirin m mmmX
MAII
mm

m fimft<o
W&T

R

7-


	Der Gänsefuss der Sibylle

