Zeitschrift: Anzeiger fur schweizerische Alterthumskunde = Indicateur d'antiquités

suisses
Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum
Band: 2 (1872-1875)
Heft: 8-4
Artikel: Eine gallo-romsiche Gottheit
Autor: Dilthey, K.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-154856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-154856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

634

auf 91‘ erhalten werden muss wegen der Abrutschungen auf den

nordlichen Ufer)
Die Sohlenquote am Eingang des Tunnels der Berner Torfgesellschaft

(Moosseite) ist . . . . . . . 1136
Die Sohlenquote am Ausgang des Tunnels der Berner Torfgese]l-
schaft (Seeseite) ist . . . . .« . . 1068

Die Sohlenquote des alten (romlschen) Stollens bel Nr 260 ist 1214,
Die Sohlenquote des alten (romischen) Stollens bei Nr. 272 (Aus-
gang nach dem See zu) . . . ; . x » 1198
(alle diese Hohen, wie gesagt, in Fuss uber dem Nullpunkt des
Pegels in Murgenthal).“

Wir sehen daraus, dass der Ausfluss des Stollens sehr hoch angelegt war, also
10’ hoher als der bekannte hiochste Wasserstand des Bielersee’s vor der Korrektion
(107)y. Nimmt man auch an, es sei damals gegen den See am Fuss des Hagnecker
Hiigels auch ein Vorland gewesen, durch welches der Romerkanal ging, so kann
doch der Hohenunterschied zwischen dem Austritt des Stollens aus dem Berge und
dem Eintritt des Wassers in den See kein grosser gewesen sein, da die Entfernung
zu gering ist. Er ist auch hoher als der Torfgesellschaftstunnel (113,6°), welchen
er in den First schneidet. Es muss also zur Zeit der Anlage dieses Stollens das
Wasserniveau im Moose hoher gelegen sein, sunst sihe man keinen Grund ein, den
Stollen so hoch angelegt zu haben. Da man den Anfang des Stollens auf der
Moosseite noch nicht kennt, so kann man noch nicht genau bestimmen, wie hoch
das Wasser, welches der Romerstollen abzuleiten hatte, zur Romerzeit lag, aber man
wird das Niveau auf 125,27' berechnen konnen. Dieses wichtige Moment nun der
so hohen Anlage des Stollens fiihrt uns zum Schlusse, duss zur Romerzeit das Hagneck-
moos und miglicherweise andere Theile des grossen Mooses vielleicht noch permanent,
vielleicht nur periodisch von Wasser bedeckt waren und dass das energische und unter-
nehmende Volk der Romer diese fir die damalige Zeit riesige Arbeit unternommen,
wohl nicht um Lindereien den helvetischen Barbaren zur Kultur zu gewinnen,
sondern um seine Militirstrasse, die durch’s Moos fiihrte und auf Millionen von
Pfihlen mit riesigen Kosten erbaut wurde, vor Ueberschwemmungen und Zerstorung
zu sichern. Diess, glaube ich, ist das Motiv der Erstellung dieses grossten tech-
nischen Werkes der Romer in Helvetien, der Erstellung eines mit regelmissig an-
gebrachten Schichten versehenen iiber 600* langen, eine ganze Hiigelkette durch-
stechenden Wasserstollens, dessen durchaus rationelle Anlage wir noch jetzt bewundern

miissen.
Bern, Juli 1875. Ebyuxp v. FeLrexsere,

254.

Eine gallo- romische Gottheit.

Indem die Redaktion dieser Zeitschrift sich beeilte, die merkwiirdige Statuette,
welche oben 8. 576 zusammen mit einer ihnlichen kleineren Figur abgebildet ist,
zur Kenntniss des Publikums zu bringen, begniigte sie sich, die Veroffentlichung
derselben mit einigen orientirenden Worten, die einem Privatbrief des Herrn



635

Professor Bursian entnommen waren, zu begleiten. Da aber eine eingehendere
Priiffung jenes Monumerntes und eine Durchmusterung des Vorrathes dhnlicher
Denkmiler zu wesentlich verschiedenen und wesentlich bestimmteren Annahmen
fiihrt, als sie in jenen Zeilen angedeutet sind, so wird es nicht iiberflissig sein,
wenn der Unterzeichnete noch einmal auf die Walliser Bronzefigur zuriickkommt;
zugleich mogen einige der Autopsie entnommene Angaben iiber dieselbe hier
ihre Stelle finden.

Die Statuette, 26 Ct. hoch, priisentirt sich in der mit Hiilfe einer Photographie
hergestellten Abbildung etwas zu ungiinstig; indem der Photograph bei der Auf-
nahme die Bronze zu niedrig aufstellte, wurde das am Original allerdings vorhandene
Missverhiiltniss zwischen den Proportionen des Unter- und des Oberkorpers verstirkt.
Zwar ist die Figur nicht ohne Riicken, aber sie hat auch nicht die natiirliche Tiefe
und ist auffallend platt; sie ist nur auf die Vorderansicht berechnet. Der Kopf ist
schon, der iibrige Korper von ordinirer plumper Arbeit. Die Oberfliche ist ohne
alle Patina und sehr dunkel; jeder Zweifel an der Aechtheit wiirde fehlgehen. Die
Erhaltung ist vortrefflich. Es fehlt der Zeigefinger der linken Hand, und der Gegen-
stand, den dieselbe hielt. In der linken Wange ist ein Loch, ein zweites auf der
Hohe der Stirn; die Zeichnung, welche der Anzeiger wiedergibt, hat diese beiden
Schidden unterdriickt. Nur der Kopf ist hohl gegossen, das Uebrige massiv. Auf
der Hohe des Kopfes, unmittelbar hinter der iiber der Stirn emporsteigenden Haar-
masse, sitzt ein Zapfen, der zwar auch in der Abbildung kenntlich, aber insofern
nicht richtig wiedergegeben ist, als er am Original nach oben auslidt und in breiterer
Fliche endigt. Man konnte versucht sein, in demselben einen Modius zu sehen,
denn die Form eines solchen hat ungefihr jemer Aufsatz. Indessen ist er hiefiir
doch wohl zu klein und, wenn die Figur hoher steht, zu wenig sichtbar. Die Ver-
muthung, dass durch jemen Zapfen die Bronze sich als Trigerfigur, die an irgend
einem Geriith angebracht gewesen, ausweise, wiirde noch geringere Wahrscheinlichkeit
haben; denn einer Gottheit von so hohem Rang hat man sicherlich nie dienende
Funktion angewiesen. Ich kann die Bestimmung dieses Zapfens fiir jetzt nicht
angeben; es ist aber zu erwarten, dass sie durch neue Funde oder durch Berichte
iiber unbekannt geblicbene Bronzen des gleichen Typus aufgehellt werden wird.
Die obere Fliche desselben ist moderner Weise abgeputzt oder abgeschliffen und
zeigt das glinzende Metall; zum selben Zweck der Erprobung des Materials dirften
die FEinschnitte im linken Bein angebracht worden sein.

Am Halsrande der Tunica zieht sich vorn, in Gestalt eines Blattornamentes,
ein ausgezackter Saum hin, an dem vier Epheublitter hingen; dieser ganze Zierrat
ist aus Silberblittchen eingelegt. Die Schuhe, zierlich ornamentirt, sind mit ein-
gerissenen Linien angegeben, am linken Fuss auch das Schniirband mit den Enden.
Die Beine stecken in eng anschliessenden Hosen. Dass ein seltsames Gerdth im
Giirtel stecke, ist eine nicht richtige Auffassung, denn der Giirtel geht keineswegs
iber das Gerdith weg, sondern er ist vorn unterbrochen durch die Fligel jenes
sonderbaren Ornamentes. Durch die geschlossene Linke ging ein runder, schmaler
Gegenstand, in der vorgestreckten Rechten steht ein rundes bauchiges Gefiss.

Die Statuette gehort, wie auch die zweite kleinere, dem Museum in Genf an.

Diese Bronzefigur steht keineswegs so vereinzelt, dass es verstattet wire, aus
dem Fundort auf einen Jupiter Poeninus zu rathen. Vielmehr erscheint derselbe



636

Typus in einér grossen Reihe von Bronzen, wie an zahlreichen Steinaltiren, und
zwar sind diese Monumente fast ausnahmslos aus dem Boden des alten Gallien
hervorgegangen. Ueber dieselben hat Anatole de Barthélemy einen schitz-
baren Bericht, der eine ausfiihrliche Monographie in Aussicht stellt, in der Revue
celtique I (1870, S. 1 fI.) gegeben. FEs standen mir ausserdem Aufzeichnungen und
Skizzen von A. Conze in Wien'), auch einige Zeichnungen von R. Rahn zu
Gebote, und ich war im Stand, diese Hiilfsmittel durch einige weitere Nachweisungen
zu erginzen. Es werden im Folgenden zunichst die bis jetzt verdffentlichten Bronzen
dieses Typus, die mir bekannt geworden, verzeichnet.

I._Die von Barthélemy veriffentlichte Abbildung des Exemplars von Beaune
ist auf Taf. IIl wiederholt?).

Dasselbe ist insofern das vollstindigste in der ganzen Reihe der Bronzefiguren,
als es das von der erhobenen Linken umschlossene Gerith unverkiirzt erhalten hat:
es ist ein eigenthiimlich gestalteter Hammer, bestehend aus einem Cylinder und
einem in dessen Mantelfliiche befestigten langen diinnen Stiel. An der Tunica, die
in dhnlicher Weise wie bei der kleinern Bronze aus Wallis gegiirtet scheint, fehlt

das sonderbare Ornament; dagegen sind zahlreiche kleine Sterne oder Kreuze in
dieselben eingetieft.

II. Barthélemy irrt, wenn er meint, es sei dies das einzige Exemplar, welches
iiber den von der Linken gehaltenen Gtegenstand aufklire. Letzterer ist auch erhalten
an einer entsprechenden Bronze, die bereits Pétau als Victimaire in seinem Mémoires
pl. 6 und hieraus Montfaucon Ant. expl. suppl. II 24 veriffentlicht hat, nur dass
hier der Hammer etwas abweichend gestaltet und unten am Stiel ein Stiick verloren
gegangen ist. Die Rechte ist, obwohl getrennt, sammt dem Gefiss mitgefunden

worden, Die Tunica ist wiederum verziert mit Kreuzen, die Montfaucon Zweifel
am antiken Ursprung einfléssten.

III. Montfaucon II 192, mit Ausschluss des Hammers wohl erhalten, iiber der
Tunica ein Mantel. Vgl S. 432: diew Gaulois . . . a tout Uair d'un Esculape.

IV. Caylus I 58, als Jupitcr bezeichnet. Der Hammer ist verloren, sonst die
Figur vollig erhalten. Vgl. dazu 8. 161: seroit-ce d'aprés ces modeles que les
Gaulois auroient appris des Grecs « représenter Jupiter avec cet air majestueur et
divin ?

V. Millin, Voyage dans le midi de la France pl. 24, 1. Vollig erhalten, nur
der Hammer fehlt. Millin sah die Figur zu Macon im Privatbesitz; der Giirtel
schien ihm von Kupfer, die Augen eingesetzt, von Silber. Vgl. den Text Bd. I
S. 399.

Hieran schliessen sich als:

VI. VII, die beiden Bronzen aus Wallis, oben Anzeiger S. 576 und 577.
Weniger gut erhalten sind folgende Exemplare:

VIIL Grivaud de la Vincelle II 1. Fs fehlen die rechte Hand mit dem
Gefiss, die Linke mit dem Hammer, der rechte Fuss, die Hilfte des linken Beines.

1) Und zwar diese zum Theil durch die Giite des Herrn Prof. Bursian, der die von Conze ihm
geschickten Bemerkungen der Redaktion des Anzeigers zur Verfiigung gestellt hat.
?) Leider hat Barthélemy unterlassen, die Grosse anzugeben.



637

IX. Grivaud II 2. Es fehlt die rechte Hand mit dem Gefiss und in der
linken der Hammer. Ueber der Tunica Thierfell. Dies Exemplar scheint roher
als die iibrigen. .

X. Caylus VI 84, 3 und 4, als prétre . . . avec le thuribulum, und in der
Rechten der Hammer, wahrscheinlich aber sind in der Abbildung die rechte und
linke Seite vertauscht.

XI. Nouv.annalesde linstitut archéologique 1839 pl. 25. Da dieser Band mir unzu-
ginglich, weiss ich nicht, ob das betreffende Exemplar etwa mit einem der iibrigen
identisch ist.

Ich schliesse zwei Exemplare an, von denen mir Zeichnungen Rahn’s vorliegen.

XII. Im Museum von Lausanne No. 245, gefunden bei Lausanne. Ausser
dem Hammer fehlt die Rechte mit dem Gefiss.

XIII. Im Museum von Lausanne No. 169, aus Pully. Der ganze linke
Arm fehlt; auf der Tunica Kreuze. Das Tiinkgefiiss ist hier verhiltnissméissig hoher
und schlanker, sonst von der gleichen Form.

Eine Anzahl von Exemplaren sind nur erwihnt oder beschrieben; von diesen
werden einige identisch sein mit den publizirten oder mir in Zeichnungen vorliegenden
Exemplaren, die soeben aufgezihlt wurden.

Grivaud a. a. O. S. 21 berichtet, dass im Besitz des Abbé de Tersan vier
dergleichen Figuren sich befanden.

Vier Bronzestatuetten des Jupiter Gaulois, die offenbar dem gleichen Typus
angehoren, sind aufgefiihrt in A. de Longpérier’s Notice des bronzes antiques du
musée du Louvre (1868) No. 15—18. Bei 15 und 17 ist die Tunica verziert mit
den {toiles cuneiformes, bei 18 mit petits disques gravés. Der Hammer ist an
keinem dieser vier Exemplare erhalten.

Conze bezeugt zwei Exemplare in der Sammlung der Maison carrée zu Nimes,
finf andere im Palais des arts zu Lyon.

Von einem Exemplar (oder mehreren ?) im Museum von Avignon weiss Barthélemy
a. a. 0. 8. 3.

Eine merkwiirdige Variante des gleichen Typus fiihren uns zwei Bronzen von
Bonn und Vienne vor.

1. Gefunden in der Nihe von Bonn, jetzt im dortigen Alterthumsmuseum:
abgebildet im Jahrbuch des Vereins von Alterthumsfreunden im Rheinland XVII
(1851) Taf. II. Vgl. Overbeck, Katalog des Rhein. Mus. vaterlind. Alterth. (Bonn
1851) 8. 99 No. 5; denselben im Jahrbuch XVII 8. 69 ff. und Griech. Kunstmyth.
I 8. 266 f. Die Gestalt ist nackt, bis auf ein iiber den Kopf gestiilptes, auf der
Brust geknotetes, hinten iiber den Riicken herabhingendes Thierfell, das Overbeck
mit Bestimmtheit fiir ein Wolfsfell erklidrt. Der Kopf ist zeusmissig, die aufgestreckte
Rechte hilt das bauchige Gefiiss (Overbeck ,Opferschale“). Die erhobene Linke,
deren Finger abgebrochen sind, hielt nicht ein Scepter, wie Overbeck meint, sondern
den (verloren gegangenen) Hammer. Sonst fehlt nur noch der rechte Fuss. Overbeck
hat die Figur ,Zeus Lykaios* getauft, und hielt friiher diesen Namen fiir ,den
richtigen, ja den einzig moglichen“; mit minderer Entschiedenheit vertritt er diese
Bezeichnung neuerdings in seiner Kunstmythologie.

2. Das sachlich merkwiirdigste, zugleich wohl das kiinstlerisch bedeutendste
Exemplar der ganzen Reihe, wurde in Vienne gefunden: eine Figur von 26 Cit.



Hohe, im Jahr 1866 (ich weiss nicht ob noch jetzt) im Besitz des Schlossermeisters
Herrn Brousse, der sie unter andern Bronzen auf einem ihm gehorenden Grundstiick
gefunden hatte. Es wurde iiber diesen Hercule Gaulois Bericht erstattet, von
A. Allmer und de Witte im Bulletin de la société des antiquaires de France 1866
S. 99 f. und 109. Ich selber zeichnete mir an Ort und Stelle eine Beschreibung
der Figur auf; eine Photographie derselben, die Frau Brousse mir freundlichst
besorgte, ist in den Besitz des archaologischen Instituts in Rom iibergegangen.

Die Gestalt ist nackt, bis auf ein Lowenfell, dessen Kopf iiber den Kopf der
Figur gestiilpt, dessen Tatzen iiber der Brust verknotet sind; vom Riicken her iiber
die linke Schulter gehend ist es um den linken Arm gewickelt und hdngt tief herab.
Die Rechte hidlt das runde, bauchige Trinkgefiss in der charakteristischen Weise, so
dass es von den Fingern umschlossen in der Hand steht. Die Linke ist bis zur
Hohe der Stirn erhoben und hiélt eine Stange von gleicher Héhe wie die Figur
selber. Der Korper ruht auf dem rechten Bein, der linke Fuss ist zuriickgesetzt;
das Gesicht ernst und edel, dem Zeusideal sehr nah. Die zierliche Basis wurde
mitgefunden. Dieselbe zeigt hinter der Stelle, wo die Fiisse aufsassen, den etwa
1 Cm. hohen Ansatz eines senkrecht aufsteigenden Stibchens; dieses selbst ist, in
zwei Stlicke zerbrochen, mitgefunden worden. Das obere Stiick trigt eine kleine,
hohle Walze?®) (un tonnelet ou cylindre creux de 8 em. de haut et de 5'/y de dia-
metre, tres-légeremeut rvenflé par le miliew), von deren Mantelfliche, in halber Tiefe,
finf regelmissig vertheilte kleine Stibchen, jedes 10 Cm. lang, strahlenformig aus-
gingen, sie sind zum grésseren Theil am Cylinder erhalten, zum Theil mitgefunden,
und eines derselben, das noch am Cylinder befestigt ist, trigt am oberen Ende
wiederum einen Bronzecylinder, dhnlich dem Haupteylinder, nur kleiner und etwa
wie ein Garnrillchen gestaltet. Die vier abgebrochenen Rélichen wurden mit-
gefunden. Aus diesen Fragmenten ldsst sich das gesammte sonderbare Gerith
zusammensetzen. Hinter der Figur erhob sich, auf der gleichen Basis, eine Bronze-
stange, die an die Figur gelehnt und festgelothet war, wie ein viereckiges Loch im
Riicken derselben beweist!). In der Hohe der Figur etwa sass auf der Stange der
grosse Cylinder, die Grundfliche nach vorn gekehrt, umgeben von den kleinern

Réllchen, so dass der Kopf des Gottes wie von einer bizarren Art von Aureole um-
geben erschien?),

?) Ich will nicht unterlassen, anzumerken, dass in den Grédbern bei der:Certosa von Bologna
zahlreiche Réllchen von-Terracotta gefunden wurden, die jenen ganz #hnlich gestaltet, und ihrer
Bestimmung oder Bedeutung nach riithselhaft sind.

‘) Diese rohe Weise der Befestigung legt den Gedanken nahe, dass der gesammte Apparat spitere
Zuthat sei.

5) A. Allmer war, als er seinen Bericht an die Société des antiquaires de France schrieb, noch
nicht aufmerksam geworden auf die Zugehorigkeit des instrument également en bronze, (rés-singulier
par sa forme el d'un ustge difficile a déterminer (S. 99), das er dann niiher beschreibt S. 104.
In einem Separatabdruck des Referates, den ich der Gefilligkeit der Frau Brousse verdanke, hat A.
Allmer handschriftlich Folgendes hinzugefiigt: L'objet de forme bizarre ci-dessus menlionné, @ éle
reconnu depuis ['impression de celle brochure pour un aitribut d’Hercule. La grande branche
s'adaptant sur le socle derriére la statuetle porte U'extremité formant U'dloile au-dessus de sa lele,
comme un aurcole ou couronne emblematique. Un petit bout de celte meme tige d'un cenlimélre
de haut resté sur le picdestal, rend la chose incontestable. Auch de Witte betrachtet die Zugehorig-
keit als zweifellos, wie sie es in der That ist.



Eine Bronzebiiste des niamlichen Typus, mit der charakteristischen Kopf-
bedeckung, notirte ich mir im Museum von Avignon.

Ein in Bratuspantium gefundener Ring von Silber, auf dem die gleiche
Gottheit, in der Rechten das Gefiiss, in der Linken den Hammer, ausser der Tunica
mit einem Mantel bekleidet, eingegraben ist, war im Besitz Grivaud’s de la Vincelle
und ist von diesem publizirt Recueil de Mon. Ant. de I'ancien Gaule pl. 17, 3.

Dass die gleiche Gottheit auch auf nicht wenigen Steinreliefen, meist wohl
Altiren, die gleichfalls aus dem Boden des alten Gallien hervorgegangen, erscheint,
hat Barthélemy und — unabhiingig von ihm — Conze wahrgenommen. Und zwar
begegnet uns hier nirgends die zuletzt besprochene Modifikation; der Gott ist immer
vollbekleidet.

Leider sind, so viel ich sehe, nur zwei von diesen Altiren veriffentlicht, auch
diese in sehr ungeniigender Weise.

A. Im Museum von Strassburg, bei Oberseebach gefunden, publizirt in der
Revue archéol. X[ (1854) 8. 309 und daselbst besprochen von F. Chardin. Der
Gott, bértig, ist mit gegiirteter Tunica und zur Seite geschlagenem Mantel bekleidet;
ob Beine und Fiisse bekleidet gedacht sind, lisst sich in der Abbildung (vielleicht
auch am Original) nicht bestimmt unterscheiden. Die erhobene Rechte umschliesst
den langen Stiel des vollkommen deutlichen Hammers (une haste surmontie dune
téte de marteau); die an den Giirtel gelegte Linke hilt ein objet carré von un-
deutlicher Beschaffenheit, in welchem Hr. Chardin trotz aller aufgewandten Miihe,
wie er sagt, weder einen Schliissel noch eine Cassette zu erkennen vermochte.
Sollte dasselbe, trotz der behaupteten viereckigen Form, nicht doch das gewohnte
Trinkgefiss sein konnen? Zur Linken des Gottes sehén wir einen Hund, an seiner
rechten Seite steht eine voll bekleidete Frau, die herabhingende Rechte auf ein am
Boden stehendes Fiillhorn legend, in der an die Brust geschmiegten Linken, deren
Finger in der bekannten konventionellen Weise auseinandergespreizt sind, nach Char-
din einen Granatapfel haltend. Diese Darstellung ist die reichste und interessanteste
der ganzen Reihe; dem franzésischen Berichterstatter zufolge trug sie auch eine
Inschrift, die leider nicht mehr leserlich ist.-

B. Altar, in der Gegend von Avignon gefunden, abgebildet bei Caylus VIL
73, 4. Die Figur ist stark verwischt; sie hat in der Rechten den Hammer (Caylus
trident), die Linke ist so gehalten, als triige sie gleichfalls etwas, aber in der
Abbildung, die iibrigens wohl die rechte und linke Seite vertauscht, ist der Gegen-
stand nicht zu unterscheiden. Hier, wie auf den folgenden Exemplaren, finden wir
die minnliche Gottheit, die uns angeht, allein, ohne die auf dem Strassburger Relief
neben ihr erscheinende Gefahrtin.

Conze beschreibt eine kleine Ara mit gleicher Darstellung im Museum von
Nimes, drei in dem von Lyon. Ueberall die gleiche Gottheit, stehend, birtig, in
gegiirteter Tunica (dazu bisweilen Mantel) und hohen Stiefeln (die aber wie die eng
anschliessenden Beinkleider bei der Rohheit der Arbeit nicht iiberall kenntlich
gemacht sind); in der Linken der Hammer, der auch zuweilen geschultert und dann
mit einem kiirzeren Stiel versehen ist, fast immer in der Rechten das rundbauchige
Gefiiss und am Boden rechts der Hund. Einmal (Lyon) steht, an Stelle des Hundes,
das runde, bauchige Gefiss rechts am Boden und ist zu ansehnlicher Grisse an-



640

gewachsen: ganz wie ein #idoz oler dolinm. Der Gegenstand, den hier die stark
zerstirte Figur in der Rechten hilt, ist nicht recht kenntlich, moglicherweise ein
Schliissel (einem Fiillhorn sieht er nach Conze’s Skizze nicht dhnlich).

Endlich erwidhnt Conze auch zweier Altdre in Lyon, welche nur mit den die
Gottheit vertretenden Attributen derselben ausgestattet sind: der eine mit Hammer
und dem rundbauchigen Gefiss, der andere mit dem Hammer allein.

Diese jedenfalls hiochst unvollstindige Ueberschau, welche bald durch freund-
liche Mittheilungen iiber weitere Monumente dieser Klasse ergiinzt werden mige,
lisst mit ausreichender Gewissheit erkennen, dass wir es mit der Dacstellung eines
Gottes zu thun haben, der, dem Boden des alten Gallien von Haus aus angehérig
und dort als Hauptgottheit hoch verehrt, von der eingedrungenen Kultur und Bild-
kunst Roms dem Typus einer wahlverwandten griechisch-italischen Gottheit mehr
oder weniger assimilirt worden ist.

Man hat sich in Frankreich seit lingerer Zeit gewohnt, diese Gottergestalt
mit dem Namen des Jupiter Gaulois, neuerdings des Dispater Gaulois zu belegen.
Schon Grivaud (8. 21) #usserte sich iiber die fraglichen Bronzen folgender-
massen: On a découvert dans les Gaules, en différens temps, plusicures figures
e bronce semblables a celles, que mous publions et de différentes dimensions.
La divinaté, quelles représentant semble appartentr spicialement @ ces contries,
puisqon wen a jamais trouvé que dans le sol de Vancienne Gaule. Le caractére
de la figure, la pose et Uattitude ont fait présumer, que c'était le Taranis ou
le Jupiter des Gaulois, auquel ils accordoient, comme les Romains, Uempire du
ciel et le pouwvoir de lancer le tonnerre. On jowrroit penser aussi que ces monu-
ments représentaient le Dis ou Diew de La terre, dont les Gaulois se croyoient
descendus; ce que appuyeroit cette oppinion, c'est le vétement, Uarrangement des
cheveux et de la barbe, qui appartiennent a ces peuples: il paroit assez naturel
d'imagimer qu'ils domnoient une forme et des vétements semblables cux lewrs,
auxr wmages du Diew qu'ils croyoient leur premier pere.

Grivaud hat die oft citirte Stelle Caes. de bell. Gall. VI 18 im Auge: Galle
se omnes ab Dite patre prognatos praedicant, idque ab Druidibus proditum dicunt ;
ob eam causam spatia ommnis temporis non numero dierum, sed noctium , finiunt:
dies natales et mensium et annorum tmitia sic observant, wt noctem dies subsequa-
tur. Barthélemy hat mit Bestimmheit den Gott als gallo-rémischen Dispater
bezeichnet. Diese Auffassung bestitigen die Monumente, die ich zusammengestellt
habe, vollauf; sie geben zugleich einen interessanten Aufschluss iiber den Prozess
einer solchen Assimilirung.

Die Gesichtsziige sind die des Zeus oder Sarapis oder Pluto; die Bronzen
scheinen zwischen diesen in einander fliessenden Typen die Wahl offen zu lassen,
der schone Kopf der grosseren Bronze von Wallis hat augenscheinlich mit der
Zeusmaske von Otricoli die grosste Verwandtschaft®). Auch die Stellung ist

) Weder aus dem einen noch aus dem anderen Typus erklirt sich die mitten iber der Stirn
gerade aufsteigende Haarmasse, die am Auffilligsten an der -oben wiederholten Figur von Beaune,
aber auch an der griosseren Bronze von Wallis und an anderen Exemplaren sehr bemerklich ist.
Grivaud scheint in dieser Besonderheit gallische Haartracht zu sehen. Vielmehr ist auch sie wohl als ein
Abzeichen des Gottes oder eine andeutende Erinnerung an ein solches aufzufassen und mit dem Kopf-
putz der Isis und Aehnlichem zu vergleichen.



641

die eines Gotterkonigs, der gewohnten des Zcus am dhnlichsten; der Hammer
wird, abgesehen von etlichen Steinaltiren, nicht als ein Werkzeug gehalten,
wie etwa Hephdst seinen Hammer hilt, sondern einemn Scepter gleich. Man wird
entfernt erinnert an das freilich anders gestaltete ®gyptische Hammerscepter. Im
Uebrigen weist der Hammer vor Allem auf den Todesgott der Etrusker, Charun
oder Mantus, der den Romern aus den Spielen der Arena als Pluto oder Dispater
vertraut geworden war”) Zugleich aber mochte dieses Gotterattribut auch der gallischen
Religionsvorstellung angehoren, wie die Veden dem Indras, der altnordische Glaube
dem Thor oder der germanische dem Donar den Hammer als das Symbol von Blitz
und Donner in die Hand geben. Barthélemy hat auf einige gallische Miinzen hin-
gewiesen, die den Hammer vor einem Reiter im Felde zeigen. Die Gestalt des
Hammers ist an den Bronzen und auf den Reliefen nicht allenthalben dieselbe; sie
war gewiss von der durch den Kultus geheiligten und nicht iiberall gleichen Form
dieses Gerithes bedingt. Wie bedeutungsvoll er als Symbol des Gottes galt, bezeugen
die beiden Altdre, deren Darstellung sich auf Gefiss und Hammer oder gar des
letzteren allein beschriankt. Der Hund erinnert an Zeus, mehr noch an Pluto; ganz
vereinzelt erscheint auf romischen Bilderwerken Jupiter vom Hund begleitet ), und
Pluto hat nicht bloss den zwei- oder dreikopfigen Kerberos, sondern mitunter auch
einen einkopfigen Hund an seiner Seite?), wie denn die Hunde bekanntlich vielfach
mit der Unterwelt und den Unterweltsgottheiten verkniipft werden!?). Der indische
Todtengott Yama hat Hunde zu seinen Dienern und Boten, er nimmt bisweilen
selber die Gestalt eines Hundes an; vor den Pforten der Holle halten die zwei
Hunde Sarmeyas, Tod und Schlaf, die Wacht; ihre Mutter, Saram4, ist bekannt-
lich von A. Kuhn mit dem Hermes der Griechen zusammengestellt worden'!). Auch
die deutsche Mythologie und Sage ist voll von verwandten Beziehungen!?). Dass
der gallischen Religion entsprechende Vorstellungen nicht fremd waren, muss sehr
glaublich erscheinen.

Eine flache Trinkschale erblicken wir sonst in der vorgestreckten Rechten des Zeus,
des unterweltlichen Dionysos, ebenso des Pluto; die eigenthiimliche Form des Ge-

7) Tertullian apol. 15 risimus el inter ludicras meridianorum crudelilates Mercurium mortuos
cantherio examinantem, vidimus et Iovis [rairem gladiatorum cadavera cum malleo deducentem,
Vgl. Tertull. ad gent. I, 10, und O. Miller, Etrusker II, 100, Ambrosch, de Charonte KEtrusco S. 6, f.
Uebrigens kann auch die ganz ihnlich gestaltete Doppelaxt des Zeus Xroarios, AaBoevdets cte., so-
wie des Jupiter Dolichenus verglichen werden; s. Preller, griech. Myth. I 112 der IL Auflage. Die
Geschichte bei Plutarch Parall. 35, in der der Hammer als Kultusgerath eine auffallende Rolle
spielt, hat schon Barthélemy angezogen.

8) Vgl. Rossbach, rom. Ehedenkmiler S. 83 in der Note. Bartoli's und Passeri’s dort citirte
Werke sind mir hier am Ort nicht zuginglich.

9) Wie z. B. bei Gerhard, auserl. Vasenb. I 46.

10) Ich erinnere an die Stygyiae oder infernae canes, die von den Dichtern meist mit Hekate in
Verbindung gesetzt werden, und mit dem Glauben an irrende Geister der Abgeschiedenen zusammen-
hiingen, an die Hunde der rémischen Laren, an die dem sicilischen Unterweltsgott Adranos (Welcker,
griech. Gotterl. IIl, 138) heiligen Hunde. Merkwiirdig ist die Stelle Dracontius curm. X 413 f.

tu punis post fata reos et viscera saevo, Persephone, das nostra cani.

1) Vgl. Haupt’s Zeitschr. f. deutsches Alterth. VI S. 117 ff., de Gubernatis, die Thiere in der

indo-germanischen Mythologie S. 351 ff.

1) Vgl. Kuhn a. a. 0., Kuhn und Schwartz, norddeutsche Sagen, Mirchen und Gebriuche S. 503,
Anmerk. 310, 2.



642
fisses, das die Bronzen und Steinreliefe dem fraglichen Gott regelmiissig in die Hand
geben, diirfte gallischem Brauch entsprechen und etwa die Gestalt eines gallischen
Trankopferbechers wiedergeben, vielleicht auch schlechthin eines gallischen Trink-
gefisses. Wenn es am Boden steht, als ein 7c/ %oz oder dolium, so liegen auch hie-
fir die Analogien nah; wir diirfen an die Fisser denken, die an der Schwelle des
Zeus stehen'3), wohl auch an das Fiillhorn, oder mit Conze an Modius und Kalathos,
die gleichermassen den tellurischen Reichthum und den himmlischen Segen bezeichnen.

Die weibliche Figur, die auf dem Strassburger Relief an der Seite des Gottes
steht, charakterisirt sich durch Granate und Fiillhorn bestimmt als Proserpina und
damit die als Gemahl neben ihr stehende Person wiederum als Pluto.

Die grossere Bronze von Wallis ist iiberdiess mit einigen bedeutsamen Abzeichen
ausgestattet, durch die sie vor der ganzen Reihe der iibrigen Statuetten sich aus-
zeichnet. Der Epheukranz um den Hals tritt zu den Beziehungen auf die Unter-
welt. Mit einer Kombination von fremdartigen Emblemen oder Symbolzeichen ist
die Tunicain hochst bizarrer, unantiker Weise ausstaffirt. Den in zunehmendem Relief
iiber die Brust hinaufreichenden und in einem breiten, scheinbar viereckigen Kopf
endigenden Bestandtheil wird man unbefangener Weise am ersten fiir einen Nagel
nehmen : fiir diesen aber wiisste ich aus dem Kreis antiker Symbolik keine wirklich
zutreffende Erklirung oder Vergleichung. Die von den Etruskern stammende romische
Ceremonie des clavum figere'') gewinnt ihren symbolischen Sinn durch die Handlung
des figere (youqoiv) und im Zusammenhang mit der Bedeutung des Wortes und des
Bildes, das mit dem im Zauberwesen typischen deiv, deouecery, ligare, vincire zu ver-
gleichen ist. Von der symbolischen Handlung!%) nimmt Horaz das Bild her (Carm.
IIT 24, 5 ff):

figit adamantinos

summis verticibus dira Necessitas

clavos,
und ich wiisste keinen Beleg dafiir, dass der Nagel fiir sich in der antiken Sprache
der Kultussymbolik oder religiosen Kunst ein den Alten geliufiger und gemeinver-
stindlicher Ausdruck gewesen wire. Auch das dichterische Bild des Horaz Carm.
I, 85, 17 ff.:

te semper ante it saeva Necessitas

clavos trabales et cuneos manu

gestans aéna
hat so wenig als Alles, was man mit dieser Stelle und der vorhin citirten verglichen
hat, hiefiir irgend eine Beweiskraft. Der vielfache Gebrauch, den der Aberglaube

13) Tlias 24, 527 ff., wo das urspriinglich wohl anders gemeinte Bild in die Gegenséitze des Guten
und Bosen auseinandergelegt ist. Die beiden Fisser des Regens und der Winde, die Apollonios von
Tyana in Indien sieht, hat nicht etwa (wie F. Matz, de Philostr. in describ. imag. fide 8. 40 meint)
Philostratos (vita Apoll. 48, 23) nach Homer fingirt, sondern sie sind aus der Volkssage geschopft.
Im Uebrigen mag man vergleichen Kuhn, Herabkunft des Feuers S. 156 ff., Willer, Mythologie und
Naturanschauung S. 30 ff. und Anderes.

14) Vgl. besonders Preller, rom. Mythol. S. 231 ff. der 1I. Auflage.

15) Auf etruskischen Spiegeln schligt die Schicksalsgottin im verhingnissvollen Augenblick einen
Nagel ein; vgl. Gerhard etrusk. Spiegel, 176 und 181, insbesondere Stephani Compte-Rendu de la
commission impér. archéol. pour I’ année 1862(Petersb. 1863)8. 157 ff, wo aber, wie mir scheint, mit
der Ceremonie des clavum figere Einzelnes nicht dahin gehorige in Verbindung gesetzt ist.



von den Nigein als Amuletten machte, kniipfte gleichfalls an die Vorstellung des
figere an; auch er kann zur Aufhellung des Emblems an der Tunica des gallischen
Gottes schwerlich etwas beitragen!®). Die Kaisermiinzen von Thessalonike zeigen
auf dem Revers den mit kurzer gegiirteter Tunica und Mantel bekleideten Kabiren ;
in der Linken hdlt er regelmissig den Hammer, in der Rechten einen Gegenstand,
der auf den Abbildungen verschiedenartig geformt erscheint und von den Numis-
matikern bald so bald so gedeutet worden ist: von den idlteren meist als ein Nagel!7);
indessen die zuverlidssigeren Miinzabbildungen weisen uns statt dessen in der Rechten
des Kabiren ein mehr oder minder deutliches Fiillhorn !8), das auch Abdriicke dreier
Exemplare!® aus der Sammlung des Hrn. Dr. Imhoof- Blumer in Winterthur mir
bestdtigen. Hiernach miissen wir auch diese Vergleichung aufgeben, so passend sich
auch der mit den Laren nah verwandte Hephistossohn von Lemnos mit dem gallo-
rémischen Pluto zusammenstellen liesse. Es ist vielmehr zuzugestehen, dass wir fiir
das Emblem des Nagels im Bereich griechischer und romischer Religion und Kunst
kein geeignetes Analogon, keine aufklirende Vergleichung wissen, und wir miissen
bei der Moglichkeit stehen bleiben, dass dasselbe gallischem Vorstellungskreis
entlehnt sein konnte.

Von dem Nagel ist deutlich gesondert der fast ankerféormige zweizinkige
Zierrath, der den Giirtel vorn unterbricht, so dass dessen beide Enden in Wegfall
kommen, und vertikal hinablaufend am Rand der Tunica endigt. Auch dieses Ornament
ist sicher bedeutsam; es geht vielleicht auf den Zweizack zuriick, der als Attribut des
Pluto durch italische Bildwerke bezeugt scheint2’). Auch daran darfin diesem Zu-
sammenhang etwa erinnert werden, dass das Scepter alt-eegyptischer Denkmiiler regel-
missig unten in zwei Zinken ausliuft.

Zugleich aber mag die Figur, welche sich aus der Kombination von Zweizack
und Nagel ergibt, als Ganzes genommen, hinweisen sollen auf gewisse der Lilie
oder dem Lotos angeniherte antike Blitzformen?!). In der vieldeutigen Anwendung
und wechselnden Verkniipfung religioser Symbole hat man in antiken wie christ-
lichen Zeiten unendlich oft ein dhnliches Spiel getrieben, das sich zuspitzen konnte
zu Geheimzeichen fiir bevorzugte Kreise der Verstehenden.

Ganz unantik ist die Bekleidung. Die Tunica an sich diirfte entfernt an He-
phiistos erinnern, der als Arbeiter in einigermassen dhnlichem Leibrock mit Hammer
und Zange dargestellt wird; aber in ihrer Verbindung mit den engen Beinkleidern
und den Schuhen legitimirt sie den Gott als Gallier. Schon Grivaud hat mit Recht
bemerkt, dass durch die Figuren dieses Typus uns die gallische Tracht vergegen-

16) Vgl. 0. Jahn Ber. d. sichs. Ges. d. Wissensch, 1855 S. 106 f.

1) Clavum aut quid simile Eckhel catal. mus. Caes. S. 87; vgl. Welcker Trilogie 8. 258,
447 ; daselbst die Tafel, No. 3 und 5.

'8, S. besonders Cousinéry, Voyage dans la Macédoine IPIL 1, 5; 6 (11) 13; 14 (= Miiller-
Wieseler, Denkm. a. Kunst II 63 819); 15. Car. Combe Mus. Hunter, Taf. 59, 17.

19) Des Caracalla (vgl. Mionnet I 499, 378), der Julia Paula (vgl. Mionnet Suppl. III, 149 966),
des Maximinus (vgl. Mionnet Suppl. III 151, 980/1).

) Vgl. Welcker alte Denkm. III 94 fg., Gotterl. I 630 fg., Bullettino dell’ Inst. 1856 S. 41,
42, Note. Das von Welcker a. a. 0. angefiihrte Vasenbi!d kommt allerdings nach den Bemerkungen
von Wieseler de diis Graecis Romansque tridentem gerentibus (Gottingae 1872) S. 25, 61 in Weg-
fall. -

t) Vgl. archzol. Zeit. 32 (1875) 8. 97.

’



644

wirtigt werde, und DBarthé¢lemy hat versprochen, dieselben zur Grundlage von
Studien iiber das alt-gallische Kostiim zu machen. Er geht aber wohl zu weit,
wenn er auch in dem oft wiederkehrenden Schmuck der Sterne oder Kreuze ein
Zeugniss fiir die Kostiime des gallischen Alterthums erblickt. Diese Verzierung
ist gewiss als fiir den Gott charakteristisch ausgewiihlt, nicht minder wie es die
Ornamente an der Tunica der grissern Statue von Wallis sind. Das Kreuz hat,
wie die meisten christlichen Sinnbilder, nicht erst durch das Christenthum, das
schwerlich irgend ein vollig neues Symbol aufbrachte, religiose Bedeutung erhalten jich
begniige, mich auf einen Beleg hinzuweisen, der gerade dem vorliegenden Fall an-
gemessen erscheint. Epiphanios?2) gibt uns Kunde von einem merkwiirdigen Feste,
das in Alexandria, in Petra und Elusa just an den christlichen Epiphanien, wie er
bezeugt, der Unterweltsgottin Kora gefeiert wurde. Es schloss damit, dass man in
der Nacht, da die Jungfrau Kora den Aeon geboren haben sollte, um den Ilahnen-
schrei aus einem unterirdischen Heiligthum ein holzernes Idol bei Fackelschein und
rauschender Musik einholte und siebenmal um den mittelsten Tempel trug; dieses
Holzbild hatte goldene Kreuze aufgeprigt auf Stirn, Knieen und Armen. In den
Anklingen dieser Vorstellungen und dieses Ceremoniels an das Christenthum sieht
Epiphanios die wahre Religion durch boswillige Verdunkelung und Filschung hin-
durchleuchten, Die Kreuzform erscheint auch im altgermanischen Glauben bedeu-
tungsvoll, das Kreuz ist Thor’s Hammerzeichen, wie auch schon in der altindischen
Vorstellung der heilige Hammer und das Kreuz ineinander spielen??).

Es ist uns aber die gleiche Gottheit auch zweimal ohne die charakteristisch
gallische Tracht begegnet. Die Bronze (bei Grivaud) mit dem Thierfell iiber der Tunica
leitet iiber zu jenen beiden Statuetten, die den Gott nackt bis auf das iiber den Kopf’
gehingte Thierfell uns vorfiihren. Aber auch fiir diese Abweichung bieten sich uns
Parallelen in der eingeschlagenen Richtung. Aut Wandgemilden Ktruriens erscheint
Pluto mit iiber den Kopf gestiilptem Thierfell, in dem Conestabile **) ein Liwenfell er-
blickte, wihrend Helbig?S) bei einer genau iibereinstimmenden Darstellung in Corneto
spoglie di un animale di razza canina, sia di cune proprio sic di lupo erkennt.
Also genau dieselbe Differenz, wie sie zwischen den iibrigens unter sich gleichen
Bronzen von Bonn und Vienne entweder wirklich oder in der Auffassung der Be-
schreibung stattfindet.

Diese beiden Exemplare haben die Metamorphose noch weiter gefiihrt: sie
entdussern den gallischen Gott der gallischen Tracht und stellen ihn, bis auf ein
Thierfell, nackt dar, in einer der gallischen Vorstellung und Gewdhnung ebenso
fremdartigen wie dem Romer vertrauten Weise.

Der wunderliche Apparat hinter der Bronzefigur von Vienne ist offenbar nichts
anderes als eine Vervielfiltigung des Hammers; man konnte daran crinnern, dass
Indras’ Keule, die bisweilen an Stelle des Hammers tritt, hundert Knoten und tausend
Spitzen hat2%); aber mehr noch diirfte der folgende Gesichtspunkt zur Aufkldrung

#2) Adv. haeres. Il 51, S. 483 Dindorf. In den &ltern Ausgaben fehlt dieses interessante Stiick, |
es ist erst aus dem Codex Marcianus hinzugekommen.

#) Vgl. Mannhardt, german. Mythen S. 105 fg. 109

) Pitture etrusche presso Orvieto S. 98, vgl. tav. 1l.

25) Monumenti dell’ Inst. IX tav. 15, vgl. Annali 1870 S. 26.

®6) Mannhardt a. a. 0. S. 106.



_bdb

beitragen. Ohne Zweifel wirkte nach altem Glauben der heilige. Gitterhammer??),
d. h. seine Nachbildung, wie alle Blitzzeichen, schiitzend und unheilabwehrend als
ein Apotropzon, und die Vervielfiltigung des heiligen Symbels*®) steigerte die pro-
phylaktische Wirkung. So verlieh jene rohe Zuthat, so bizarr wie die meisten Aus-
gestaltungen des Aberglaubens in der Kunst, dem Bild des Haus- und Schutzgottes
erhohte Wirkung und verstirkte Kraft.

Diese Betrachtungen bestitigen in ihrem Zusammenklang die Auffassung unseres
Typus als desjenigen des gallo-romischen Pluto. Wenn auch einzelne Merkmale
ebensowohl auf Zeus hinleiten konnten, so weisen doch andere unzweideutig auf den
griechisch-romischen Unterweltsgott, der sich ja, wie er im Ursprung mit dem obersten
Gott zusammenfillt, so in den spdtern Ausgestaltungen immer wieder mit ihm beriihrt
und kreuzt, als der Zeus.Chthonios, Jupiter infernus oder. Stygius und im Sarapis,
ja im Wort Dispater selber, mit ihm zusammentrifft.

Wir gewahren eine griechisch-italische Gottheit in gallische Tracht verkleidet;
geflissentlich scheint das Beiwerk der Attribute und Symbole so ausgewiihlt, dass
es aus dem romischen wie aus dem gallischen Glauben heraus sein Verstindniss
fand. Haben etwa die Gallier, an bildlose Gitterverehrung gewohnt, das Bediirf-
niss empfunden, eine ihrer obersten Gottheiten in den Ziigen eines Romer-
gottes plastisch zu verkorpern? Vielmehr die Romer selber mussten bedacht sein
ihre Gottheiten im unterworfenen Land einzubiirgern, ihrem Interesse entsprach es,
dass sie, ihre altgewohnten Gétter verehrend, zugleich der Religion und dem Kultus
des neuen Landes, in welchem sie sich niedergelassen, huldigten und scheinbar sich
anschmiegten. Ohnehin hatten ja die Gotter der Griechen und Romer bereits gelernt,
sich den verschiedensten fremdlindischen Gottheiten anzupassen.

Neue Gottergestalten sind, wic neue Religionsbekenntnisse mit ihren Kultus-
formen und heiligen T'raditionen, jederzeit nur durch Kompromisse in Geltung gekommen.
Die Aehnlichkeit der Bronzen I—XIII untereinander ist sehr gross, ihr gegeniiber
verschwinden die Abweichungen. Einige jener Figuren treffen bis in die Details
der Tunica, der Giirtung, des Rocksaumes so genau iiberein, dass man unmittelbar
genithigt ist, ein gemeinsames Original anzunehmen. Wie stellen wir uns die
Entstehung eines solchen Originals, wie den ersten Ursprung dieses plastischen
Typus vor? Denn das ist klar, er kann nicht auf dem gleichen Wege wie sonst
die Gottergestalten der antiken Kunst zu Stande gekommen sein. Er ist mit Bewusstsein
erschaffen worden, es hat ein Einzelner ihn erdacht und kombinirt, ein michtiger
Wille muss ihn in den allgemeinen Kultus eingefithrt haben. Die einfachste Auf-
klarung fiir alle hier in Betracht gezogenen Umstinde liegt in der Annahme; dass
der Typus unter staatlicher Autoritit, etwa durch einen religionskundigen priester-
lichen Beauftragten, der innerhalb des gegebenen Vorstellungskreises mit einer
gewissen Freiheit verfahren durfte, komponirt, durch offiziellen Akt in eine Anzahl

) Von vielem, das hier anzufiilhren wéire, sei nur erwithnt, dass der Hammer des Donar an alten
Kirchen aufgehingt oder bildlich ausgehauen wurde, wie die Keule an alten Stadtthoren, jener wie
diese zu prophylaktischem Zweck. Der populiren Vorstellung ging der alte Zusammenhang verloren,
und es kam fiir den nunverstandenen Brauch eine neue Begriindung aut; vgl. J. Grimm, Haupts Zeitschr.
f. d. Alterthum V. S. 72.

%) Auch sonst soll durch Haufung die apotropiische Kraft verstirkt werden. So in der Kom-
bination mehrerer Phalli; vgl. O. Jahn, Ber. d. siichs. Ges. 1855 S. 76 fg.



646

ffentlicher Statuen in das unterworfene Land und dessen Kultus eingefiihrt wurde.
Diese Statuen sind die Vorbilder unserer Bronzen; die Steinaltire, als rohe Erzeugnisse
des einheimischen Handwerks, stehen ihnen etwas ferner. Die geringen Abweichungen
der Bronzefiguren untereinander konnen auf kleine Varietiten jener Vorbilder zuriick-
gehen; es haben sich aber auch die verkleinerten Kopien sicherlich nicht alle gleich
eng an ihr Original angeschlossen, namentlich wohl manches minutiose Detail
bei Seite gelassen. So konnten die sonderbaren Zuthaten an der Tunica, welche die
Walliser Bronze von der gesammten Reihe unterscheiden, durch getreuere Wiedergabe
des Vorbildes bedingt sein. Diese Vermuthung schliesst die andere nicht aus,
dass jene kleinen Bronzen darch bestimmte Fabriken dem privaten Bedarf geliefert
wurden ; ja man wird sich ein so schones Exemplar wie das von Vienne, und ebenso
den wahrscheinlich doch besonders gegossenen Kopf der grosseren Statuette aus
Wallis nicht gern wo anders, als an einer Stitte schwunghaft betriebener Technik,
in Italien selber enstanden denken. J)ass aber Fabriken den Typus geschaffen
hiitten, wird nicht leicht annehmen mogen, wer der antiken Kultusverhiltnisse
kundig ist.

Nur eine Frage noch diirfte sich aufdringen, die der Beantwortung bedarf.
Die Hiufigkeit der Bronzen, die wir besprochen haben, ist so gross, dass sie iiber
den Rang des dargestellten Gottes hinauszugehen scheint und schwerlich im Verhiltniss
steht zu der Zahl der Bronzebilder des Pluto, die man auf klassischem Boden gefunden
hat. Aber dieser Widerspruch 16st sich mit Leichtigkeit auf. Jener Dispater war
gewiss Haus- und Familiengott der Gallier und genoss im Privatkultus reichliche
Verehrung. Gerade als autochthoner Urheros, als gottlicher Stammvater der Nation
und Unterweltsgott zugleich, tritt erin eine Reihe mit jenen géttlichen und ddmonischen
Wesen, die, dem Todtenkultus angehérig, gleich dem Geschlecht der Heroen, Laren,
Penaten und was ihnen verwandt ist, im Hause und am Herd walten, und ebenso
der weiteren politischen Gemeinschaft warten, Segen der Arbeit, Reichthum, Nach-
kommenschaft, auch durch ihr wirksames Erscheinen Rettung in dringender Gefahr
den Ihrigen leihen, so lange diese sie mit gewissenhafter Frommigkeit verehren;
denn durch Versiumniss werden sie leicht zu feindseligen Geistern.

Die vorstehenden Bemerkungen wollen keineswegs den Gegenstand, auf welchen
sie sich beziehen, erschopfen; hierzu bediirfte es umfassenderen Materials und reiferer
Studien, als sie hier geboten werden konnten. Sie wollen nicht mehr als einerseits
den Lesern des Anzeigers die nachtrigliche Erliuterung der zwei oben veriffent-
lichten Bronzen bringen, anderseits auffordern zu Mittheilungen iiber Monumente,
welche sich den von mir besprochenen anreihen, und vielleicht die hier ausge-
sprochenen Ansichten zu berichtigen oder zu ergiinzen geeignet sind.

K. D.Lruey,




Taf Il




	Eine gallo-römsiche Gottheit
	Anhang

