
Zeitschrift: Anzeiger für schweizerische Alterthumskunde = Indicateur d'antiquités
suisses

Herausgeber: Schweizerisches Landesmuseum

Band: 2 (1872-1875)

Heft: 8-4

Artikel: Eine gallo-römsiche Gottheit

Autor: Dilthey, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


034

auf 91' erhalten werden muss wegen der Abrutschungen auf denl

nördlichen Ufer)
Die Sohlenquote am Eingang des Tunnels der Berner Torfgesellschaft

(Moosseite) ist 113,6'.
Die Sohlenquote am Ausgang des Tunnels der Berner Torfgesellschaft

(Seeseite) ist 106,8'.
Die Sohlenquote des alten (römischen) Stollens bei Nr. 260 ist 121,4'.
Die Sohlenquote des alten (römischen) Stollens bei Nr. 272 (Ausgang

nach dem See zu) 117,3.
(alle diese Höhen, wie gesagt, in Fuss über dem Nullpunkt des

Pegels in Murgenthal)."
Wir sehen daraus, dass der Ausfluss des Stollens sehr hoch angelegt war also

10' höher als der bekannte höchste Wasserstand des Bielersee's vor der Korrettion
(107)'. Nimmt man auch an, es sei damals gegen den See am Fuss des Hagnecker
Hügels auch ein Vorland gewesen, durch welches der Römerkanal ging, so kann
doch der Höhenunterschied zwischen dem Austritt des Stollens aus dem Berge und
dem Eintritt des Wassers in den See kein grosser gewesen sein, da die Entfernuno-
zu gering ist. Er ist auch höher als der Torfgesellschaftstunnel (113,6'), welchen
er in den First schneidet. Es muss also zur Zeit der Anlage dieses Stollens das
Wasserniveau im Moose höher gelegen sein, sonst sähe man keinen Grund ein, den
Stollen so hoch angelegt zu haben. Da man den Anfang des Stollens auf der
Moosseite noch nicht kennt, so kann man noch nicht genau bestimmen, wie hoch
das Wasser, welches der Römerstollen abzuleiten hatte, zur Römerzeit lag, aber man
wird das Niveau auf 125,27' berechnen können. Dieses wichtige Moment nun der
ao hohen Anlage des Stollens führt uns zum Schlüsse, dass zur Römerzeit das Hagneckmoos

und möglicherweise andere Theile des grossen Mooses vielleicht noch permanent
vielleicht nur periodisch von Wasser bedeckt waren und dass das energische und
unternehmende Volk der Römer diese für die damalige Zeit riesige Arbeit unternommen
wohl nicht um Ländereien den helvetischen Barbaren zur Kultur zu gewinnen
sondern um seine Militärstrasse, die durch's Moos führte und auf Millionen von
Pfählen mit riesigen Kosten erbaut wurde, vor Ueberschwemmungen und Zerstörung
zu sichern. Diess, glaube ich, ist das Motiv der Erstellung dieses grössten
technischen Werkes der Römer in Helvetien, der Erstellung eines mit regelmässig
angebrachten Schächten versehenen über 600' langen, eine ganze Hügelkette
durchstechenden Wasserstollens, dessen durchaus rationelle Anlage wir noch jetzt bewundern
müssen.

Bern, Juli 1875. Edmund v. Feli.enberg.

254.

Eine gallo-römische Gottheit.
Indem die Redaktion dieser Zeitschrift sich beeilte, die merkwürdige Statuette,

welche oben S. 576 zusammen mit einer ähnlichen kleineren Figur abgebildet ist,
zur Kenntniss des Publikums zu bringen, begnügte sie sich, die Veröffentlichung
derselben mit einigen orientirenden Worten, die einem Privatbrief des Herrn



635

Professor Bursian entnommen waren, zu begleiten. Da aber eine eingehendere

Prüfung jenes Monumentes und eine Durchmusterung des "Vorrathcs ähnlicher

Denkmäler zu wesentlich verschiedenen und wesentlich bestimmteren Annahmen

führt, als sie in jenen Zeilen angedeutet sind, so wird es nicht überflüssig sein,

wenn der Unterzeichnete noch einmal auf die Walliser Bronzefigur zurückkommt;

zugleich mögen einige der Autopsie entnommene Angaben über dieselbe hier

ihre Stelle finden.

Die Statuette, 26 Ct. hoch, präsentirt sich in der mit Hülfe einer Photographie

hergestellten Abbildung etwas zu ungünstig; indem der Photograph bei der

Aufnahme die Bronze zu niedrig aufstellte, wurde das am Original allerdings vorhandene

Missverhältniss zwischen den Proportionen des Unter- und des Oberkörpers verstärkt.

Zwar ist die Figur nicht ohne Rücken, aber sie hat auch nicht die natürliche Tiefe

und ist auffallend platt ; sie ist nur auf die Vorderansicht berechnet. Der Kopf ist

schön, der übrige Körper von ordinärer plumper Arbeit. Die Oberfläche ist ohne

alle Patina und sehr dunkel; jeder Zweifel an der Aechtheit würde fehlgehen. Die

Erhaltung ist vortrefflich. Es fehlt der Zeigefinger der linken Hand, und der Gegenstand,

den dieselbe hielt. In der linken Wange ist ein Loch, ein zweites auf der

Höhe der Stirn ; die Zeichnung, welche der Anzeiger wiedergibt, hat diese beiden

Schäden unterdrückt. Nur der Kopf ist hohl gegossen, das Uebrige massiv. Auf
der Höhe des Kopfes, unmittelbar hinter der über der Stirn emporsteigenden

Haarmasse, sitzt ein Zapfen, der zwar auch in der Abbildung kenntlich, aber insofern

nicht richtig wiedergegeben ist, als er am Original nach oben auslädt und in breiterer

Fläche endigt. Man könnte versucht sein, in demselben einen Modius zu sehen,

denn die Form eines solchen hat ungefähr jener Aufsatz. Indessen ist er hiefür

doch wohl zu klein und, wenn die Figur höher steht, zu wenig sichtbar. Die

Vermuthung, dass durch jenen Zapfen die Bronze sich als Trägerfigur, die an irgend
einem Geräth angebracht gewesen, ausweise, würde noch geringere Wahrscheinlichkeit
haben ; denn einer Gottheit von so hohem Rang hat man sicherlich nie dienende

Funktion angewiesen. Ich kann die Bestimmung dieses Zapfens für jetzt nicht

angeben; es ist aber zu erwarten, dass sie durch neue Funde oder durch Berichte

über unbekannt gebliebene Bronzen des gleichen Typus aufgehellt werden wird.
Die obere Fläche desselben ist moderner Weise abgeputzt oder abgeschliffen und

zeigt das glänzende Metall ; zum selben Zweck der Erprobung des Materials dürften
die Einschnitte im linken Bein angebracht worden sein.

Am Halsrande der Tunica zieht sich vorn, in Gestalt eines Blattornamentes,
ein ausgezackter Saum hin, an dem vier Epheublätter hängen ; dieser ganze Zierrat
ist aus Silberblättchen eingelegt. Die Schuhe, zierlich ornamentirt, sind mit
eingerissenen Linien angegeben, am linken Fuss auch das Schnürband mit den Enden.
Die Beine stecken in eng anschliessenden Hosen. Dass ein seltsames Geräth im
Gürtel stecke, ist eine nicht richtige Auffassung, denn der Gürtel geht keineswegs
über das Geräth weg, sondern er ist vorn unterbrochen durch die Flügel jenes
sonderbaren Ornamentes. Durch die geschlossene Linke ging ein runder, schmaler

Gegenstand, in der vorgestreckten Rechten steht ein rundes bauchiges Gefäss.

Die Statuette gehört, wie auch die zweite kleinere, dem Museum in Genf an.
Diese Bronzefigur steht keineswegs so vereinzelt, dass es verstattet wäre, aus

dem Fundort auf einen Jupiter Poeninus zu rathen. Vielmehr erscheint derselbe



636

Typus in einer grossen Reihe von Bronzen, wie an zahlreichen Steinaltären, und

zwar sind diese Monumente fast ausnahmslos aus dem Boden des alten Gallien

hervorgegangen. Ueber dieselben hat Anatole de Barthélémy einen schätzbaren

Bericht, der eine ausführliche Monographie in Aussicht stellt, in der Revue

celtique I (1870, S. 1 ff.) gegeben. Es standen mir ausserdem Aufzeichnungen und
Skizzen von A. Conze in Wien1), auch einige Zeichnungen von R. Rahn zu
Gebote, und ich war im Stand, diese Hülfsmittel durch einige weitere Nachweisungen
zu ergänzen. Es werden im Folgenden zunächst die bis jetzt veröffentlichten Bronzen
dieses Typus, die mir bekannt geworden, verzeichnet.

L.Die von Barthélémy veröffentlichte Abbildung des Exemplars von Be aune
ist auf Taf. Ill wiederholt2).

Dasselbe ist insofern das vollständigste in der ganzen Reihe der Bronzefiguren,
als es das von der erhobenen Linken umschlossene Geräth unverkürzt erhalten hat:
es ist ein eigenthümlich gestalteter Hammer, bestehend aus einem Cylinder und
einem in dessen Mantelfläche befestigten langen dünnen Stiel. An der Tunica, die
in ähnlicher Weise wie bei der kleinern Bronze aus Wallis gegürtet scheint, fehlt
das sonderbare Ornament ; dagegen sind zahlreiche kleine Sterne oder Kreuze in
dieselben eingetieft.

IL Barthélémy irrt, wenn er meint, es sei dies das einzige Exemplar, welches

über den von der Linken gehaltenen Gegenstand aufkläre. Letzterer ist auch erhalten

an einer entsprechenden Bronze, die bereits Pétau als Victimaire in seinem Mémoires

pi. 6 und hieraus Montfaucon Ant. expl. suppl. II 24 veröffentlicht hat, nur dass

hier der Hammer etwas abweichend gestaltet und unten am Stiel ein Stück verloren

gegangen ist. Die Rechte ist, obwohl getrennt, sammt dem Gefäss mitgefunden
worden. Die Tunica ist wiederum verziert mit Kreuzen, die Montfaucon Zweifel

am antiken LTrsprung einflössten.

III. Montfaucon II 192, mit Ausschluss des Hammers wohl erhalten, über der

Tunica ein Mantel. Vgl. S. 432: dieu Gaulois a tout l'air d'un Escidape.

IV. Caylus I 58, als Jepihr bezeichnet. Der Hammer ist verloren, sonst die

Figur völlig erhalten. Vgl. dazu 8. 161 : scroit-ce d'après ces modèles que les

Gaulois auroient appris des Grecs à représenter Jupiter avec cet air majestueux et

divin
Y. Millin, Voyage dans le midi de la France pi. 24, 1. Völlig erhalten, nur

der Hammer fehlt. Miliin sah die Figur zu Macon im Privatbesitz ; der Gürtel
schien ihm von Kupfer, die Augen eingesetzt, von Silber. Vgl. den Text Bd. I
S. 399.

Hieran schliessen sich als:

VI. VII, die beiden Bronzen aus Wallis, oben Anzeiger S. 576 und 577.

Weniger gut erhalten sind folgende Exemplare:

VIII. Grivaud de la Vincelle II 1. Fs fehlen die rechte Hand mit dem

Gefäss, die Linke mit dem Hammer, der rechte Fuss, die Hälfte des linken Beines.

') Und zwar diese zum Theil durch die Güte des Herrn Prof. Bursian, der die von Conze ihm

geschickten Bemerkungen der Redaktion des Anzeigers zur Verfügung gestellt hat.

2J Leider hat Barthélémy unterlassen, die Grösse anzugeben.



637

IX. Grivaud II 2. Es fehlt die mente Hand mit dem Gefäss und in der

linken der Hammer. Ueber der Tunica Thierfell. Dies Exemplar scheint roher
als die übrigen. •

X. Caylu8 VI 84, 3 und 4, als prêtre avec le thurihulmn, und in der

Rechten der Hammer, wahrscheinlich aber sind in der Abbildung die rechte und

linke Seite vertauscht.

XI. Nouv. annalesde l'institut archéologique 1839 pi. 25. Da dieser Band mir
unzugänglich, weiss ich nicht, ob das betreffende Exemplar etwa mit einem der übrigen
identisch ist.

Ich schliesse zwei Exemplare an, von denen mir Zeichnungen Rahn's vorliegen.
XII. Im Museum von Lausanne No. 245, gefunden bei Lausanne. Ausser

dem Hammer fehlt die Bechte mit dem Gefäss.

XIII. Im Museum von Lausanne No. 169, aus Pully. Der ganze linke
Arm fehlt; auf der Tunica Kreuze. Das Tiinkgefäss ist hier verhältnissmässig höher
und schlanker, sonst von der gleichen Form.

Eine Anzahl von Exemplaren sind nur erwähnt oder beschrieben; von diesen

werden einige identisch sein mit den publizirten oder mir in Zeichnungen vorliegenden
Exemplaren, die soeben aufgezählt wurden.

Grivaud a. a. 0. S. 21 berichtet, dass im Besitz des Abbé de Tersan vier
dergleichen Figuren sich befanden.

Vier Bronzestatuetten des Jupiter Gaulois, die offenbar dem gleichen Typus
angehören, sind aufgeführt in A. de Longpérier's Notice des bronzes antiques du
musée du Louvre (1868) No. 15—18. Bei 15 und 17 ist die Tunica verziert mit
den étoiles cunéiformes, bei 18 mit petits disques gravés. Der Hammer ist an
keinem dieser vier Exemplare erhalten.

Conze bezeugt zwei Exemplare in der Sammlung der Maison carrée zu Nîmes,
fünf andere im Palais des arts zu Lyon.

Von einem Exemplar (oder mehreren im Museum von Avignon weiss Barthélémy
a. a. 0. S. 3.

Eine merkwürdige Variante des gleichen Typus führen uns zwei Bronzen von
Bonn und Vienne vor.

1. Gefunden in der Nähe von Bonn, jetzt im dortigen Alterthumsmuseum :

abgebildet im Jahrbuch des Vereins von Alterthumsfreunden im Rheinland XVII
(1851) Taf. H. Vgl. Overbeck, Katalog des Rhein. Mus. vaterländ. Alterth. (Bonn
1851) S. 99 No. 5; denselben im Jahrbuch XVII S. 69 ff. und Griech. Kunstmyth.
I S. 266 f. Die Gestalt ist nackt, bis auf ein über den Kopf gestülptes, auf der
Brust geknotetes, hinten über den Rücken herabhängendes Thierfell, das Overbeck
mit Bestimmtheit für ein Wolfsfell erklärt. Der Kopf ist zeusmässig, die aufgestreckte
Rechte hält das bauchige Gefäss (Overbeck „Opferschale"). Die erhobene Linke,
deren Finger abgebrochen sind, hielt nicht ein Scepter, wie Overbeck meint, sondern
den (verloren gegangenen) Hammer. Sonst fehlt nur noch der rechte Fuss. Overbeck
hat die Figur „Zeus Lykaios" getauft, und hielt früher diesen Namen für „den
richtigen, ja den einzig möglichen" ; mit minderer Entschiedenheit vertritt er diese

Bezeichnung neuerdings in seiner Kunstmythologie.
2. Das sachlich merkwürdigste, zugleich wohl das künstlerisch bedeutendste

Exemplar der ganzen Reihe, wurde in Vienne gefunden : eine Figur von 26 Ct.



638

Höhe, im Jahr 1866 (ich weiss nicht ob noch jetzt) im Besitz des Schlossermeisters

Herrn Brousse, der sie unter andern Bronzen auf einem ihm gehörenden Grundstück

gefunden hatte. Es wurde über diesen Hereule Gaulois Bericht erstattet von
A. Allmer und de Witte im Bulletin de la société des antiquaires de France 1866
S. 99 f. und 109. Ich selber zeichnete mir an Ort und Stelle eine Beschreibung
der Figur auf; eine Photographie derselben, die Frau Brousse mir freundlichst
besorgte, ist in den Besitz des archäologischen Instituts in Rom übergegangen.

Die Gestalt ist nackt, bis auf ein Löwenfell, dessen Kopf über den Kopf der

Figur gestülpt, dessen Tatzen über der Brust verknotet sind; vom Rücken her über
die linke Schulter gehend ist es um den linken Arm gewickelt und hängt tief herab.
Die Rechte hält das runde, bauchige Trinkgefäss in der charakteristischen Weise, so

dass es von den Fingern umschlossen in der Hand steht. Die Linke ist bis zur
Höhe der Stirn erhoben und hält eine Stange von gleicher Höhe wie die Figur
selber. Der Körper ruht auf dem rechten Bein, der linke Fuss ist zurückgesetzt;
das Gesicht ernst und edel, dem Zeusideal sehr nah. Die zierliche Basis wurde

mitgefunden. Dieselbe zeigt hinter der Stelle, wo die Fusse aufsassen, den etwa
1 Cm. hohen Ansatz eines senkrecht aufsteigenden Stäbchens; dieses selbst ist, in
zwei Stücke zerbrochen, mitgefunden worden. Das obere Stück trägt eine kleine,
hohle Walze3) (un tonnelet ou cylindre creux de 8 cm. de haut et de 5*/s de

diamètre, très-lêgèremcut renflé par le milieu), von deren Mantelfläche, in halber Tiefe,
fünf regelmässig vertheilte kleine Stäbchen, jedes 10 Cm. lang, strahlenförmig
ausgingen, sie sind zum grösseren Theil am Cylinder erhalten, zum Theil mitgefunden,
und eines derselben, das noch am Cylinder befestigt ist, trägt am oberen Ende
wiederum einen Bronzecylinder, ähnlich dem Hauptcylinder, nur kleiner und etwa
wie ein Garnröllchen gestaltet. Die vier abgebrochenen Röllchen wurden
mitgefunden. Aus diesen Fragmenten lässt sich das gesammte sonderbare Geräth
zusammensetzen. Hinter der Figur erhob sich, auf der gleichen Basis, eine Bronzestange,

die an die Figur gelehnt und festgelöthet war, wie ein viereckiges Loch im

Rücken derselben beweist4). In der Höhe der Figur etwa sass auf der Stange der

grosse Cylinder, die Grundfläche nach vorn gekehrt, umgeben von den kleinern
Röllchen, so dass der Kopf des Gottes wie von einer bizarren Art von Aureole
umgeben erschien5).

•) Ich will nicht unterlassen, anzumerken, dass in den Gräbern bei der Certosa von Bologna
zahlreiche llöllchen von Terracotta gefunden wurden, die jenen ganz ähnlich gestaltet, und ihrer
Bestimmung oder Bedeutung nach räthselhaft sind.

*) Diese rohe Weise der Befestigung legt den Gedanken nahe, dass der gesammte Apparat spätere
Zuthat sei.

A. Allmer war, als er seinen Bericht an die Société des antiquaires de France schrieb, noch

nicht aufmerksam geworden auf die Zugehörigkeit des instrument également en bronze, très-sinyutier

par sa forme cl d'un usage difficile à determiner (S. 991, das er dann näher beschreibt S. 104.

In einem Separatabdruck des Referates, den ich der Gefälligkeit der Frau Brousse verdanke, hat A.

Allmer handschriftlich Folgendes hinzugefügt: L'objet de forme bizarre ci-dessus mentionné, à été

reconnu depuis l'impression de celle brochure pour un attribut d'Hercule. La grande branche

s'adaptant sur le socle derrière la statuette porte l'extrémité formant l'étoile au-dessus de sa téle,

comme un auréole ou couronne emblématique. Un petit bout de celle même lige d'un centimetre

de haut resté sur le piédestal, rend la chose incontestable. Auch de Witte betrachtet die Zugehörigkeit

als zweifellos, wie sie es in der That ist.



639

Eine Bronzebüste des nämlichen Typus, mit der charakteristischen
Kopfbedeckung, notirte ich mir im Museum von Avignon.

Ein in Bratu8pantium gefundener Ring von Silber, auf dem die gleiche
Gottheit, in der Rechten das Gefäss, in der Linken den Hammer, ausser der Tunica
mit einem Mantel bekleidet, eingegraben ist, war im Besitz Grivaud's de la Vincelle
und ist von diesem publizirt Recueil de Mon. Ant. de l'ancien Gaule pl. 17, 3.

Dass die gleiche Gottheit auch auf nicht wenigen Steinreliefen, meist wohl

Altären, die gleichfalls aus dem Boden des alten Gallien hervorgegangen, erscheint,
hat Barthélémy und — unabhängig von ihm — Conze wahrgenommen. Und zwar

begegnet uns hier nirgends die zuletzt besprochene Modifikation; der Gott ist immer

vollbekleidet.
Leider sind, so viel ich sehe, nur zwei von diesen Altären veröffentlicht, auch

diese in sehr ungenügender Weise.

A. Im Museum von Strassburg, bei Oberseebach gefunden, publizirt in der

Revue archéol. XI (1854) S. 309 und daselbst besprochen von F. Chardin. Der

Gott, bärtig, ist mit gegürteter Tunica und zur Seite geschlagenem Mantel bekleidet;
ob Beine und Fusse bekleidet gedacht sind, lässt sich in der Abbildung (vielleicht
auch am Original) nicht bestimmt unterscheiden. Die erhobene Rechte umschliesst

den langen Stiel des vollkommen deutlichen Hammers (une haste surmontée d'une

tête de marteau); die an den Gürtel gelegte Linke hält ein objet carré von
undeutlicher Beschaffenheit, in welchem Hr. Chardin trotz aller aufgewandten Mühe,

wie er sagt, weder einen Schlüssel noch eine Cassette zu erkennen vermochte.

Sollte dasselbe, trotz der behaupteten viereckigen Form, nicht doch das gewohnte

Trinkgefäss sein können Zur Linken des Gottes sehen wir einen Hund, an seiner

rechten Seite steht eine voll bekleidete Frau, die herabhängende Rechte auf ein am

Boden stehendes Füllhorn legend, in der an die Brust geschmiegten Linken, deren

Finger in der bekannten konventionellen Weise auseinandergespreizt sind, nach Chardin

einen Granatapfel haltend. Diese Darstellung ist die reichste und interessanteste

der ganzen Reihe; dem französischen Berichterstatter zufolge trug sie auch eine

Inschrift, die leider nicht mehr leserlich ist.

B. Altar, in der Gegend von Avignon gefunden, abgebildet bei Caylus VII.
73, 4. Die Figur ist stark verwischt ; sie hat in der Rechten den Hammer (Caylus

trident), die Linke ist so gehalten, als trüge sie gleichfalls etwas, aber in der

Abbildung, die übrigens wohl die rechte und linke Seite vertauscht, ist der Gegenstand

nicht zu unterscheiden. Hier, wie auf den folgenden Exemplaren, finden wir
die männliche Gottheit, die uns angeht, allein, ohne die auf dem Strassburger Relief
neben ihr erscheinende Gefährtin.

Conze beschreibt eine kleine Ara mit gleicher Darstellung im Museum von

Nîmes, drei in dem von Lyon. Ueberall die gleiche Gottheit, stehend, bärtig, in

gegürteter Tunica (dazu bisweilen Mantel) und hohen Stiefeln (die aber wie die eng
anschliessenden Beinkleider bei der Rohheit der Arbeit nicht überall kenntlich
gemacht sind) ; in der Linken der Hammer, der auch zuweilen geschultert und dann

mit einem kürzeren Stiel versehen ist, fast immer in der Rechten das rundbauchige
Gefäss und am Boden rechts der Hund. Einmal (Lyon) steht, an Stelle des Hundes,
das runde, bauchige Gefäss rechts am Boden und ist zu ansehnlicher Grösse an-



640

gewachsen: ganz wie ein tritroc o 1er dolium. Der Gegenstand, den hier die stark
zerstörte Figur in der Rechten hält, ist nicht recht kenntlich, möglicherweise ein
Schlüssel (einem Füllhorn sieht er nach Conze's Skizze nicht ähnlich).

Endlich erwähnt Conze auch zweier Altäre in Lyon, welche nur mit den die
Gottheit vertretenden Attributen derselben ausgestattet sind: der eine mit Hammer
und dem rundbauchigen Gefäss, der andere mit dem Hammer allein.

Diese jedenfalls höchst unvollständige Ueberschau, welche bald durch freundliche

Mittheilungen über weitere Monumente dieser Klasse ergänzt werden möge,
lässt mit ausreichender Gewissheit erkennen, dass wir es mit der Darstellung eines

Gottes zu thun haben, der, dem Boden des alten Gallien von Haus aus angehörig
und dort als Hauptgottheit hoch verehrt, von der eingedrungenen Kultur und
Bildkunst Roms dem Typus einer wahlverwandten griechisch-italischen Gottheit mehr
oder weniger assimilirt worden ist.

Man hat sich in Frankreich seit längerer Zeit gewöhnt, diese Göttergestalt
mit dem Namen des Jupiter Gaulois, neuerdings des Dispater Gaulois zu belegen.
Schon Grivaud (S. 21) äusserte sich über die fraglichen Bronzen folgender-
massen : On a découvert dans les Gaules, en diffêrens temps, plusinures figures
de bronce semblables à celles, que nous publions et de différentes dimensions.
La divinité, qu'elles représentant semble appartenir spécialement à ces contrées,

puisqu'on n'en a jamais trouvé que dans le sol de l'ancienne Gaule. Le caractère
de la figure, la pose et l'attitude ont fait présumer, que c'était le Taranis ou,

le Jupiter des Gaulois, auquel ils accordoient, comme les Romains, Tempire du
ciel et le pouvoir de lancer le tonnerre. On i o irroit penser aussi que ces monuments

représentaient le Dis ou Dieu de la terre, dont les Gaulois se croyaient
descendus; ce que appuyeroit cette oppinion, c'est le vêtement, l'arrangement des

cheveux et de la barbe, qui appartiennent à ces peuples: il paroît assez naturel
d'imaginer qu'ils donnoient une forme et des vêtements semblables aux leurs,

aux images du Dieu qu'ils croyoient leur premier père.
Grivaud hat die oft citirte Stelle Caes. de bell. Gall. VI 18 im Auge: Galli

se omnes ab Dite patre prognatos praedicant, idque ab Druidibus prodituw dicunt;
ob earn causam sputia omnis temporis non numero dicrum, sed noetium, finiunt:
dies natales et mensium et annorum initia sic observant, ut noctem dies subsequa-
tur. Barthélémy hat mit Bestimmheit den Gott als gallo-römischen Dispater
bezeichnet. Diese Auffassung bestätigen die Monumente, die ich zusammengestellt
habe, vollauf; sie geben zugleich einen interessanten Aufschluss über den Prozess
einer solchen Assimilirung.

Die Gesichtszüge sind die des Zeus oder Sarapis oder Pluto; die Bronzen
scheinen zwischen diesen in einander fliessenden Typen die Wahl offen zu lassen,
der schöne Kopf der grösseren Bronze von Wallis hat augenscheinlich mit der
Zeusmaske von Otricoli die grösste Verwandtschaft"). Auch die Stellung ist

•) Weder aus dem einen noch aus dem anderen Typus erklärt sich die mitten über der Stira
gerade aufsteigende Haarmasse, die am Auffälligsten an der oben wiederholten Figur von Beatme,
aber auch an der grösseren Bronze von Wallis und an anderen Exemplaren sehr bemerklich ist.
Grivaud scheint in dieser Besonderheit gallische Haartracht zu sehen. Vielmehr ist auch sie wohl als ein
Abzeichen des Gottes oder eine andeutende Erinnerung an ein solches aufzufassen und mit dem Kopfputz

der Isis und Aehnlichem zu vergleichen.



641

die eines Götterkönigs, der gewohnten des Zeus am ähnlichsten; der Hammer
wird, abgesehen von etlichen Steinaltären, nicht als ein Werkzeug gehalten,
wie etwa Hephäst seinen Hammer hält, sondern einem Scepter gleich. Man wird
entfernt erinnert an das freilich anders gestaltete segyptische Hammerscepter. Im
Uebrigen weist der Hammer vor Allem auf den Todesgott der Etrusker, Charun
oder Mantus, der den Römern aus den Spielen der Arena als Pluto oder Dispater
vertraut geworden war7) Zugleich aber mochte dieses Götterattribut auch der gallischen
Religionsvorstellung angehören, wie die Veden dem Indras, der altnordische Glaube
dem Thor oder der germanische dem Donar den Hammer als das Symbol von Blitz
und Donner in die Hand geben. Barthélémy hat auf einige gallische Münzen

hingewiesen, die den Hammer vor einem Reiter im Felde zeigen. Die Gestalt des

Hammers ist an den Bronzen und auf den Reliefen nicht allenthalben dieselbe; sie

war gewiss von der durch den Kultus geheiligten und nicht überall gleichen Form
dieses Geräthes bedingt. Wie bedeutungsvoll er als Symbol des Gottes galt, bezeugen
die beiden Altäre, deren Darstellung sich auf Gefäss und Hammer oder gar des

letzteren allein beschränkt. Der Hund erinnert an Zeus, mehr noch an Pluto; ganz
vereinzelt erscheint auf römischen Bilderwerken Jupiter vom Hund begleitet8), und
Pluto hat nicht bloss den zwei- oder dreiköpfigen Kerberos, sondern mitunter auch
einen einköpfigen Hund an seiner Seite"), wie denn die Hunde bekanntlich vielfach
mit der Unterwelt und den Unterweltsgottheiten verknüpft werden10). Der indische

Todtengott Yâma hat Hunde zu seineu Dienern und Boten, er nimmt bisweilen
selber die Gestalt eines Hundes an; vor den Pforten der Hölle halten die zwei
Hunde Sarmeyas, Tod und Schlaf, die Wacht; ihre Mutter. Saramâ, ist bekanntlich

von A. Kuhn mit dem Hermes der Griechen zusammengestellt worden11). Auch
die deutsche Mythologie und Sage ist voll von verwandten Beziehungen12). Dass
der gallischen Religion entsprechende Vorstellungen nicht fremd waren, muss sehr

glaublich erscheinen.
Eine flache Trinkschale erblicken wir sonst in der vorgestreckten Rechten des Zeus,

des unterweltlichen Dionysos, ebenso des Pluto; die eigenthümliche Form des Ge-

') Tertullian apol. 15 risimus et inier ludicras meridianorum crudelilates Mercuiium morluos
cantherio examinantem, vidimus et Iovis fralrem gladialorum cadavera cum malleo deducenlem.

Vgl. Tertull. ad gent. I, 10, und 0. Müller, Etrusker II, 100, Ambrosch, de Charonte Etrusco S. 6, f.
Uebrigens kann auch die ganz ähnlich gestaltete Doppelaxt des Zeus -2,'roecrtos, .-laßncrStv; etc.,
sowie des Jupiter Dolichenus verglichen werden ; s. Preller, griech. Myth. I 112 der II. Auflage. Die
Geschichte bei Plutarch Parali. 35, in der der Hammer als Kultusgeräth eine auffallende Rolle
spielt, hat schon Barthélémy angezogen.

8J Vgl. Rossbach, röm. Ehedenkmäler S. 83 in der Note. Bartoli's und Passeri's dort citirte
Werke sind mir hier am Ort nicht zugänglich.

9) Wie z. B. bei Gerhard, auserl. Vasenb. I 46.

10) Ich erinnere an die Styyiae oder infrrnae canes, die von den Dichtern meist mit Hekate in
Verbindung gesetzt werden, und mit dem Glauben an irrende Geister der Abgeschiedenen zusammenhängen,

an die Hunde der römischen Laren, an die dem sicilischen Unterweltsgott Adranos (Welcker,
griech. Götterl. Ill, 138 heiligen Hunde. Merkwürdig ist die Stelle Dracontius carm. X 413 f.

lu punis posi fata reos et viscera saevo, Persephone, das nostra cani.

") Vgl. Haupt's Zeitschr. f. deutsches Alterth. VI S. 117 ff., de Gubernatis, die Thiere in der
indo-germanischen Mythologie S. 351 ff.

") Vgl. Kuhn a. a. 0., Kuhn und Schwartz, norddeutsche Sagen, Märchen und Gebräuche S. 503,
Anmerk. 310, 2.



642

f asses, das die Bronzen und SteinreHefe dem fraglichen Gott regelmässig in die Hand
geben, dürfte gallischem Brauch entsprechen und etwa die Gestalt eines gallischen
Trankopferbechers wiedergeben, vielleicht auch schlechthin eines gallischen Trink-
gefässes. Wenn es am Boden steht, als ein ;rilh>: oder ddium, so liegen auch hiefür

die Analogien nah; wir dürfen an die Fässer denken, die an der Schwelle des

Zeus stehen13), wohl auch an das Füllhorn, oder mit Conze an Modius und Kalathos,
die gleichermassen den tellurischen Reichthum und den himmlischen Segen bezeichnen.

Die weibliche Figur, die auf dem Strassburger Relief an der Seite des Gottes

steht, charakterisirt sich durch Granate und Füllhorn bestimmt als Proserpina und
damit die als Gemahl neben ihr stehende Person wiederum als Pluto.

Die grössere Bronze von Wallis ist überdiess mit einigen bedeutsamen Abzeichen

ausgestattet, durch die sie vor der ganzen Reihe der übrigen Statuetten sich
auszeichnet. Der Epheu kränz um den Hals tritt zu den Beziehungen auf die Unterwelt.

Mit einer Kombination von fremdartigen Emblemen oder Symbolzeichen ist
die Tunica in höchst bizarrer, unantiker Weise ausstaffirt. Den in zunehmendem Helief
über die Brust hinaufreichenden und in einem breiten, scheinbar viereckigen Kopf
endigenden Bestandtheil wird man unbefangener Weise am ersten für einen Nagel
nehmen : für diesen aber wüsste ich aus dem Kreis antiker Symbolik keine wirklich
zutreffende Erklärung oder Vergleichung. Die von den Etruskern stammende römische
Cérémonie des clavttm figere1*) gewinnt ihren symbolischen Sinn durch die Handlung
des figere (yo/jcpovv) und im Zusammenhang mit der Bedeutung des Wortes und des

Bildes, das mit dem im Zauberwesen typischen ôeïr, òeopgeeir, ligare, vineire zu

vergleichen ist. Von der symbolischen Handlung15) nimmt Horaz das Bild her (Carm.

III 24, 5 ff):
figit adamantinos

summis vertieibus dira Nécessitas

elavos,

und ich wüsste keinen Beleg dafür, dass der Nagel für sich in der antiken Sprache
der Kultussymbolik oder religiösen Kunst ein den Alten geläufiger und gemeinverständlicher

Ausdruck gewesen wäre. Auch das dichterische Bild des Horaz Carm.

I, 35, 17 ff:
te semper ante it saeva Nécessitas

elavos trabedes et euneos manu
gestans aena

hat so wenig als Alles, was man mit dieser Stelle und der vorhin citirten verglichen
hat, hiefür irgend eine Beweiskraft. Der vielfache Gebrauch, den der Aberglaube

") Ilias 24, 52? ff., wo das ursprünglich wohl anders gemeinte Bild in die Gegensätze des Guten

und Bösen auseinandergelegt ist. Die beiden Fässer des Regens und der Winde, die Apollonios von

Tyana in Indien sieht, hat nicht etwa (wie F. Matz, de Philostr. in describ. imag. fide S. 40 meint)
Philostratos (vita Apoll. 48, 23) nach Homer fingirt, sondern sie sind aus der Volkssage geschöpft.
Im Uebrigen mag man vergleichen Kuhn, Herabkunft des Feuers S. 156 ff., Willer, Mythologie und

Naturanschauung S. 30 ff. und Anderes.

'*) Vgl. besonders Preller, röm. Mythol. S. 231 ff. der II. Auflage.
)S) Auf etruskischen Spiegeln schlägt die Schicksalsgöttin im verhängnissvollen Augenblick einen

Nagel ein; vgl. Gerhard etrusk. Spiegel, 176 und 181, insbesondere Stephani Compte-Rendu de la
commission impér. archéol. pour l'année 1862(Petersh. 18631S. 157 ff, wo aber, wie mir scheint, mit
der Cérémonie des clavum figere Einzelnes nicht dahin gehörige in Verbindung gesetzt ist.



m
von den Nägeln als Amuletten machte, knüpfte gleichfalls an die Vorstellung des

figere an; auch er kann zur Aufhellung des Emblems an der Tunica des gallischen
Gottes schwerlich etwas beitragen16). Die Kaisermünzen von Thessalonike zeigen
auf dem Revers den mit kurzer gegürteter Tunica und Mantel bekleideten Kabiren ;

in der Linken hält er regelmässig den Hammer, in der Rechten einen Gegenstand,
der auf den Abbildungen verschiedenartig geformt erscheint und von den
Numismatikern bald so bald so gedeutet worden ist: von den älteren meist als ein Nagel17);
indessen die zuverlässigeren Münzabbildungen weisen uns statt dessen in der Rechten
des Kabiren ein mehr oder minder deutliches Füllhorn18), das auch Abdrücke dreier
Exemplare19 aus der Sammlung des Hrn. Dr. Imhoof-Blumer in Winterthur mir
bestätigen. Hiernach müssen wir auch diese Vergleichung aufgeben, so passend sich

auch der mit den Laren nah verwandte Hephästossohn von Lemnos mit dem gallo-
römischen Pluto zusammenstellen liesse. Es ist vielmehr zuzugestehen, dass wir für
das Emblem des Nagels im Bereich griechischer und römischer Religion und Kunst
kein geeignetes Analogon, keine aufklärende Vergleichung wissen, und wir müssen

bei der Möglichkeit stehen bleiben, dass dasselbe gallischem Vorstellungskreis
entlehnt sein könnte.

Von dem Nagel ist deutlich gesondert der fast ank er form ige zw ei zink ige
Zierrath, der den Gürtel vorn unterbricht, so dass dessen beide Enden in Wegfall
kommen, und vertikal hinablaufend am Rand der Tunica endigt. Auch dieses Ornament
ist sicher bedeutsam ; es geht vielleicht auf den Zweizack zurück, der als Attribut des

Pluto durch italische Bildwerke bezeugt scheint20). Auch daran darf in diesem

Zusammenhang etwa erinnert werden, dass das Scepter alt-œgyptischer Denkmäler
regelmässig unten in zwei Zinken ausläuft.

Zugleich aber mag die Figur, welche sich aus der Kombination von Zweizack
und Nagel ergibt, als Ganzes genommen, hinweisen sollen auf gewisse der Lilie
oder dem Lotos angenäherte antike Blitzformen21). In der vieldeutigen Anwendung
und wechselnden Verknüpfung religiöser Symbole hat man in antiken wie christlichen

Zeiten unendlich oft ein ähnliches Spiel getrieben, das sich zuspitzen konnte
zu Geheimzeichen für bevorzugte Kreise der Verstehenden.

Ganz unantik ist die Bekleidung. Die Tunica an sich dürfte entfernt anHe-
phästoa erinnern, der als Arbeiter in einigermassen ähnlichem Leibrock mit Hammer
und Zange dargestellt wird ; aber in ihrer Verbindung mit den engen Beinkleidern
und den Schuhen legitimirt sie den Gott als Gallier. Schon Grivaud hat mit Recht
bemerkt, dass durch die Figuren dieses Typus uns die gallische Tracht vergegen-

'«) Vgl. 0. Jahn Ber. d. sächs. Ges. d. Wissensch. 1855 S. 106 f.

") Clavum aut quid limile Eckhel catal. mus. Caes. S. 87; vgl. Welcker Trilogie S. 258,
447 ; daselbst die Tafel, No. 3 und 5.

'*} S. besonders Cousinéry, Voyage dans la Macédoine I PI. 1, 5; 6 (11J 13; 14 Muller-
Wieseler, Denkm. a. Kunst II 63 819); 15. Car. Combe Mus. Hunter, Taf. 59, 17.

") Des Caracalla (vgl. Mionnet I 499, 378), der Julia Paula (vgl. Mionnet Suppl. III, 149 966),
des Maximinus (vgl. Mionnet Suppl. III 151, 980/1).

,0) Vgl. Welcker alte Denkm. III 94 fg., Götterl. I 630 fg., Bullettino dell' Inst. 1856 S. 41,
42, Note. Das von Welcker a. a. 0. angeführte Vasenbüd kommt allerdings nach den Bemerkungen
von Wieseler de diis Graecis Romansque tridentem gerentibus (Gottingae 1872) S. 25, 61 in Wegfall.

m

") Vgl. archœol. Zeit. 32 (1875) S. 97.



644
_

wartigt werde, und Barthélémy hat versprochen, dieselben zur Grundlage von
Studien über das alt-gallische Kostüm zu machen. Er geht aber wohl zu weit,
wenn er auch in dem oft wiederkehrenden Schmuck der Sterne oder Kreuze ein
Zeugniss für die Kostüme des gallischen Alterthums erblickt. Diese Verzierung
ist gewiss als für den Gott charakteristisch ausgewählt, nicht minder wie es die
Ornamente an der Tunica der grössern Statue von Wallis sind. Das Kreuz hat,
wie die meisten christlichen Sinnbilder, nicht erst durch das Christentum, das

schwerlich irgend ein völlig neues Symbol aufbrachte, religiöse Bedeutung erhalten ;ich
begnüge, mich auf einen Beleg hinzuweisen, der gerade dem vorliegenden Fall
angemessen erscheint. Epiphanios~2i) gibt uns Kunde von einem merkwürdigen Feste,
das in Alexandria, in Petra und Elusa just au den christlichen Epiphanien, wie er
bezeugt, der Unterweltsgöttin Kora gefeiert wurde. Es schloss damit, dass man in
der Nacht, da die Jungfrau Kora den Aeon geboren haben sollte, um den Hahnenschrei

aus einem unterirdischen Heiligthum ein hölzernes Idol bei Fackelschein und
rauschender Musik einholte und siebenmal um den mittelsten Tempel trug; dieses

Holzbild hatte goldene Kreuze aufgeprägt auf Stirn, Knieen und Armen. In den

Anklängen dieser Vorstellungen und dieses Ceremoniels an das Christenthum sieht
Epiphanios die wahre Religion durch böswillige Verdunkelung und Fälschung
hindurchleuchten. Die Kreuzform erscheint auch im altgermanischen Glauben
bedeutungsvoll, das Kreuz ist Thor's Hammerzeichen, wie auch schon in der altindischen
Vorstellung der heilige Hammer und das Kreuz ineinander spielen211).

Es ist uns aber die gleiche Gottheit auch zweimal ohne die charakteristisch
gallische Tracht begegnet. Die Bronze (bei Grivaud) mit dem Thierfell über der Tunica
leitet über zu jenen beiden Statuetten, die den Gott nackt bis auf das über den Kopf '

gehängte Thierfell uns vorführen. Aber auch für diese Abweichung bieten sich uns
Parallelen in der eingeschlagenen Richtung. Auf Wandgemälden Etruriens erscheint
Pluto mit über den Kopf gestülptem Thierfell, in dem Conestabile'24) ein Löwenfell
erblickte, während Heibig25) bei einer genau übereinstimmenden Darstellung in Corneto

spoglie di un animale di razza canina, sia di e me proprio sii dì lupo erkennt.
Also genau dieselbe Differenz, wie sie zwischen den übrigens unter sich gleichen
Bronzen von Bonn und Vienne entweder wirklich oder in der Auffassung der
Beschreibung stattfindet.

Diese beiden Exemplare haben die Metamorphose noch weiter geführt : sie
entäussern den gallischen Gott der gallischen Tracht und stellen ihn, bis auf ein
Thierfell, nackt dar, in einer der gallischen Vorstellung und Gewöhnung ebenso

fremdartigen wie dem Römer vertrauten Weise.
Der wunderliche Apparat hinter der Bronzefigur von Vienne ist offenbar nichts

anderes als eine Vervielfältigung des Hammers; man könnte daran erinnern, dass

Indras' Keule, die bisweilen an Stelle des Hammers tritt, hundert Knoten und tausend

Spitzen hat26); aber mehr noch dürfte der folgende Gesichtspunkt zur Aufklärung

u) Adv. haeres. II 51, S. 483 Dindorf. Tn den altern Ausgaben fehlt dieses interessante Stück,
es ist erst aus dem Codex Marcianus hinzugekommen.

*•) Vgl. Mannhardt, german. Mythen S. 105 fg. 109

ä4) Pitture etrusche presso Orvieto S. 98, vgl. tav. 11.

") Monumenti dell'Inst. IX tav. 15, vgl. Annali 1870 S. 26.

tsj Mannhardt a. a. 0. S. 106.



_64Ô_

beitragen. Ohne Zweifel wirkte nach altem Glauben der heilige Götlerhammer27),
d. h. seine Nachbildung, wie alle Blitzzeichen, schützend und unheilabwehrend als

ein Apotropseon, und die Vervielfältigung des heiligen Symbols28) steigerte die

prophylaktische Wirkung. So verlieh jene rohe Zuthat, so bizarr wie die meisten

Ausgestaltungen des Aberglaubens in der Kunst, dem Bild des Haus- und Schutzgottes
erhöhte Wirkung und verstärkte Kraft.

Diese Betrachtungen bestätigen in ihrem Zusammenklang die Auffassung unseres

Typus als desjenigen des gallo-römischen Pluto. Wenn auch einzelne Merkmale
ebensowohl auf Zeus hinleiten konnten, so weisen doch andere unzweideutig auf den

griechisch-römischen Unterweltsgott, der sich ja, wie er im Ursprung mit dem obersten

Gott zusammenfällt, so in den spätem Ausgestaltungen immer wieder mit ihm berührt
und kreuzt, als der Zeus Chthonios, Jupiter infernus oder Stygius und im Sarapis,

ja im Wort Dispater selber, mit ihm zusammentrifft.

Wir gewahren eine griechisch-italische Gottheit in gallische Tracht verkleidet;
geflissentlich scheint das Beiwerk der Attribute und Symbole so ausgewählt, dass

es aus dem römischen wie aus dem gallischen Glauben heraus sein Verständniss
fand. Haben etwa die Gallier, an bildlose Götterverehrung gewöhnt, das Bedürf-
niss empfunden, eine ihrer obersten Gottheiten in den Zügen eines Römergottes

plastisch zu verkörpern? Vielmehr die Römer selber mussten bedacht sein

ihre Gottheiten im unterworfenen Land einzubürgern, ihrem Interesse entsprach es,
dass aie, ihre altgewohnten Götter verehrend, zugleich der Religion und dem Kultus
des neuen Landes, in welchem sie sich niedergelassen, huldigten und scheinbar sich

anschmiegten. Ohnehin hatten ja die Götter der Griechen und Römer bereits gelernt,
sich den verschiedensten fremdländischen Gottheiten anzupassen.

Neue Göttergestalten sind, wie neue Religionsbekenntnisse mit ihren Kultusformen

und heiligen Traditionen, jederzeit nur durch Kompromisse in Geltung gekommen.
Die Aehnlichkeit der Bronzen I—XIII untereinander ist sehr gross, ihr gegenüber
verschwinden die Abweichungen. Einige jener Figuren treffen bis in die Details
der Tunica, der Gürtung, des Rocksaumes so genau überein, dass man unmittelbar
genöthigt ist, ein gemeinsames Original anzunehmen. Wie stellen wir uns die

Entstehung eines solchen Originals, wie den ersten Ursprung dieses plastischen
Typus vor? Denn das ist klar, er kann nicht auf dem gleichen Wege wie sonst
die Göttergestalten der antiken Kunst zu Stande gekommen sein. Er ist mit Bewusstsein
erschaffen worden, es hat ein Einzelner ihn erdacht und kombinirt, ein mächtiger
Wille muss ihn in den allgemeinen Kultus eingeführt haben. Die einfachste
Aufklärung für alle hier in Betracht gezogenen Umstände liegt in der Annahme, dass

der Typus unter staatlicher Autorität, etwa durch einen religionskundigen priester-
lichen Beauftragten, der innerhalb des gegebenen Vorstellungskreises mit einer
gewissen Freiheit verfahren durfte, komponirt, durch offiziellen Akt in eine Anzahl

w) Von vielem, das hier anzuführen wäre, sei nur erwähnt, dass der Hammer des Donar an alten
Kirchen aufgehängt oder bildlich atisgehauen wurde, wie die Keule an alten Stadtthoren, jener wie
diese zu prophylaktischem Zweck. Der populären Vorstellung ging der alte Zusammenhang verloren,
und es kam für den unverstandenen Brauch eine neue Begründung auf; vgl. J. Grimm, Haupts Zeitschr.
f. d. Alterthum V. S. 72.

a) Auch sonst soll durch Häufung die apotropäische Kraft verstärkt werden. So in der
Kombination mehrerer Phalli; vgl. 0. Jahn, Ber. d. Sachs. Ges. 1855 S. 76 fg.



646

öffentlicher Statuen in das unterworfene Land und dessen Kultus eingeführt wurde.
Diese Statuen sind die Vorbilder unserer Bronzen; die Steinaltäre, als rohe Erzeugnisse
des einheimischen Handwerks, stehen ihnen etwas ferner. Die geringen Abweichungen
der Bronzefiguren untereinander können auf kleine Varietäten jener Vorbilder zurückgehen;

es haben sich aber auch die verkleinerten Kopien sicherlich nicht alle gleich

eng an ihr Original angeschlossen, namentlich wohl manches minutiöse Detail
bei Seite gelassen. So könnten die sonderbaren Zuthaten an der Tunica, welche die
Walliser Bronze von der gesammten Reihe unterscheiden, durch getreuere Wiedergabe
des Vorbildes bedingt sein. Diese Vermuthung schliesst die andere nicht aus,
dass jene kleinen Bronzen durch bestimmte Fabriken dem privaten Bedarf geliefert
wurden ; ja man wird sich ein so schönes Exemplar wie das von Vienne, und ebenso

den wahrscheinlich doch besonders gegossenen Kopf der grösseren Statuette aus
Wallis nicht gern wo anders, als an einer Stätte schwunghaft betriebener Technik,
in Italien selber enstanden denken. Dass aber Fabriken den Typus geschaffen
hätten, wird nicht leicht annehmen mögen, wer der antiken Kultusverhältnisse
kundig ist.

Nur eine Frage noch dürfte sich aufdrängen, die der Beantwortung bedarf.
Die Häufigkeit der Bronzen, die wir besprochen haben, ist so gross, dass sie über
den Rang des dargestellten Gottes hinauszugehen scheint und schwerlich im Verhältniss
steht zu der Zahl der Bronzebilder des Pluto, die man auf klassischem Boden gefunden
hat. Aber dieser Widerspruch löst sich mit Leichtigkeit auf. Jener Dispater war
gewiss Haus- und Familiengott der Gallier und genoss im Privatkultus reichliche
Verehrung. Gerade als autochthoner Urheros, als göttlicher Stammvater der Nation
und Unterweltsgott zugleich, tritt er in eine Reihe mit jenen göttlichen und dämonischen
Wesen, die, dem Todtenkultus angehörig, gleich dem Geschlecht der Heroen, Laren,
Penaten und was ihnen verwandt ist, im Hause und am Herd walten, und ebenso
der weiteren politischen Gemeinschaft warten, Segen der Arbeit, Reichthum,
Nachkommenschaft, auch durch ihr wirksames Erscheinen Rettung in dringender Gefahr
den Ihrigen leihen, so lange diese sie mit gewissenhafter Frömmigkeit verehren ;

denn durch Versäumniss werden sie leicht zu feindseligen Geistern.
Die vorstehenden Bemerkungen wollen keineswegs den Gegenstand, auf welchen

sie sich beziehen, erschöpfen; hierzu bedürfte es umfassenderen Materials und reiferer
Studien, als sie hier geboten werden konnten. Sie wollen nicht mehr als einerseits
den Lesern des Anzeigers die nachträgliche Erläuterung der zwei oben veröffentlichten

Bronzen bringen, anderseits auffordern zu Mittheilungen über Monumente,
welche sich den von mir besprochenen anreihen, und vielleicht die hier
ausgesprochenen Ansichten zu berichtigt n oder zu ergänzen geeignet sind.

K. Dl.'IHKV.



Taf. HI

£*, iff*


	Eine gallo-römsiche Gottheit
	Anhang

