
Zeitschrift: Wechselwirkung : Technik Naturwissenschaft Gesellschaft

Herausgeber: Wechselwirkung

Band: 8 (1986)

Heft: 30

Artikel: Ökologie und Systemdenken

Autor: Becker, Egon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 WECHSELWIRKUNG Nr. 30, August '86 WECHSELWIRKUNG Nr. 30, August '86 35

Ökologie

uni
Ökologie und Systemdenken sind vielfältig be-
nutzte Schlagworte, mit denen ein Ausweg
aus der Umweltkrise gesucht werden soll.
Egon Becker, Physiker und Erziehungswissen-
schaftler, untersucht, inwieweit das Systemden-
ken in die wissenschaftliche Ökologie wie in die
politische Ökologiebewegung Eingang gefun-
den hat. Will diese über die unmittelbaren
Ansätze hinaus politisch handlungsfähig
bleiben {„Einpunktbewegung"), so muß sie der
Probleme gewahr sein, die in der Anwendung
systemtheoretischer Mittel stecken. Auch die
Gegenseite bedient sich dieser in dem Versuch,
die bestehenden Machtverhältnisse ökologisch
zu modernisieren und die Natur noch per-
fekter zu beherrschen.
Der folgende Artikel ist die gekürzte Version
eines Vortrages, den der Autor auf der Tagung
„Zum Verhältnis von Systemtheorie und
Ökologie" der Evangelischen Akademie Loccum
im Mai 1986 hielt.

von Egon Becker

Wenn wir hier das Systemdenken in der wissenschaftlichen
Ökologie und in der politischen Ökologiebewegung

zum Thema machen, dann beziehen wir uns auf jene moderne
Denkweise, deren operativer Kern die Simulation bildet. In
den Systemwissenschaften versteht man darunter das modell-
hafte Nachbilden eines Gegenstandsbereiches, wobei beson-
ders das zeitliche Verhalten einzelner Komponenten interes-
siert. Dieses Verhalten versucht man über Analogien zu erfas-

sen, beispielsweise durch Systeme verketteter Differentialglei-
chungen in einem Rechenprogramm. Bekannt geworden sind
derartige Simulationsrechnungen für global-ökologische Kri-
sentendenzen, etwa die Meadows-Studie für den Club of
Rome oder der Bericht „Global 2000".

Der weltweite Einzug des Systemdenkens und der Simu-
lationstechniken in Wissenschaft und Philosophie läßt für
viele jegliche Form einer kritischen Gesellschafts- und natur-
theorie in der marxistischen Tradition antiquiert erscheinen,
ebenso die damit begründeten Formen von Politik und insbe-

Systemdeikeri
sondere die Idee einer politischen Revolution. Wenn das Sy-
stemdenken universell geworden ist, dann könnten die wahren
Revolutionäre unserer Epoche jene Natur- und Sozialwissen-
schaftler sein, welche die Welt nicht nur erkennen und inter-
pretieren, sondern praktisch verändern. Mittels systematischer
Denkweisen und elaborierter Forschungstechniken wird die

Welt von Anfang an so aufbereitet, daß sie zielbewußt zu ver-
ändern ist. Diese These läßt sich an der Öko-Systemtheorie
demonstrieren; denn zentrales Ziel ist für sie die „Lösung öko-

logischer Probleme". Es geht also offensichtlich im modernen

Systemdenken um mehr als um bloße Simulation. In einer

Sendung des Bayerischen Rundfunks über die Arbeit der Max-
Planck-Gesellschaft formulierte ein Freiburger Biologe sar-
kastisch das Programm der Weltveränderung: „iJe/rietep/o-
nage Aez«? Ziehe« Go# /tir cZZe Co/npwter cZer ZmZcmh//. " Er hätte

auch sagen können: „SetnetepZo«age he//n /Zehe« Go# /ör die

Lö5««g der g/oha/-dho/ogZs'ehe« ATräe."

Notwendige Differenzierungen

Zunächst löst sich bei genauerer Betrachtung die einheit-

liehe Figur „Systemtheorie" in eine Vielfalt unterschiedlicher
Formen auf, und es entsteht das Bild eines sich durch zahl-

reiche innere Widersprüche hindurch rasch entwickelnden

systemwissenschaftlichen Diskurses, der andere Diskurse

durchdringt und dessen Einheit, Entwicklung und Praxisbezug

nur noch schwer zu durchschauen ist. Die Rede von System-

theorie oder Systemdenken ist also vieldeutig. Es kann eine

modernistische Allerweltsphilosophie mit Heilsversprechen

gemeint sein oder eine elaborierte Technik zur modellhaften

Organisation großer Datenmengen über komplexe Wirkungs-
zusammenhänge. Die sozialwissenschaftliche Systemtheorie

von Niklas Luhmann und die Öko-Systemtheorie von Eugene

P. Odum, die „Systems Dynamics" von Jay W. Forrester und

die „Theory of Living Organisation" von Humberto R

Maturana, die Systemphilosophie Fritjof Capras oder die

marxistische Kybernetik des Georg Klaus, sie kennzeich-

nen teilweise unvereinbare Positionen im systemwissenschaft-

Die „wissenschaftliche Ökologie" ist ebenfalls alles andere als
ein homogener Block. Zunächst finden wir hier eine Vielfalt
subdisziplinärer Bereichsökologien (biologische, geographi-
sehe, toxikologische etc.), in denen ein besonderer Naturaus-
schnitt als sich entwickelnder Reproduktionszusammenhang
betrachtet wird, der in Beziehungen zu einer besonderen
Umwelt steht. Eine mögliche Einheit in der Vielfalt behauptet
die „Allgemeine Ökologie", und sie sieht ihre einheitsstiften-
den Prinzipien im Systemcharakter ökologischer Zusammen-
hänge. Betrachtet man dagegen die verschiedenen Ausprägun-
gen der wissenschaftlichen Ökologie aus einer historischen
Perspektive, dann stößt man auf ganz unterschiedliche
Konzepte.

Die Öko-Systemforschung steht dabei in einer Wissenschaft-
ichen Traditionslinie, zielt auf verallgemeinerungsfähige Ge-
liehen Diskurs. Obwohl es bequemer und argumentativ ele-
ganter wäre, von der Systemtheorie im Singular zu reden,
werden wir wohl die Unbequemlichkeit und Langweiligkeit
einer differenzierenden Betrachtung auf uns nehmen müssen.
Anders scheint es mir unmöglich, das Verhältnis des system-
Wissenschaftlichen Diskurses zur wissenschaftlichen Ökologie
und zur politischen Ökologiebewegung bestimmen zu können.

setzesaussagen, während eine stark phänomenologisch arbei-
tende ökologische Naturforschung sich auf das Besondere von
Naturzusammenhängen richtet. Wenn inzwischen „Ökologie
als Leitwissenschaft" propagiert wird und sich auf sie starke
Hoffnungen richten, wie sie bisher nur von geschichtsmächti-
gen Weltanschauungen geweckt wurden, dann muß geklärt
werden, an welchen Zweig der ökologischen Forschung sich
diese Hoffnungen binden. Ist es die verallgemeinernde wissen-
schaftliche Öko-Systemforschung oder die besondere ökolo-
gische Naturforschung, oder eine neue Heilslehre? Carl Amery
schreibt in seinem Buch „Natur als Politik": „fF/r ArawcAe«
««*? «e«<? /.ez7w>/.y.ye«.y<:Aa//, we/cAe </<?« A/<?K,srA<?« ««z/ rfz'e
«?e«scA/zcAe Gese/ZrcAq/Z /e# ««c/ «acAwmAzzr /« dhj zaWö'cA-
Z/cAe ZVezz pZa«e/amcAer Äezz'eAzazge« <?z'«Z>az# f..Und er er-
gänzt: BT'.y.y£>«.ycAa/Z Z« v/e/en ««<? v/eZ/ä'/#gc« dA-
Aä«gzgAc#c« z/e«&<?« ««c//onrAe«, ^MäwgZgA:«#«, Z« <Z<?«e« z/er
M<?«jcA eAmso ZeA? wZe aZZe «Ange Afeene ««z/ Z« z/er er Aez«
Prz'vz'/eg vorazw Aal. ,S7e wiz/?/e z/z'e vz'e//a7#ge« /ZzzcAwzrAuage«,
z/z'e «e#zzr#ge« FerA««/?/««gen y'ez/er /I# mZz a/Ze« ««z/ere«
TrZe«, y'ez/er Afeerz'e «?# yez/er zz«z/ere« z/zwo«.y#/z>r<?« zz«z/ z/e/z-
«z'ere« Aö««e«." Dieses normativ aufgeladene Wissenschafts-
konzept ist für Amery bereits realisiert: „G/Az « ez'«e« so/cAe«
ivZs.ye«.ycAz7/Z/Zz:A<?« /ImzzZz? £j gz'A? ZA«. & Zsz z/z'e ÖAo/ogz'e."
Aber welche?

Und wie steht es mit der „politischen Ökologiebewegung"?
Sie ist ganz offensichtlich nur als Teil jener „neuen sozialen
Bewegungen" zu begreifen, in denen Lebens- und Überlebens-
problème zum Thema gemacht und in soziale Aktivitäten um-
gesetzt werden. Sie hat ihre besondere Geschichte und ist mit
anderen Bewegungen vielfältig verbunden (Alternativ-, Frie-
dens-, Frauen- und Anti-Kernkraftbewegung). Worüber spre-
chen wir also, wenn wir von der „politischen Ökologiebewe-
gung" sprechen?

Noch vor einigen Jahren konnte man als Spezifikum der
politischen Ökologiebewegung angeben, daß sie durch ihre
Aktivitäten gegen Naturzerstörungen für unsere Gesellschaft
das „Naturproblem" ins Zentrum öffentlicher Aufmerksam-
keit gerückt hat. Deutlich wurde gemacht, daß das Verhältnis
der Menschen zur Natur tiefgreifend gestört ist und zwar in
doppelter Weise: als Verhältnis zur „äußeren Natur" ebenso
wie zur „inneren Natur". Gerade durch diese Verbindung be-
kam die politische Ökologiebewegung ihre spezifische Radi-
kalität. Die Chiffre von der „ökologischen Krise" bezog sich
nach dem Selbstverständnis der Aktiven auf einen Krisenzu-
sammenhang, der Natur, Gesellschaft und Menschen über-
greift und bis in unsere psychische Verfassung hineinreicht.

Die systemwissenschaftliche
Verheißung

Inzwischen gehört es fast zu einem Gemeinplatz, vom ge-
störten Verhältnis von Mensch, Natur und Gesellschaft zu
sprechen und dieses Verhältnis als Krisenzusammenhang zu
beschreiben. In der Ökologiebewegung wird zudem ein enger
Zusammenhang zwischen Naturzerstörung, Deformation
menschlicher Lebenswelten, technischer Naturbeherrschung
und moderner analytisch-empirischer Wissenschaft gesehen.
Das ökologische Krisenbewußtsein ist auch ein Bewußtsein
einer fundamentalen Wissenschaftskrise. Kritik existierender
Technik und Wissenschaft'," ausgeweitet zu einer umfassenden
Kritik der damit verknüpften Rationalitätsvorstellungen, arti-
kuliert sich in vielfältigen Formen. Dabei wird an Kritikfi-
guren angeknüpft, wie sie bereits in der Kritischen Theorie
ausgearbeitet wurden, die Kultur- und Zivilisationskritik der
Zwanziger Jahre liefert Vorbilder, anthroposophische Gedan-
ken fließen ein und wissenschaftliche Rebellen wie Erwin

'



Chargaff verstärken das Kritikpotential und das Krisenbe-
wußtsein. Die zusammen mit dem Projekt wissenschaftlicher
Weltbeherrschung aufgestiegenen Einzelwissenschaften und
die Wissenschaften insgesamt werden so von außen und von
innen mit einer Kritik konfrontiert, die sich bis zur Wissen-
Schaftsfeindlichkeit steigern kann.

Im systemwissenschaftlichen Diskurs wird diese Krise der
Wissenschaft konstatiert, die ökologische Krise artikuliert und
zugleich mögliche Auswege entworfen. Dabei verändert sich
auch das Krisenbewußtsein: Aus Krisen werden herausfor-
dernde Problemstellungen für die Wissenschaft - sei es für die
einzelnen Disziplinen, denen eine systemtheoretische Reorien-
tierung empfohlen wird, sei es für disziplinübergreifende Neu-
ansätze. Dabei werden Elemente aus der ökologischen
Systemforschung aufgenommen, neue Leitvorstellungen for-
muliert und zahlreiche einzelwissenschaftliche Resultate vor
dem systemtheoretischen Begriffsraster uminterpretiert. So
präsentiert sich denn die moderne .SyrZezwwz.wew.ycAa/ a/.y

d/zez-wa/zve zu traditionsreichen Leitvorstellungen wissen-
schaftlicher Arbeit: mechanisches Weltbild, analytisches Den-
ken, cartesianischer Rationalismus, usw. werden in die Rum-
pelkammern der Wissenschaftsgeschichte verbannt. Die Ver-
heißung ist, daß sich derzeit immer deutlicher eine gemein-
same systemwissenschaftliche Basis der Einzelwissenschaften
herausbildet und es so möglich wird, Konzepte und Erfahrun-
gen von einer wissenschaftlichen Region in andere zu über-
tragen. Die Biologen lernen von den Regelungstechnikern, die
Genetiker von den Informatikern, die Informatiker von den
Neurophysiologen - und die Sozialwissenschaftler von allen.
Ein faszinierendes Bild: Die akkumulierte wissenschaftliche
Erfahrung dient als positive Heuristik für die verschiedenen
Teile der zum „Wissenschaftssystem" vernetzten Einzelwissen-
Schäften.

So wird eine Einheit des menschlichen Wissens über Natur
und Gesellschaft auf eine neue Weise vorstellbar: Nicht mehr
die reduktionistische Einheitswissenschaft oder das aprioristi-
sehe philosophische System synthetisieren das menschliche
Wissen, sondern das aufgegliederte und aufgespaltene Wissen
wird im systemwissenschaftlichen Diskurs so reformuliert, daß
seine Bestandteile kognitiv und technisch anschlußfähig wer-
den, sich also etwa in Großprojekten problembezogen kombi-

nieren lassen. Durch die Übertragung von Begriffen, Konzep-
ten und Resultaten von einem Terrain auf das andere bildet
sich eine multiperspektivische Sichtweise aus. Wir lernen so, in
einem scheinbar längst bekannten Bereich Objekte zu sehen,

die zuvor für uns nicht existierten. Dabei ist selbstverständlich
noch nicht ausgemacht, ob daraus ein besseres Erkennen oder
ein systematisches Verkennen unserer Realität erfolgt. Der
systemwissenschaftliche Diskurs ist offensichtlich der Versuch
einer 7>aw.v/dzwaZz«w ez'wer/««rfamewta/c» A>z.se zw ez'we prozAzA-
ZzVe wz.Mew.sc/za/i7zcAe //ewrz.vZzA. Man kann in ihm Wissen-

schaft so betreiben, als ob durch die eigenen Aktivitäten die

Krise gebannt und deren Problemausdrücke aufgelöst würden.
In diesem Diskurs bestehen dabei unterschiedliche Konzepte
nebeneinander, konkurrieren miteinander oder bestärken sich

gegenseitig.
Über Variation und Selektion kommt es dann in der Welt

des Wissens zu einer Evolution neuer Erkenntnisse und tech-

nischer Problemlösungen. Konzepte, die ein starkes Anre-
gungspotential außerhalb ihres Ursprungsbereichs entwickelt
haben, besitzen dabei eine besonders hohe Überlebens- und

Ausbreitungschance. Aus einer solchen evolutionstheoreti-
sehen Sicht der Wissenschaftsentwicklung erscheinen ältere

wissenschaftliche Konzepte (wie etwa die Marxsche Gesell-

Schaftstheorie) nicht mehr als unwahr, sondern als erschöpft:
,,/Az- .sezwawZz,scAe.y TwregwwgspoZewZza/ »Z azz/geAracAZ. " Für

Systemtheoretiker scheint es ausgemacht, daß man im

marxistischen Diskurs in immer neuen Varianten immer
wieder hört, daß jede Erscheinung, alles, was in der Gesell-

schaft besteht, nur in Beziehung auf das zentrale kapitalisti-
sehe Vergesellschaftungsprinzip besteht. Die Aussagen der

Marxisten erscheinen als gebetsmühlenhafter intellektueller
Leerlauf.

Verallgemeinerungszwänge

Die „ökologische Krise", als Focus eines ganzen Bündels

von Krisenerscheinungen, scheint derzeit etwas an den Rand

öffentlicher Thematisierungen gedrängt zu werden. Es tau-

chen neue und veränderte Bündelungen auf, in denen aller-

dings bestimmte Krisenbereiche immer wieder aufgegriffen



WECHSELWIRKUNG Nr. 30, August '86 37

werden: Zukunftserwartungen als allgemeinster Krisenseismo-
graph, Arbeit und gestörtes Verhältnis zur inneren und äuße-
ren Natur als Epizentren einer globalen Krise. Ob sich in sol-
chen Verschiebungen das historische Ende einer authentischen
Ökologiebewegung ankündigt, möchte ich hier offen lassen.
Was die Ökologiebewegung vom Krisen-Feuilletonismus
unterscheidet, ist ihr Insistieren auf grundlegenden Verän-
derungen im Mensch-Natur-Verhältnis, Veränderungsansprü-
che, die vom privaten Leben bis zu globalen Zusammenhän-
gen reichen.

Die Erfahrungsbereiche, welche für die politische Ökologie-
bewegung bedeutsam wurden, liegen zunächst unverbunden
nebeneinander, sind von historischen Ungleichzeitigkeiten ge-
prägt, zwischen ihnen klaffen Risse und Brüche. Bürgerpro-
teste gegen Zersiedelung und Industrialisierung von Land-
Schäften, gegen funktionalistische Stadtplanung, Kernkraft-
werke und Giftmüll-Deponien, Häuserbesetzungen und Hüt-
tendörfer auf dem Gelände großtechnischer Anlagen - das
sind zunächst einmal heterogene Erfahrungsfelder, in denen
sich ein ökologisches Krisenbewußtsein radikalisiert. Doch bei
der allgemeinen Kriseninterpretation muß der bloße Rückgriff
auf Erfahrungen in Widersprüche führen, denn in der Erfah-
rung stehen logisch scheinbar unvereinbare Vorstellungen ne-
beneinander: Auf der einen Seite die Erfahrung davon, daß es

inzwischen kaum mehr einen Lebensbereich gibt, der nicht
von wirtschaftlichen, technischen, politischen oder militäri-
sehen Konstellationen abhängig wäre, der nicht in übergrei-
fende Funktions- und Abhängigkeitszusammenhänge einge-
bunden wäre. Diese Erfahrung stützt ganzheitliche Vorstellun-
gen, verleitet uns dazu, von „der Welt" im Singular zu spre-
chen und global in Systemzusammenhängen zu denken. Auf
der anderen Seite die dazu gegensätzliche Erfahrung, geprägt
von scheinbar zusammenhanglosen und vom Zufall abhängi-
gen Ereignissen, Überraschungen und Katastrophen. Jene Er-
fahrung einer fragmentierten Welt und zerrissener Lebenszu-
sammenhänge speist ein partikularistisches Denken, gibt kei-
nen Anlaß mehr, von der Welt als Ganzem zu sprechen, und
verlagert die Handlungsabsichten in lokale und regionale Zu-
sammenhänge oder ins Private. Für das ökologische Alltags-
bewußtsein ist sowohl die Erfahrung durchgängiger Abhän-
gigkeit sämtlicher Einzelphänomene als auch die der durch-

gängigen Isoliertheit bestimmend. Beide Erfahrungen lassen
sich mit theoretischen Denkweisen verbinden, in denen je eine
dieser Erfahrungen ausgeklammert und die andere zu einem
Prinzip überhöht wird.

Die Parole „global denken, lokal handeln" löst diesen

Widerspruch nicht auf. Er muß aber zumindest bearbeitet
werden, wenn der punktuelle Protest in eine politische Bewe-

gung übergeht. Politisierung des Protests erzeugt Lcra//ge-
Thematisch, sozial und räumlich ausein-

anderliegende Konfliktbereiche müssen zunächst so politisch
verallgemeinert werden, daß sie auf jenen Ebenen, auf denen
politisch verbindlich entschieden wird, als allgemeine Interes-
sen artikulierbar werden. Durch die Parlamentarisierung eines
Teiles der Ökologiebewegung wird die politische Verallgemei-
nerung auf ein bestimmtes Muster gebracht, das der Parteien-
politik. Politisierung erzwingt aber auch theoretische Verallge-
meinerungen. Die Ökologiebewegung muß ihre Kriseninter-
pretation und damit aber ein ganzes Weltbild öffentlich dar-
stellen und diskursiv vertreten. Nur so ist eine „Einheit in der
Vielfalt" nach innen und eine politisierende Wirkung nach
außen möglich. Die aus lokalen und regionalen Erfahrungen
gewonnenen Interessen und Vorstellungen müssen in einem
komplizierten Prozeß zu Konzepten von „Gesellschaft",
„Natur", „Zukunft" oder auch „Wissenschaft" verallgemeinert
werden.

Begriffliches Verallgemeinern und Bestimmen von adäqua-
ten Begriffen für neue soziale Erfahrungen kann sich nur im
öffentlichen Diskurs vollziehen, damit sich nicht der private
Monolog begrifflich verallgemeinert. „Umherlaufen, Sich-
Ergehen über etwas", nannten die alten Lateiner einen ,dis-
cursus'. Es war also Konkreteres gemeint als ein logisch folge-
richtiges Fortschreiten von einer gegebenen Vorstellung,
einem Begriff, einem Urteil, einem Schluß zum jeweils näch-
sten. Diskurse zu führen, meint auch heute noch mehr, als
Gedanken zu bewegen. Die Inhalte unserer fragmentierten Er-
fahrungen, wie sie als Bruchstücke im „Lebensprozeß der Ge-
Seilschaft" entstehen, lassen sich nicht mehr unmittelbar ge-
danklich zusammenfügen, um so zu einem Begriff des Ganzen
zu kommen. Bewegungen zwischen unseren Erfahrungsbruch-
stücken führen nur dann zu kollektiv verfügbarem und
geprüftem Wissen, wenn sie auch als kollektives Lernen über

Umweltverschmutzung



38 WECHSELWIRKUNG Nr. 30, August '86 WECHSELWIRKUNG Nr. 30, August '86 39

die Unwahrheit unserer unmittelbaren Erfahrung verlaufen,
zu einem Diskurs zwischen Theoriebildung und politischer
Erfahrung führen. Ein solcher Diskurs verlangt aber nach
einer besonderen Öffentlichkeit, einem Geflecht von Bezie-

hungen, Ein- und Ausgrenzungen, einer inneren Ordnung,
einer relativen Autonomie.

Zwischen Theoriebildung und politischer
Erfahrung

Damit formuliere ich aber eine politische Utopie. Denn die-

ser Diskurs kann weder in den Debatten einer Partei, noch im
allgemeinen literarischen Krisendiskurs einer Intellektuellen-
kultur, noch in der Medien-Öffentlichkeit, noch in dem einer
wissenschaftlichen Ökologie aufgehen. Politiker, Literaten,
Wissenschaftler und vor allem Verleger überschwemmen uns
seit einigen Jahren mit einer Flut ökologischer Krisenliteratur;
unter den Wortkaskaden droht der Protest zu verstummen,
sucht nach nichtdiskursiven Ausdrucksformen, unter denen

Formen der Raumaneignung dominieren: Besetzungen,
Blockaden, Märsche, Demonstrationen sind mehr als symbo-
lische Formen des Protests. Sie geraten allenthalben an jene
Grenzen, die in der bürgerlich-demokratischen Gesellschaft

nur um den Preis der Kriminalisierung überschritten werden
dürfen: Eigentumsgrenzen und staatliches Gewaltmonopol.

Im wortreichen allgemeinen Krisendiskurs und im sprach-
losen Protest artikulieren sich immer auch Angst und Furcht:

Angst als ein noch unbestimmtes Gefühl von Bedrohung und
Gefahr; Furcht als bereits bestimmte Vorstellung von bedroh-
liehen Vorgängen und Entwicklungen. Angst und Furcht
werden dabei sowohl artikuliert als auch verdrängt und auf
Ersatzobjekte verschoben. Die täglichen Katastrophenmel-
düngen im Fernsehen, die Nachrichten über einen neuen Um-
weltskandal, die neuesten Einfäüe der Reagan-Regierung und
die Arbeitslosenquoten - Ereignisse und Phänomene, die

gerade durch ihre zusammenhanglose öffentliche Präsentation
die Ahnung verstärken, daß sie innigst miteinander zusam-

menhängen. Die kollektiven Angst- und Wunschträume las-

sen sich nicht verbannen, sie bestimmen die praktische Proble-

matik der neuen sozialen Bewegungen vermutlich stärker als

das Bewußtsein von Wissensdefiziten.
Wenn ein besonderer wissenschaftlicher Diskurs ausge-

grenzt oder gar auf existierende disziplingebundene Diskurse

zurûçkgegriffen wird, in denen nur noch eine reduzierte Pro-
blematik enthalten ist, eine auf Wissensprobleme reduzierte, -
was wird dann mit der Angst der Menschen, ihren Wünschen
und Hoffnungen? Kann in dem zerbrechlichen Diskurs zwi-
sehen Theoriebildung und politischer Erfahrung eine noch

unklare Krisen- und Katastrophenangst in ein öffentliches
Bewußtsein von realer Gefahr und Bedrohung überführt
werden? Oder hilft die Wissenschaft kräftig mit beim Ver-
schieben auf Ersatzobjekte, beim Ummodeln von Gefühls-

lagen, beim Verbreiten und Legitimieren angstreduzierender
Ideologien?

Wir haben solche Fragen sorgfältig zu prüfen, besonders

dort, wo die Wissenschaft in engem Zusammenspiel mit der

Politik explizit von der globalökologischen Krise spricht,
Problemlösungen formuliert und Strategien der Krisenbewäl-

tigung ausarbeitet. Ein solches Nachdenken über die Krise

erfolgt zunehmend im Kontext eines modernen Systemden-
kens: wie im Systemdenken die Krise identifiziert und die

Krisenzusammenhänge erfaßt werden; auf welche Weise das

Systemdenken den Diskurs über die globale Krise ordnet, Ur-
Sachen zu erkennen glaubt, bestimmte Auswege aufzeigt und
andere versperrt. Fragen dieser Art sollten uns beschäftigen.

Die Spaltung des ökologischen
Diskurses

Die phänomenologisch arbeitende ökologische Naturfor-
schung, mit ihrem Interesse am Besonderen der Naturerschei-

nungen, hat m.E. die politische Ökologiebewegung weniger
beeinflußt als die globalökologische Krisenliteratur. Bücher

wie „Die Grenzen des Wachstums" oder „Global 2000" ent-

halten nicht nur Datensammlungen, sondern auch Weltmo-
delle und Kriseninterpretationen, die rasch aufgenommen und
weiterverarbeitet wurden. Was so als „Politische Ökologie"
entstand, ist nur noch locker mit der biologischen Ökologie
verbunden. Bemerkenswert scheint mir, daß die Studien, auf
die sich dabei bezogen wird, ganz eindeutig systemwissen-

schaftliche Simulationsstudien sind. Es handelt sich im

wesentlichen um die Übertragung von Faktorenmodellen und

von Input-Output-Analysen aus der Volkswirtschaft auf eine

globale Ökologie. Ökonometrische Methoden und die dort
entwickelten Simulationsprogramme konnten „ökologisch"

genutzt werden. Statt Geld- und Güterströme wurden jetzt
Bestandteile des „Stoffwechsels zwischen Mensch und Natur"
verrechnet. Die begriffliche Differenzierung und empirische

Fundierung der biologischen Ökologie wird in diesen Global-

Studien nicht übernommen. Es handelt sich also eher um

angewandte Systemwissenschaft als um ökologische Naturfor-
schung.

Zusammen mit den populären Studien der Globalökologie
haben sich auch deren einfache Systemmodelle popularisiert.
Die Welt als ein System zu begreifen, ein globales Ökosystem

mit relativ autonomen Teilsystemen zu konzeptualisieren und

dann von tiefgreifenden Störungen zu reden, ist zunächst noch

relativ harmlos und kann wohl kaum als ein Durchsetzen des

Systemdenkens in der Ökologiebewegung bezeichnet werden.
Ich sehe die Verbindung an einer ganz anderen Stelle: Nicht im
allgemeinen Krisendiskurs, sondern dort, wo versucht wird,
die ökologische Krise politisch und technisch zu bearbeiten.
Meine These, von der auch der Einwand gegen das System-
denken formuliert wird, lautet: D/e Ny-stew/Aeonc /ze/cr/ Err-
/zz/zre« zwr mo/fe/ZAa/te« /te&o/Kfti/ÄT/OH rfer ITW/, vvoÄez <?/'<?

A/ozfe//e io Atonrtrwer? .v/W, <&/? zZz'c fLe/z zz'e/gem'/z? vera/zt/e/7,
z/zzzgT&zzzz? wmfe/z ten.

Anders gesagt: Es handelt sich hier um eine modelltheore-
tische Rekonstruktion der Welt zum Zwecke ihrer praktischen
Neukonstruktion. Die Systemtheorie ist die Theorie einer
technischen Praxis. Das bedeutet aber, daß es in ihrem Kon-
text keine Krisen gibt, sondern immer nur Probleme. Krisen
erscheinen als Funktionsstörungen von Systemzusammenhän-
gen, deren adäquates Funktionieren an den Modellen abgele-
sen wird. Die Krise wird in ein Systemproblem transformiert,
welches durch neue Systembildungen entweder aufgelöst oder
dauerhaft bearbeitet wird.

Wenn die wissenschaftliche Ökologie sich zu einer „Allge-
meinen Systemökologie" verallgemeinert, entwirft sie zugleich

ein menschliches Entwickungskonzept der Natur: Ein gestör-
ter Naturzusammenhang soll planvoll entstört werden. Greift
die politische Ökologiebewegung zu den systemökologischen
Allgemeinbegriffen, dann übernimmt sie zugleich deren tech-
nisches Apriori und muß auf etablierte Politik, planende
Bürokratien und ein Inventar technischer Lösungen setzen.
Die Reparatur der biokybernetischen Weltmaschine ist zum
wissenschaftlich-technischen Problem geworden.

So transformiert sich denn auch das Krisenbewußtsein der
Ökologiebewegung in dem Maße in ein systemisches Problem-
Bewußtsein, wie diese Bewegung versucht, ihre Vorstellungen

mit den Mitteln der vorhandenen Institutionen, politischen
Apparate und mit den in der Gesellschaft vorhandenen recht-
liehen und technischen Möglichkeiten durchzusetzen. Selbst-
verständlich ist dieser Prozeß mit der Parlamentarisierung der
Ökologiebewegung beschleunigt worden. Eine Bürgerinitiative
in Mainhausen kann sich vehement gegen den Bau einer Son-
dermülldeponie wenden und dabei sämtliche nur denkbaren
Begründungsregister ziehen. Ein Umweltminister kann das
nicht mehr, auch wenn er Joschka Fischer heißt. Er muß das
„Sondermüllproblem" zumindest für Hessen so formulieren,
daß es mit politischen Mitteln als lösbar erscheint. Sei es nun,
daß die Sondermülldeponie Mainhausen ausgebaut wird, sei
es, daß ein Müllverteilungs- und Transport-System aufgebaut
wird, sei es, daß das Fernziel einer „ökologischen Abfallwirt-
Schaft" formuliert wird - immer muß ein sozial-ökologischer
Zusammenhang modellhaft erfaßt werden, wozu die System-
Wissenschaften ihre methodischen Angebote machen.

Ökologische Politik wird in diesem Prozeß sukzessive tech-
nisiert und verrechtlicht. Für die Gefühle, Ängste und Hoff-
nungen der protestierenden Menschen bleibt dabei wenig
Platz. Die im politisch-ökologischen Krisendiskurs Vorhände-
nen subjektiven Momente lassen sich nur unvollständig mit-
transformieren. Selbstverständlich erzeugt auch eine solche
Politik subjektive Anteile oder verstärkt vorhandene: Lust am
Spiel der Macht, Freude über gelungene Lösung von Teilpro-
blemen, Machbarkeitsphantasien etc. Sie läßt aber viele Men-
sehen mit ihrer Wut und ihren Ängsten allein, und das Abge-
spaltene entwickelt sein Eigenleben. Es ist daher nicht ver-
wunderlich, daß sich der ökologische Krisendiskurs spaltet:
Auf der einen Seite eine pragmatische Öko-Politik und eine
system-ökologische Denkweise; auf der anderen Seite ein
ökologischer Irrationalismus, kybernetischer Spiritualismus
àla Capra oder Rückzug ins Private. Und der Diskurs pragma-
tischer Ökopolitik spaltet sich weiter in einen zweckrationalen
und in einen moralischen Anteil, zweckrationale Öko-Politik
und moralisierende Rhetorik.

In der neuen Moralität bleibt allerdings eine Verbindung zu
den subjektiven Anteilen des Krisenbewußtseins erhalten. Wir
sollten also deren Bedeutung nicht zu klein ansetzen. Im wis-
senschaftlichen Diskurs entsprich dem die Ausbildung einer
Öko-Systemtechnik auf der einen Seite und einer ökologischen
Ethik auf der anderen. Die Prinzipien einer politischen Mora-
lität und die Idealkonzepte einer ökologisch befriedeten Welt
müssen dann im Handgemenge praktischer Politik immer
wieder auf ein kleineres Format gebracht werden, sich als

kompromiß- und anschlußfähig an die Politik des Machbaren
erweisen.

Politische Moralität und ökologische Ethik sind nur bedingt
tauglich, um Ziele und Wege praktischer Politik und ökologi-
scher Wissenschaft zu formulieren und die Praxis anzuleiten.
Sie gewinnen so leicht den Geruch einer Feiertagsmoral, taug-
lieh für persönliche Bekenntnisse und prinzipielle Aussagen.
In der praktischen Politik bestimmen dagegen eher vorhan-
dene ökonomische, politische, rechtliche und technische Lö-
sungsmöglichkeiten das Problemverständnis: Der Zusammen-
hang von Krise und Kritik wird aufgelöst, Krisen in Probleme
eines lösbaren Formats umdefiniert und umgearbeitet, Kritik
zur Diagnose von Betriebsstörungen in der biokybernetischen
Weltmaschine positiviert. Ganz offensichtlich ist der Preis für
die systemwissenschaftliche Lösung ökologischer Probleme
eine Intensivierung wissenschaftlich-technischer Naturbeherr-
schung. Ist die politische Ökologiebewegung bereit, diesen
Preis zu zahlen?

Der vollständige Text erscheint zusammen mit den anderen Vorträgen der
Tagung „Zum Verhältnis von Systemtheorie und Ökologie" als Loccumer
Protokoll 16/86 voraussichtlich im Herbst 1986 und kann bei der Evange-
lischen Akademie Loccum, 3056 Rehburg-Loccum bestellt werden.


	Ökologie und Systemdenken

