
Zeitschrift: Wechselwirkung : Technik Naturwissenschaft Gesellschaft

Herausgeber: Wechselwirkung

Band: 4 (1982)

Heft: 15

Artikel: Vom Geist des Widerspruchs

Autor: Mehrtens, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-653229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-653229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 VVFOHSI'l WIRKUNG Nr. 15 November '82

ft'À; —
Alles ist geordnet nach Maß, Zahl und Gewicht — sagt die Bibel und empfiehlt dem Menschen, sich die Erde Untertan zu machen.
Dieses Prinzip wirkt bis heute: Mathematisierung ist eines der wichtigsten Werkzeuge der Menschen zur Herrschaft über die Natur
— aber auch über die Menschen selbst. In nahezu allen heutigen Wissenschaften ist in irgendeiner Form Mathematik enthalten; sie

verbirgt sich in Gesetzen, Strukturen, Maschinen und Institutionen. Dabei ist Mathematisierung' zu einem Schlagwort geworden,
verknüpft mit der Vorstellung, für beliebige Bereiche der Wirklichkeit,ma thematische Modelle' aufstellen zu können.
In diesem Schwerpunkt wollen wir nun direkter nach der Mathematik fragen - und dies auch aus historischer Sicht: In dem
Entstehungsprozeß von mathematischem Werkzeug lassen sich rückblickend die dahinterstehenden gesellschaftlichen Interessen
oft schärfer erkennen als in dem fertigen Konstrukt. Entsprechendes gilt für die Grenzen der Anwendung mathematischer Metho-
dik.
Die bisweilen enge Verbindung von gesellschaftlichen Bedürfnissen und der Entwicklung mathematischen Verfügungswissens
produziert nun gerade die „beiden Seiten der Medaille": Einerseits wird die Hand- und Kopfarbeit erleichtert, Mythen und Dog-
men werden aufgebrochen wie etwa in der aufkommenden bürgerlichen Gesellschaft der Renaissance; andererseits entstehen in der
Arbeit neue Sachzwänge, die Rationalität mathematischer Systeme wird zu einem neuen Mythos.
Wir sehen heute, daß die Mathematisierung in Form von Mikrocomputern, Netzplänen, statistischen Entscheidungskalkülen in
unser Leben eindringt. Wir erleben, wie uns die Verfügung über unser Leben entzogen wird. Unter den gegebenen Herrschaftsver-
hältnissen und ökonomischen und politischen Tendenzen erscheint uns dies besonders gefährlich.
Hier muß der Widerstand gegen das Verfügbar-Machen ansetzen, muß Wissenschaftskritik geleistet werden. Hier sind die Jachex-
perten' daran zu messen, inwieweit sie sich auf die Interessen der wirtschaftlichen und politischen Eliten einlassen.
Einen Beitrag hierzu kann die Zusammenarbeit mit den Gewerkschaften liefern, aber auch die Beiträge von Wissenschaftsläden -
oder die kritische Reflexion in Schulen. Dies sind nur einige Möglichkeiten. Welche von ihnen ich wähle, hängt von den Gegeben-
heiten meines Arbeitsplatzes ab.
Über dem Problem der Mathematisierung und ihren Folgen soll nun nach der Mathematik selbst gefragt werden, nach ihrer Gewiß-
heit, ihren inneren Widersprüchen und ihrem Bezug zur .Wirklichkeit'. Dies leisten die Beiträge von Breger, Krause und Mehrtens.
Das Bemühen von Hochschulmathematikern um mehr Anwendungsbezug mathematischer Theorien wird durch den Beitrag einer
Darmstädter Arbeitsgruppe dokumentiert. Verschiedene Aspekte der Mathematisierung behandeln die weiteren Artikel:
McKenzie zeigt am historischen Beispiel der Eugenik, wie soziale Interessen in die Konstruktion mathematischer Werkzeuge
eingehen. Einen historischen Abriß der Mathematisierung der Ökologie liefert Schramm. Gefahren und Tendenzen, die in die
Zukunft des Rechtswesens wiesen, werden durch Voogd angedeutet. Darüber hinaus haben Hieke und Schmale Informationen
zum Bereich mathematischer Modellierung zusammengestellt.

Herbert Mehrtens

Vom
Geist
des

Widerspruchs
Wo beginnt Mathematik? Woher hat sie Ihre Gewißheit? Statt
den aussichtslosen Versuch einer gültigen Antwort zu machen,
werden hier assoziativ Aspekte verschiedener Antworten über
das Denken, die Praxis und die Bedeutung der Mathematik
zusammengetragen. Dabei stellt sich heraus, daß immer wieder
das Gespenst des Widerspruchs mit seinen Ketten rasselt.

Der fünfzackige Stern

In ihrem Roman „Shikasta", einer Mythologie unserer Welt,
beschreibt Doris Lessing zu Beginn den Zustand kosmischer
Harmonie. Symbol der Harmonie und Mittler der Kräfte sind
die „mathematischen Städte", jede ein perfektes Artefakt, ge-
staltet im Geist einer Figur, eines Kreises, eines Quadrats oder

eines fünfzackigen Sterns, mit ihren Bewohnern ein funktionie*
rendes Ganzes — anders als unsere Städte, deren bewußtloses
Chaos die Menschen zum Wahnsinn treibt. Wie kann Mathema-
tik, heute, so leicht, so selbstverständlich Teil eines Mythos
von Harmonie und Ganzheit sein? Ist es nicht die gleiche

Mathematik, die durch Architektur, Ökonomie und Technik
ins Chaos unserer Städte eingeht?
Vor kurzem sprach ich mit einem Freund, der Maße und Pro-

portionen von Gemälden der Renaissance analysiert hat. Diese

Strukturen in den Bildern faszinieren ihn. Sie sind ihm, selbst

Künstler, auch ein Zugang zur Kunst. Vor Jahren hörte ich

einen Mathematikhistoriker reden über die Mathematik in den

ägyptischen Pyramiden. Nach dem Vortrag herrschte betrete-

nes Schweigen. Er war zu weit gegangen, hatte immer mehr

geheime mathematische Zusammenhänge gefunden, an deren



WECHSELWIRKUNG Nr. 15 November '82 7
9

Realität oder Bedeutung niemand mehr glauben mochte. Wir
produzieren die Mathematik in unseren Köpfen, und wir
sehen Strukturen in den Dingen der Natur und in den Arte-
fakten, die wir als mathematische wahrnehmen. Ist die Mathe-
matik in den Dingen? Oder ist sie nur von uns erdacht? Wo
liegt ihre Wahrheit, ihre Objektivität? Niemand kann darauf
eine klare und überzeugende Antwort geben. Ich glaube, es

gibt keine „eindeutige" Antwort. Das Haus des mathemati-
sehen Denkens wird vom Geist des Widerspruchs heimgesucht.
Über die Widersprüche will ich schreiben, über Widersprüche in
der Wahrnehmung, im Denken, in der Logik, der Praxis und
der Anwendung der Mathematik.
Auf der Terrasse, auf der ich mit dem Freund, dem Künstler,
sprach, blüht eine blaue Winde. Ihr Blütenkelch öffnet sich in
einen fünfzackigen Stern. Der fünfzackige Stern ist ein altes

Symbol: Drudenfuß, Pentagramm. Er war Bundeszeichen auch
der Pythagoräer, jenes religiös-politischen Geheimbundes, von
dem der Begriff „Mathematik" stammt. Für die Pythagoräer
lag das Geheimnis des Kosmos, sein wahres Sein, in den Zah-
len und ihren Verhältnissen. Es mag sein, daß sie die Entdek-
kung, daß es etwas gibt, das nicht dem Gesetz von Zahl und
Proportion gehorcht, an ihrem Zeichen, dem Sternfünfeck,
gemacht haben. Was ist das Zahlenverhältnis der Strecken zwi-
sehen zwei benachbarten und zwei gegenüberliegenden Ecken
des Sterns? Für eine solche Frage hatte man ein einfaches Ver-
fahren. Ein Verhältnis war immer ein Verhältnis ganzer Zah-
len. Mit der „Wechselwegnahme" kann man das gemeinsame,
ganzzahlige Maß zweier Strecken bestimmen, indem man die
größere mit der je kleineren Strecke ausmißt, so lange, bis
kein Rest bleibt. Im Sternfünfeck aber, man kann es fast
sehen, führt dieser Meßprozeß ins Unendliche. Das gleiche Ver-
hältnis wiederholt sich immer wieder, von einem Stern zum
nächsten. Es gibt kein Ergebnis; die Strecken besitzen kein ge-
meinsames Maß; kein Zahlenpaar kann ihr Verhältnis erfas-
sen.
In der Folge der ganzen Zahlen, 1, 2, 3, ebenso wie im
Meßprozeß der Wechselwegnahme, der die gleiche Handlung
immer wiederholt, haben wir ein erstes Unendlich, das der
Wiederholbarkeit. Im Sternfünfeck begegnet uns ein zweites
Unendlich, dem wir mit dem Zählen nicht mehr beikommen.
Es entspringt aus der Geometrie, aus der Stetigkeit der Bewe-

gung, mit der wir eine Linie ziehen können. Es gibt Punkte auf
einer Strecke, die sie so teilen, daß es dazu kein Verhältnis
ganzer Zahlen gibt. Die stetige Bewegung durchläuft alle diese
Punkte, viel mehr, als wir durch schrittweises Zählen erreichen
können.
In Zahlen gefaßt wurde dieses zweite Unendlich erst später.
Für die Griechen waren es „unmeßbare" Größenverhältnisse,
denen keine Zahl entsprach. Heute heißen die Zahlenverhält-
nisse „rationale" Zahlen, die Zahlen, die den Punkten der
Geraden entsprechen, heißen „reell". Die neuen Zahlen, die
die unmeßbaren Verhältnisse erfassen, sind die „irrationalen"
Zahlen.
Dieses „Irrationale" findet sich auch im Verhältnis von Seite
ünd Diagonale des Quadrats oder bei Umfang und Durchmes-
ser des Kreises, in ganz elementaren Figuren also. Bei jenem
Gespräch auf der Terrasse habe ich mich gefragt, mit einem
Blick auf die blaue Blüte, ob wir im fünfzackigen Stern die
Besondere Qualität der geometrischen Figur direkt wahrneh-
üien, ob wir sozusagen den Durchblick ins Unendliche spüren.
Aber mit dieser Frage bin ich schon auf dem Wege von der
Struktur in den Dingen zur Mathematik in meinem Kopf.
Fs gibt da kein Hinweisschild: „Achtung, Irrweg!" Auch der
ëoldene Schnitt ist „irrational"; im fünfzackigen Stern ist er
Vielfach enthalten. Das ästhetische Geheimnis der Gestalt und
das mathematische Geheimnis der Regelhaftigkeit und des

Wechselwegnahme und Sternfünfeck

Die Pythagoräer glaubten, daß es für zwei beliebige Strecken A,
B immer eine Meßstrecke gebe, die beide ohne Rest ausmißt,
so daß man ein ganzzahliges Verhältnis A:B angeben kann. Um
dieses Maß zu bestimmen, benutzten sie ein ursprünglich hand-
werkliches Verfahren, die „Wechselwegnahme".
Dabei mißt man zuerst die größere Strecke A mit der kleineren
B aus. Wenn kein Rest bleibt, ist man fertig. Bleibt ein Rest C,
so mißt man B mit C aus, denn C ist kleiner als B. Bleibt wie-
der ein Rest, so wiederholt man dieses Verfahren, indem man
immer mit dem verbleibenden Rest die Strecke ausmißt, mit
der zuletzt gemessen wurde, so lange, bis kein Rest mehr
bleibt. Die allerletzte Strecke ist das gemeinsame Maß von A
und B. Beispiel:

A ,—B—,

B B * B B

DD *

B= 3C+D
<"*> *=*> S 7D

C= 2D A:B 30:7

Am Sternfünfeck aber bleibt immer ein Rest:

D

Das Verhältnis AD:ED soll bestimmt werden. Aber ED ist
gleich C'D, der Rest ist also AC'. Nun ist AC' B'D, und
B'C' ist der neue Rest. Nun muß B'D mit B'C' ausgemessen
werden. Aber weil B'DA'D' ein Parallelogramm ist, ist B'D
D'A'. Außerdem ist DA' C'A'. Es ist also wieder die Diago-
nale C'A' eines Fünfecks mit der Seite B'C' auszumessen. Die
Konstellation ist die gleiche wie zu Beginn. Die gleichen
Schritte werden folgen, die zum nächstkleineren Fünfeck füh-
ren, und so weiter, unendlich oft.



8 WECHSELWIRKUNG Nr. 15 November '82

Unendlichen sind in der gleichen Figur. Im gleichen Gegen-
stand hausen zwei Erlebnismöglichkeiten, zwei Kommunika-
tionsformen, zwei Wahrnehmungsformen, untrennbar ver-
schränkt.
Auch in der Mathematik' des Sternfünfecks steckt eine Span-

nung, eine Dialektik von Ding und Tun. So wie im magischen
Akt aus der einen, in sich zurückkehrenden Bewegung das

Symbol, der Drudenfuß, erzeugt wird, der dann als Ding für
sich steht, ohne Erinnerung an die Bewegung, so auch in der
Mathematik. Das Sternfünfeck ist als Gestalt da, unabhängig
von Größe, Zeit und Ort. Die Analyse der Figur mit der Wech-

selwegnahme, die so offensichtlich praktischen Ursprungs ist,
geschieht mit einer Handlung. Die Gestalt drängt die Hand-
lung ins Unendliche. Zwei Beziehungen von Mensch und Welt
begegnen sich hier, erscheinen beide „mathematisch", die An-
schauung und die Handlung. Diese Begegnung macht Mathe-
matik, vielleicht alle Mathematik, möglich. Aber die Mathe-
matik will scharfe, eindeutige, unveränderliche Begriffe. Mit
Sein und Werden, Ding und Tun, Objekt und Prozeß konfron-
tiert, entscheiden sich die Mathematiker für Sein, Ding, Ob-

jekt — auch wenn sie ausgehen von einer Welt, die in Fluß
ist, voller Beziehungen, voller Wirken.
Doris Lessings mathematische Städte sind ein passendes Bild
im Mythos von Harmonie und Ganzheit. Die mathematische
Struktur der Städte ist fest und durchdringt das kleinste De-
tail. Das Wissen um die Strukturen und um den Ort der Be-
wohner ist intuitiv und vollständig. So, intuitiv-sinnlich, wird
Kraft und Ordnung des Kosmos ins Sein des einzelnen aufge-
nommen. Aber der Mythos erschreckt; die Ordnung, das Wis-

sen, das Sein verzichten auf Werden und Wirken. Es fehlt das,

was auch unsere Mathematik ausmacht, das Herstellen und
Handeln. Aber auch unsere Mathematik vermag solches Er-
schrecken auszulösen, wenn sie als feste, scheinbar unwandel-
bare Struktur da steht und behauptet, so sei die Natur der
Dinge.

Modernisierung

In der Zeit der Weimarer Republik herrschte auch in der Ma-
thematik Krise: die „Grundlagenkrise". Im Zentrum stritten
zwei geniale, arrogante Mathematiker, David Hilbert und
Egbertus Brouwer. Hilbert sagte: Die Mathematik ist absolut
gewiß, wir können jedes gestellte Problem lösen. Brouwer da-

gegen: Gewiß ist nur die Mathematik, die in innerer Anschau-

ung aus der Urintuition des Eins-nach-dem-anderen aufgebaut
ist, wir können nicht wissen, wie weit die Konstruktion gehen
kann, solange wir sie nicht durchfuhren. Hilbert: Mathematik
ist formale Theorie, ohne Inhalt, aufgebautauf wenigen Axio-
men, die die Beziehungen von sonst eigenschaftslosen Sym-
bolen festlegen; im mathematischen Denken manipulieren wir
Symbole: „Am A«/anj war das Zeichen. " Brouwer: Am An-
fang war der Zerfall der Einheit der Welt in Nacheinander und
Nebeneinander, daraus kommt die mathematische Intuition,
erst dann folgen Sprache, Symbole, der Irrweg des Intellekts.
Für Hilbert war die „Existenz" mathematischer Begriffe gleich-
bedeutend mit der Freiheit von Widersprüchen, die er durch
mechanisches Manipulieren von Symbolen, durch maschinen-
haftes Denken beweisen wollte. Für Brouwer war ein solcher
Beweis ohne Bedeutung, die axiomatische Methode mit ihren
Symbolen nur ein sinnloses Spiel, Existenz bedeutete für ihn
Konstruierbarkeit. Aber Brouwer, der Pessimist, Rekationär,
Mystiker, verlor den Streit. Er war unmodern. Hilbert besei-
tite den Widerspruch Brouwers, aber seine gewißheitsbegrün-
dende Maschinerie versagte. Beantwortet wurde die Frage
nach Anfang und Gewißheit nicht.

L.E.J. Brouwer

Die Moderne in der Mathematik ist gebündelt in Hilberts
axiomatischer Methode. Es ging nun um ein System von viel-
fach zusammenhängenden, fein gesponnenen Strukturen, reine
Beziehungsgefüge ohne Objekt. Nur die Struktur ist gefragt,
ihre Träger sind der Mathematik gleichgültig. 1948 schrieb
Bourbaki, für zwei Jahrzehnte Hohepriester der Struktur-
mathematik: Die axiomatische Methode ist weiter nichts als

das Taylorsystem der Mathematik. Diese Metapher hat Gehalt,
mehr als gemeint war. So wie das Taylorsystem die lebendige
Arbeit vergißt und sie in ihrer Form gefügig machen will,
vergißt der mathematische Formalismus die Welt, die An-
schauung und das Handeln. Brouwers „Anfang" scheint ver-
loren. Doch wird die Mathematik so noch effektiver. Nichts
kann sich mehr dem Zugriff der reinen Form entziehen, alles
muß sich der Reduktion auf Struktur und System aussetzen-
Aber der Widerspruch ist nicht gebannt. Heute scheint die

Moderne nicht mehr modern. Wieder streiten sich Mathema-
tiker, was wichtiger sei, das konkrete Problem oder die formale
Theorie, die Anschauung oder der Formalismus. Die Krise der

Modernisierung hält an, gewinnt wieder an Macht.
Der Blick in die verwandte Vergangenheit des Grundlagen-
Streits mahnt zur Vorsicht bei der Parteinahme. Erstens: Wenn
die Mathematiker sich streiten, dann streiten sie für die Mathe-
matik, für ihr Interesse. Es geht ihnen immer auch um die rieh-

tige Politik fürs Fach. In der Großartigkeit, mit der sie dabei

das Partikulare ihrer Profession zum Allgemeinen des mensch-
liehen Denkens erheben, steckt ein arroganter Machtanspruch-
Zweitens: Auf die Krise der bürgerlichen Gesellschaft, in der

die Krise der Mathematik ein Teil war, folgte die Herrschaft
des Faschismus mit dem inneren Widerspruch zwischen rück-

wärtsgewandter politischer Ganzheitsromantik und moderner
Industrie-, Kriegs- und Vernichtungsmaschinerie. Ähnlich in
der Zwergenwelt der Mathematik: hier die anschauungsvollen»
volksnahen „Deutschen" Mathematiker, gut Freund nah

Brouwer, vergeblich bemüht, im Wissenschaftsbetrieb die

Macht zu ergreifen, dort die braven Bürger, die Modernen, die

die Macht hatten im Betrieb und sie verteidigten um den Preis



WlîCIISr.I.WIRKUNG Nr. 15 November '82

David Hilbert

der Einpassung in die faschistische Raserei entfesselter Moder-
nität.
Begonnen hatte die mathematische Moderne um 1800, in der
Zeit der bürgerlichen und der industriellen Revolutionen. Zu-
vor hatte die Mathematik noch ein Objekt, die idealisierte An-
schauung der Natur. Aber sie hatte diese Bindung schon oft
durchbrochen. Das „irrationale" Streckenverhältnis im Stern-
Fünfeck nachzuweisen ist nicht Sache der Empirie. Aber es ist
>,Anschauung", hat Bezug auf ein erlebbares, sichtbares Ob-
jekt. Ebenso das Zählen und die Arbeit mit Brüchen. Doch die
Zahl V2, die das irrationale Verhältnis von Seite und Diago-
lale des Quadrats erfaßt, ist nur mehr „anschaulich", wenn
der Gedanke an das Quadrat sie begleitet. Schon das Negative,
"" 1, verweigert sich der Anschauung, viel schlimmer dann das

imaginäre" i V~ 1- Doch es ist nützlich in der Algebra, Wur-
*eln aus jeder Zahl ziehen zu können, und so imaginierten sich
die Mathematiker schon früh diese neue Art von Zahlen. Aber
das ,,Amphibium zwischen Sein und Mchfsein" blieb ihnen
Unheimlich bis ins 19. Jahrhundert.
'n der Zeit der Revolutionen begann sich die Mathematik end-
Sültig selbständig zu machen. Sie löste sich aus ihrer Bindung
®n die Physik und vergaß den alten Vorbehalt, daß sie die Welt
beschreiben müsse und darum jenes \/~ 1 gar nicht existieren
könne. Sie verließ die Ordnung, die sie längst schon durchbro-
uhen hatte, und fand eine neue Freiheit der Theorie, aus der
üansfinite Zahlen, parabolische Geometrien, n-dimensionale
Mannigfaltigkeiten und algebraische Ideale erwuchsen. Die
Autonomie des mathematischen Theoretikers wurde derweil
gesichert in der sozialen Rolle des Professors, der in seinem
''ach, und auch nur dort, zu lehren und zu forschen hat, der
"Freiheit der Wissenschaft" gewiß. Die Kosten der Autonomie
ugen in der Ächtung der Anschauung, in immer neuen theo-
^tischen Konstruktionen, die von vielen Mathematikern „pa-
"tologisch" genannt wurden, in der Zersplitterung der Wissen-
^haften, in der Entfernung von Theorie und Anwendung,
ürni die Wende zum zwanzigsten Jahrhundert erkannten die
Mathematiker, daß sie mit neuen Werkzeugen arbeiteten, mit

formalsprachlichen Theoretisierungen und mit mathematischer
Logik. Sie erkannten die Werkzeuge erst, als sie brachen. Der
Turmbau der neuen, theoretischen Mathematik sollte in Logik
begründet und formuliert werden und ins Unendliche aller
Unendlichkeiten reichen. Aber dort oben zeigte sich der Wider-
spruch, und der Riß ging bis in die Basis des Gebäudes. Brou-
wers Antwort war, das Gebäude zu verlassen und neu und be-
scheiden zu erbauen. Hilbert aber wollte sich „ans dem Para-
dies nicht vertreiben" lassen. Er versuchte, den Schutzwall
der Widerspruchsfreiheit zu bauen, zugleich um den Gültig-
keitsanspruch der modernen Mathematik zu sichern und um
das Wissenschaftssystem gegen den Angriff Brouwers zu ver-
teidigen. So kam die Mathematik in ihre Modernisierungs-
krise.
Hilberts Traum war der vom Paradies wissenschaftlicher Frei-
heit, in dem es keine Fragen nach der Rechtfertigung theoreti-
sehen Denkens gibt, solange es mit sich selbst in Einklang
bleibt, „schön" und „fruchtbar". Von einer besseren Gesell-
schaft träumte er nicht, wohl aber von einer Herrschaft der
Mathematik über alle Wissenschaften. Er sah eine „prästabi-
lierte //az-mozzze" von Natur und mathematischem Denken.
Verlassen hat er sich dabei auf die Harmonie des Systems von
Gesellschaft und Wissenschaft und seines Marktes, der irgend-
wie die Zusammenhänge herstellt zwischen Anschauung und
formalem Denken, zwischen Wissenschaft, Lehre und Anwen-
dung. Hilbert träumte sich eine Turing-Maschine, die mathe-
matische Gewißheit produziert. Der Mechanismus des Denkens
beginnt mit einer Konstellation von Zeichen, macht — tick,
tick, tick — eine Minimalbewegung nach der anderen und
stoppt bei einer neuen Konstellation. Keine Magie, kein Zau-
ber, nur mechanischer Zwang. Die Maschine kennt kerne Wider-
Sprüche, treibt sie aus, gewaltsam.
Brouwers Traum war der des Mystikers, das Erleben von Ein-
heit, Ganzheit, Zusammenhang. Er hatte einen Traum von
einer anderen Gesellschaft. Mit einer Gruppe Gleichgesinnter
wollte er die Sprache aus einem Instrument für Lüge, Unter-
drückung und Qual in ein Mittel zum Ausdruck spiritueller
Kräfte und Werte verwandeln. Sein Bild vom Menschen war
negativ, aber er hatte eine Utopie. Sein Traum,-seine Arroganz,
auch der Streit mit Hilbert haben ihn in die Nähe des Faschis-

mus gebracht. In der Mathematik wollte er zurückkehren zur
Einheit von Intuition und Denken, eine Einheit, die längst und
endgültig verloren war. Die Rückkehr, soll sie für eine lebende
Praxis erzwungen werden, muß diese Praxis vernichten. Die
Nationalsozialisten, auch die Nazi-Mathematiker, haben Stell-
Vertreter vernichtet. Ein Stern kehrte als magisches Symbol
zurück, das Gespenst der Widersprüche zu vertreiben, der
Judenstern. Die Rückkehr in die Heimat kennt keine Wider-
Sprüche, treibt sie aus, gewaltsam.

Ma thematisierung

Hermann Weyl sagte 1922: „Prouwer - das ist die Révolu-
fiozz/" Zwei Jahrzehnte später zog er ein resigniertes Fazit aus
der Debatte:
„Die ietztezz Grundlagen und die eigentliche Redezztzzzzg der
A/at/zematik Weihen ein offenes Pfoblem; wir wissen weder,
in weicher Richtung seine Eösung zu /inden ist, noch, oh über-
haizpt eine endgültige ob/ektive Antwort erwartet werden
kann. Kielleicht ist AJathematisieren ', wie Aftzsizieren, eine
schöpferische Tätigkeit des Afenschen, deren Produkte nicht
nur formal, sondern auch inhaltlich durch die Entscheidungen
der Geschichte bedingt sind und daher vollständiger ob/ektiver
Erfassung trotzen. "
Hier präsentiert sich eine Wende im Selbstverständnis der Ma-



WECHSELWIRKUNG Nr. 15 November '82
10 —

thematik. Das Schöpferische, die Aktivität ist betont, sogar die

„Entscheidungen der Geschichte", eine Evolution von Form
und' Inhalt der Mathematik also - ohne den Gedanken an das

System der Wahrheiten im Himmel der Ideen. Aber er sagt

nicht, was mathematisiert wird, und wie die historischen Ent-
Scheidungen über die Inhalte zustande kommen. Der Verweis
aufs Musizieren meint Mathematik als Kommunikation; da

kommt es auf den Stoff, aus dem Musik oder Mathematik ge-
macht sind, nicht so sehr an. Für zweckfreies Wissenschaften
in heiterer Reinheit mag das hingehen, doch gibt es das nur um
den Preis von Borniertheit und Verdrängung. Die Form der

Mathematik drängt sich in die Wirklichkeit. Unsere Städte sind
nicht mathematisch, sie sind mathematisiert: der U-Bahn-Fahr-

plan, die Ampelschaltung, der Geldautomat, alles voll materia-
lisierter Mathematik.
Im Wissenschaftsbetrieb der Mathematik, vor allem in der

Didaktik ist „Mathematisierung" heute ein Schlagwort gewor-
den. Durch die Mathematisierung von konkreten Problemen
soll der Entwicklung von Mathematik und dem Erarbeiten
mathematischer Fähigkeiten Sinn gegeben werden. Der ver-
lorene Bezug auf die Wirklichkeit, der geschwundene Zusam-

menhang soll durch eine Praxis, die in der Wirklichkeit Sinn
findet, heimgeholt werden. Das Ziel scheint richtig; wie weit
der Versuch in den bestehenden Verhältnissen trägt, ist die

Frage. Voraussetzung und Problem ist, daß es kein Zurück zu
einem „natürlichen" Objekt von Mathematik gibt. Mathemati-
sierung in ihrer heutigen Form ist möglich, weil der Werkzeug-
kästen Mathematik universell ist. „Strukturen", Beziehungs-
gefüge, Verläufe, Mengen, Häufigkeiten usf. gibt es überall;
irgendetwas aus dem Kasten wird schon passen.
Zur Zeit Galileis war das anders. Der Werkzeugkasten gehörte
Gott, die Natur war sein Werk, und das war fertig. Galilei
meinte, Gott über die Schulter schauen zu können und im
Buch der Natur die mathematischen Lettern zu sehen. Die
neue Wissenschaft stand an Gottes Thron gelehnt und begann,
in dem Buch zu blättern, während Gott abdanken mußte und
sich in seine Bibliothek zurückzog. Im 18. Jahrhundert war die
Mathematik das Symbol der Rationalität, der Wahrheit, der
Erkenntnis. Die Höhe dieses Podests stand in groteskem Wider-
spruch zur logischen Begründung und zu den technischen Mög-
lichkeiten der Zeit. Aber das Bild der Welt war das einer voll-
ständigen Ordnung, in der jede Bewegung, der Fall jeder Träne
prinzipiell vom mathematischen Intellekt berechenbar war.
Von diesem Bild lebt die Wissenschaft noch heute. Wir können
hoffen, daß es — wenn auch langsam — stirbt.
Zweckhaft falsches Bewußtsein war jenes Bild schon im
19. Jahrhundert. Die eine große mathematische Ordnung zer-
teilte sich in die vielen Berechnungen. Statt des einen großen
Uhrmachers gab es nun viele, die ihre Uhren um die Wette bau-
ten. Erst jetzt war es möglich, Natur matheniatisierbar zu
machen. Nun konnten Geschützrohre so genau gebohrt und
Richtmechaniken so präzis konstruiert werden, daß die theo-
retische Ballistik anwendbar wurde. Die „Wahrheit" der Mathe-
matik und ihre Beziehung zur Natur verschwanden in Arbeits-
teilung, Systemdifferenzierung und Funktionalisierung. Wenn
es eine Wahrheit der Mathematik gibt, dann liegt sie in ihrer
Praxis. Die Wahrheit ist über die fragmentierte Gesellschaft
verstreut; in dem Kelch, den viele Mathematiker immer noch
ehrfuchtsvoll vor sich hertragen, ist nur ein kleiner Rest.
Es ist eine böse Wahrheit. Die Mathematik ist in die Geräte
der Militärmaschine, des Fabriksystems, der Überwachungs-
und Kontrollinstanzen eingegossen. Dennoch kann man eine
gute Wahrheit träumen, in der die Maschinen, Systeme und
Instanzen flexibel sind und behutsam. Mit Mathematik?
Mathematik ist eine Sprache. Man kann über alles ein Gedicht
machen; man kann auch alles mathematisieren. Ob das Gedicht

oder die Mathematik gut und nützlich sind, hängt von vielem
ab, unter anderem davon, wie Gegenstand und Ausdrucksform
zusammenkommen. Die Mathematik ist die Sprache der Ein-
deutigkeit, der mit sich identischen Dinge, der festen Regeln.
Das kann lustvolles Denken sein. Sie ist eine ungeheuer effek-
tive Sprache im Umgang mit der Natur; dieser Umgang kann
gut und nützlich sein. Doch Sprache ist auch ein Instrument
der Unterdrückung. Der westliche Kolonialismus hat den Be-

herrschten immer auch seine Sprache aufgezwungen. Auch das

war — erschreckend — effektiv. Wenn die Natur sich mit uns,
mit sich, in uns verständigt, hat sie viele Dialekte; Mathematik
ist nur einer davon.
Eine japanische Tuschezeichnung von einem Ahorn vermittelt
eine ästhetische Botschaft. Sie entnimmt dem Baum oder den
vielen Bäumen eine Struktur, ohne ihn zu berühren. Ein Bonsai-

Bäumchen, ein Ahorn, mag die gleiche Botschaft tragen. Doch
es ist berührt. Vom Keimling an wurde es eingeengt, beschnit-
ten, verkrümmt. Aber wie es jetzt da steht, in einer erdigen
Schale aus Ton, ist er schön, ist Natur und auch nicht.


	Vom Geist des Widerspruchs

