
Zeitschrift: Wechselwirkung : Technik Naturwissenschaft Gesellschaft

Herausgeber: Wechselwirkung

Band: 4 (1982)

Heft: 15

Rubrik: Diskussion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dß'ÄXXS/O/V
Das Naturschöne als Kulturprodukt
begreifen!
Eine Kritik an Lutz Hieber („Das Naturschöne
als politischer Begriff) in WW 13

Dem Aufsatz von Lutz Hieber kann im wesent-
liehen zugestimmt werden. Einige Argumenta-
tionen bedürfen allerdings einer Korrektur. In
Kritik und Ergänzung sollen einige weitere
Punkte herausgearbeitet werden.
1. Hieber irrt mit der These, „daß /ebenswe/Z-
/icke £r/akrung erkennen ki//Z, daß d/e b/ske-

nge /nduswia/isierung eine Zerstörung in/ak-
ter Landscka/Z verursackz ka/ und das krka/fen
der verb/iebenen tüestkesfande exi's/enzno/wen-
dig ist".
Der Mensch hat seit seiner Seßhaftwerdung die
natürliche Umwelt - und auch sich selbst -
in großem Umfang verändert und immer wieder
neu modelliert. Er findet seine Existenz sowohl
in den vollständig technisierten, menschenge-
drängten Betonwüsten der Großstädte wie in
den menschenleeren Sandwüsten Zentralafrikas.
Außerhalb einiger exakter naturwissenschaft-
licher Erkenntnisse läßt sich heute immer noch
nicht sagen, ob eine bestimmte Umwelt für den
Menschen notwendig ist und vor allem, welche
Umwelt (bzw. Landschaft) dies sein müßte. Wer
wollte etwa die Frage „Wieviel Grün braucht
der Mensch?" beantworten?
Ebenfalls bleibt verschwommen, was man sich
unter „in/ak/er /.andseka/f" vorzustellen hat;
eine klare Vorstellung davon wird nur vorge-
täuscht. Sicherlich gibt es aus dem Bereich der
wissenschaftlichen Ökologie dazu Definitions-
versuche; diese Definitionen hat die ,,/ebenswe/Z-
/icke kz/akru/ig" aber sicherlich nicht im Blick.
Hieber läßt auch den Begriff ,,/eftenswe/i/icke
£r/akr««g" (bewußt?) unklar. Sinnvollerweise
kann damit nur traditionelles Umweltverständ-
nis gemeint sein. Die traditionell bekannte
landschaftliche Umwelt (in Mitteleuropa waren
das im wesentlichen die ,naturnahen Kultur-
landschaften') erscheint den Menschen als in-
takte, als ihnen gemäße Umwelt. Massive Um-
Weltveränderungen - in welcher Richtung auch
immer - zerstören die bisherige Sicherheit der
Menschen im Umgang mit ihrer Umwelt und er-
scheinen daher meist als bedrohlich. Wie sehr
die Vorstellungen von „in/akfez Tanc/scka/Z"
an Tradition und Kultur kleben - die sicherlich
auch veränderbar sind -, zeigt sich etwa an den
oft extrem unterschiedlichen Bewertungen von
Umwelt durch Ortsfremde und Einheimische:
Was für die einen belanglos oder gar häßlich
ist, ist für die anderen höchst interessant und
„schön".
2. Bestimmt wird die Naturerfahrung und die
Bewertung der Umwelt im wesentlichen durch
die Stellung, die die Menschen im Produktions-
prozeß und in der Gesellschaft allgemein ein-
nehmen.
Der Bauer, der die Natur im ,Schweiße seines

Angesichts' bearbeiten muß, wird kaum das
ästhetische Empfinden für sie aufbringen kön-
nen wie der städtische Intellektuelle, der nur
zur Erholung in ihr weilt und sie in Muße ge-
nießen kann.
Auch der konkrete Geschmack für Landschaf-
ten resultiert zu großen Teilen aus der gesell-
schaftlichen Position der Menschen: Der zu
Ordnung und Pedanterie erzogene und gezwun-
gene Bürokrat dürfte auch eine geordnete, leicht
übersehbare und kontrollierbare Landschaft be-

Vorzügen; der von Spontaneität und Kreativität
lebende Künstler oder Intellektuelle dagegen
eine Landschaft, die der Vegetation einen er-
heblich freieren Spielraum läßt.
3. Hieber erweckt den Eindruck, daß „Fr/e- |

den in der /Varur", „//armon/e", „öko/ogz'sckes j

G/eickgewickr" u.ä. direkt als „schön" wahr-
genommen werden könnten. Vielmehr handelt
es sich bei den erwähnten Begriffen um mensch-
liehe Gedankenkonstruktionen, um Modelle
und Abstraktionen, die in der Natur gar nicht
vorfindbar sind. Wahrgenommen werden kön-
nen nur bestimmte Erscheinungen. Die mensch-
liehe Wahrnehmung ist aber nie vorurteilslos.
Vielmehr geht sie aufgrund der vorherigen Er-
fahrungen und Wertvorstcllungen selektiv an die
Umwelt heran. Deren Erscheinungen werden
mit Hilfe eines Vorverständnisses wahrgenom-
men und interpretiert. „Schön", „Harmonie",
„Frieden" usw. sind solche Interpretations-
Schemata, mit denen Menschen sinnliche Ein-
drücke sortieren und verarbeiten. Was aller-
dings als „schön" oder sonstwie empfunden
wird, ist historisch, gesellschaftlich, kulturell
und - begrenzt - auch individuell verschieden.
Die von Hieber unterstellte „ Wakraekmung des
Wa/urscköne/i" gibt es also nicht. Wahrgenom-
mene Umweltreize werden vielmehr von den
Menschen gemäß vorhandener Interpretations-
Schemata (bzw. Wertvorstellungen) als „schön",
„häßlich" oder sonstwie interpretiert.
4. Was Menschen als „Natur" und was sie an
ihr als „schön" empfinden, kann also nur in
Bezugnahme auf Ort und Zeit geklärt werden:
a) Die sogenannten Naturvölker mußten ihre
Existenz im harten Kampf mit der Natur be-
haupten. Trotzdem - oder gerade deswegen -
haben sie gewisse ,naturschützerische' Verbote
entwickelt (Verbot von Flächcnwaldbränden,
von Massenabschlachtungen des Wildes usw.),
die letztlich auch ihnen selbst zugute kamen.
Ihre Vorstellungswelt ist sowohl von partner-
schaftlichen wie von feindlichen Beziehungen
zu Naturwesen geprägt; „Bezzekungen, die o/Z
au/ prinzipi'e// dku/icke Weise gedeutet werden
wie sozia/e .Beziehungen unter Menschen" -
,Die Erde ist unsere Mutter', ,Der Bär ist mein
Bruder, aber ich muß ihn töten' und ähnliche
Vorstellungen. Der Mensch versteht sich noch
als Teil der Natur, er sieht sich nicht von ihr
getrennt oder ihr gegenüberstehend an. Die bib-
lische Darstellung der Vertreibung aus dem
Paradies kann dagegen als Beginn der zivilisa-
torischen Entwicklung des Menschen aus der
ursprünglichen Naturverbundenheit heraus ge-
deutet werden.
b) Im jüdischen Monotheismus hat der Mensch
dagegen schon eine Sonderstellung unter Got-
tes Geschöpfen. Zwar ist er von der paradiesi-
sehen Gemeinschaft der Lebewesen ausgesto-
ßen — im „Schweiße seines Angesichts" soll
er sein Brot essen -, aber er ist zugleich Herr
über die anderen Geschöpfe. „Machet euch die
Erde Untertan" ist sein Privileg, auch die Vor-
aussetzung für den kapitalistischen Akkumula-
tionsprozeß und die schrankenlose Ausbeutung
der Natur. Getrennt von Gott und den anderen
Lebewesen steht der Mensch seiner natürlichen
Umwelt gegenüber.
c) Das Christentum des Mittelalters vollzieht
in seinem Verhältnis zur Natur eine Gratwan-
derung zwischen der Verteufelung aller Natur
und der Hingabe an die Natur, zwischen Askese
und Lebensbejahung. Der Gegensatz von Mensch
und Natur wird als Gegensatz von „Geist" und
„Fleisch" zusätzlich in das Innere der Menschen
hineinverlagert. Beide bergen Möglichkeiten
für ein gottgefälliges Leben. Die göttliche Ord-
nung, nicht die natürliche Ordnung ist der Be-

zugsrahmen menschlichen Handelns.
d) In der bürgerlichen Gesellschaft wird die
Natur zur he/z der Ob/'ek/e", sie wird zum Ob-
jekt systematischer Beobachtung zum Zwecke
ihrer Beherrschung.
Allerdings schwingen die historisch früheren
Naturvorstellungen bei den Menschen immer
noch mit; sie können gegebenenfalls aktuali-

siert werden. So wurde Natur in der Land-
schaftsmalerei vom Mittelalter bis ins 19. Jahr-
hundert hinein als bedrohliche, „von Gezs/eW
bedrok/e Wildnis" dargestellt. Vor der Roman-
tik galt der Wald als unheimlicher und gefahr-
voller Ort, „dessen kïnsamke/r eher schauer-
/ick a/s anziehend war". Erst im Verlaufe der

kapitalistischen Industrialisierung hat Natur
ihre Gefährlichkeit im Bewußtsein der Men-
sehen verloren - bis auf Randbereiche wie Erd-
beben, Dürren, Orkane usw.
5. Welche Vorstellungen verbinden sich aber

nun mit der heutigen, ökologisch orientierten
Sichtweise des „Naturschönen"? Wie kann das

Entstehen einer .ökologischen Ästhetik' erklärt
und begründet werden?
Hieber will den heutigen Begriff des „Natur-
schönen" zwischen der ,,//aß/ichkeiT einer von

kapi'/a/is/i'scker kidus/rie und Technik zerwüh/-
/en /.andscha/Z" und der „angsf- und schrecken-
auslösenden Ükermäck/ig-keiZ widriger Aa/urge-
wa/Zen" ansiedeln; er soll „dem ünZwicfc/ungs-
s/and unserer Gese/Zscha/Z angemessen" sein.

Weitergehend ließe sich argumentieren: Die In-

dustriezivilisationen haben die Herrschaft del
Menschen über die Natur so weit gesteigert,
daß der Mensch heute kaum noch eines Schut-
zes vor der Natur bedarf; Gefahren drohen viel-

mehr aus den noch wenig durchschauten Aus-

Wirkungen der Gesellschaft auf die Natur -
und darüber vermittelt auch auf die Menschen-
Der Mensch muß nicht mehr vor einer feind-
liehen Natur geschützt werden, sondern vol
einer inhumanen Gesellschaft.
Im Spätkapitalismus überwiegen Technik und

künstlich Gestaltetes; partiell wird Natur nul
noch als Abstraktion produziert, konsumier'
und erlebt: Bäume und Pflanzen aus Plastik,
Wälder als Fototapete. „Natur" ist demgege"^
über fast eine Rarität; „unberührte Natur'
wird zur Kostbarkeit ersten Ranges, die nul
noch ein Abenteuerurlaub in Kanada, Alaska
oder Grönland liefern kann.
Auf dem erreichten Stand der Herrschaft über

die Natur scheint eine noch weiter perfektio-
nierte Naturbeherrschung kaum notwendig
Menschen müssen die Natur nicht mehr fürefr

ten, Natur kann jetzt „zu ihrem Beck/" koiii'
men.
6. Hieber hat recht, wenn er in den Mittel-
schichten - den traditionellen wie den „neuen
- die wesentlichen Träger des romantischen Ge*

dankengutes und der romantischen Naturauf'
fassung sieht. Deren Dilemma liegt aber nich'
nur darin, daß sie trotz ihrer „Zendenzze// an"'
kapi/a/is/ischeu //a/Zung au/grand zkrd
Mackz/osigkei'z aber keine Chancen zur Kerd"'
derung sehen konnzen". Vielmehr handelt 6'

sich bei romantischen Strömungen im wesen''
liehen um eine „.Vehnsuchz inner/ick gespa/zend
Menschen" (Elias, 1977), die verlorenen A"*
nehmlichkeiten und Herrschaftsmöglichkeite"
nachtrauern, aber die immer noch Vorhände"®

gehobene gesellschaftliche Position nicht g®'

fährden wollen, den Umsturz der gesamten g®'

seilschaftlichen Ordnung nicht riskieren wolle"'
Realistische Wege ,nach vorne' sind nur b«*

grenzt wünschbar, eine bessere Zukunft wir"
in der Wiederherstellung einer besseren Ve"
gangenheit gesehen, die zum „Symbo/ ei"®

/reieren, u/igehunde/iereu, .ziaZür/ickerezi' odd
/edezi/a/Zs eines bessere« Lebens" wird. D'

kapitalistische Rationalität engt zwar die Fr"'"

heitsspielräume der Mittelschichten ein, h"''
aber immer noch Privilegien für sie bereit.
7. Die ästhetisch-romantische Auffassung V"
Natur und Landschaft hat nicht erst in de'

Ökologiebewegung der 1970er Jahre politisch
Relevanz erlangt. Schon vor 150 Jahren gab
massive Auseinandersetzungen um den Erhäj
von .romantischen Landschaften' - dar""'



WECIISIT WIRKUNG Nr. 15 November '82 5

standen vor allem „Naturdenkmäler" wie der
Drachenfels bei Königswinter, die Teufels-
ntauer im Harz u.a. im Blickpunkt, die als
Steinbrüche ausgebeutet werden sollten. 1826
fand eine „rege/rec/ife ScÄ/acAf " zwischen mit
Prügeln bewaffneten Heimatschützern und
250 Steinbrucharbeitern um den Drachenfels
statt. Nach der Romantik haben sich solche
asthetisierten, auf einen Schutz der tradi-
tionellen Umwelt gerichteten Vorstellungen
in Deutschland in der Natur- (bzw. Heimat-)
Schutzbewegung fortgesetzt. Sie nimmt schon

' "m die Jahrhundertwende organisierte Formen
j! an (1899 Gründung des Deutschen Bundes für
i Vogelschutz, 1901 Gründung des Wandervogels,

1904 Gründung des Deutschen Bundes Heimat-
schütz, 1906 Gründung der Staatlichen Stelle
für Naturdenkmalpflege in Preußen). In der
PRD wird 1950 der Deutsche Naturschutzring
Segründet, dessen Verbände heute über 3 Mio.
Mitglieder zählen. Während sich die romanti-
sehe Naturvorstellung in der Natur- und Hei-
Üatschutzbewegung relativ kontinuierlich fort-
gesetzt hat, hat die relativ junge Ökologiebewe-
Sung diese erst neu entdeckt. Dazu korrespon-
siiert, daß die relativ alte Naturschutzbewegung
sich um den Umweltschutz im heutigen Sinn
lange nicht gekümmert hat

Roland Grzelski, Bochum

Selbstkritik der Wissenschaftler
;-'st die Wissenschaft noch zu retten?"
'1 WECHSELWIRKUNG Nr. 14

Über diese Überschrift „Ist die Wissenschaft
"Reh zu retten?" habe ich als alter Mann, der
sich zeitlebens in vielen Bereichen der Wissen-
Schaft Physik herumgetrieben hat, doch herz-
Ich lachen müssen. Nicht etwa über die „fai-
*he Kragenweite" - Ihr seid so klein, und die
.Wissenschaft ist sooo groß! -, sondern über das
'iel! Muß bzw. sollte denn die „Wissenschaft"

i fettet werden? Etwa nur, weil Ihr und ich als

j Wissenschaftler damit auch gerettet werden?
il 'st es nicht viel wichtiger, die Menschen und

"amit vielleicht auch die Welt vor der Wissen-
?"haft zu retten?

issenschaft sollte ja nach ihrem ursprünglichen
jMispruch „Wissen" von Wirklichkeit und Wahr-
®'t bedeuten, natürlich im Rahmen unserer

I Menschlichen Möglichkeiten. Sehr früh hat
''hon einer diese Grenzen erkannt und formu-
'ft: Sokrates mit seinem ,,/cA wejjS, dajS ic/i

"'c(zrs weiß ''! Diese Selbstkritik der Wissen-
*"haft ist im Laufe der Zeit ziemlich verloren
^gangen, und zwar sind nicht so sehr die Phi-
'bophen daran schuld, sondern wir „exakten
aturwissenschaftlcr" mit unserer „Nachprüf-
arkeit" und „Widerspruchsfreiheit". Wir haben

nämlich im Zuge unserer imposanten Erfolge
M den letzten beiden Jahrhunderten - der Welt
'"fs nachdrücklichste im militärischen Bereich
Rf Augen geführt - clam-heimlich auf das

Ailingen der „Falsifikation" reduziert, ohne
"s aber wirklich zuzugeben, meist nicht ein-

Mal vor uns selbst. Nun gilt jede fröhliche Be-
j^Uptung, die keiner „wissenschaftlich" wider-

gen kann. Er muß bei der Widerlegung allen
harfen Kriterien der Logik und des Experi-

jj'fits standhalten, die bei der Aufstellung der
; 'hauptung keineswegs in gleichem Maße er-
^'derlich sind.
^ssenschaft braucht nicht gerettet zu wer-

"• Sie braucht nur die Besinnung auf ihren
„"Spruch auf „Wissen". Dann ist sie automa-

ch so viel bescheidener, daß man sich nicht
"f vor ihr fürchten muß. Sie erhebt dann

mehr den Anspruch, das Salz der Erde
sein, und die „Nichtwissenschaftier" er-

leben ihre Rückversetzung vom Zustande des
unterentwickelten zum „normalen" Menschen.
Die einstige Anmaßung der Priester, alle Ge-
heimnisse der Welt zu wissen und gut zu verwal-
ten, d.h. für sich zu behalten, ist heute durch
die mindestens so schlimme Anmaßung der
Wissenschaftler ersetzt. Und wie damals folgt
die breite Masse gläubig den „Erleuchteten".
Sie haben ja immerhin die Atombombe geschaf-
fen und sind auf den Mond geflogen. Das ist
doch was! Der Priesterherrschaft folgt die Wis-
senschaftler-Herrschaft. Auch die Tarnung ist
die gleiche wie einst: Die Entscheidungen wer-
den den Politikern und Militärs zugeschoben,
und die Verantwortung liegt dann bei denen,
die nichts von der Tragweite ahnen.
Dabei brauchen wir Wissenschaft natürlich,
sogar sehr gute Wissenschaftler! Aber eben sol-
che, die sich der Grenzen, der Tragweite und
der Verantwortung bewußt sind. Und die Selbst-
kritik üben, bis die „Nichtwissenschaftier"
endlich so mündig geworden sind, uns gehörig
unter Kontrolle zu nehmen. Aber diese Ent-
Wicklung wird noch eine Weile dauern, denn
ich entnehme Euerem Titel, daß auch Ihr die
Wissenschaft „eigentlich" für etwas „Heiliges"
haltet, das „bewahrt" und „gerettet" werden
muß. Viel wichtiger für heute ist die Rettung
der Menschen vor den falschen Ansprüchen der
Wissenschaft, alles Nötige zu wissen. Wissen-
schaft muß viel beitragen zu unserem Leben,
beitragen, aber sie muß vor allem dabei offen
gestehen, was sie alles nicht weiß! Wir werden
dadurch vielleicht nicht klüger, aber ehrlicher
und vorsichtiger. Ich finde, das lohnte schon!

H.G. Otto, Weil am Rhein

Sabotage ist schwer
Artikel von Luddito/Wobbly in WW Nr. 13

Ich glaube nicht, daß es so einfach ist, Sabotage
zu machen. Ich habe es selber mal bei einem
2-Monats-Job gemacht. Aber mit der Zeit wur-
de ich immer unzufriedener damit. Die Arbeit
war sowieso scheiße, wenn's schnell ging, war's
einfacher, 'ne Maschine für 'ne halbe oder ganze
Stunde stehenzulassen, aber wenn's langweilig
war, war's einfach nicht drin.
Ich glaube, daß man, wenn man arbeitet, sich
die Arbeit irgendwie angenehm machen will,
daß man außerdem (wie ich das vor allem bei
Wissenschaftlern in der Forschung glaube) sich
in seiner Arbeit, soweit wie's geht, wohlfühlen
will. Wenn man nun an irgendeinem interessan-
ten Projekt arbeitet, fängt man, glaub' ich,
schnell an, die Konsequenzen, die die jeweilige
Forschung im Nachhinein hat (z.B. Genfor-
schung, Computertechnologieforschung), zu
verdrängen.
Ich glaub', Sabotage ist persönlich nicht ein-
fach; nicht, weil man alles für sich behalten
müßte gegenüber den Kollegen, sondern weil
die Arbeit, in der man steckt, mit der Zeit un-
interessant wird, es sei denn, man macht Sabo-
tage zu seiner Hauptaufgabe und/oder Sabo-
tage befriedigt einen stärker als die „normale
Arbeit". Habt Ihr's schon mal versucht?!

Martin, Emsdetten

Am Kuhdung liegt's nicht
Angepaßte Technologie - alternative
Entwicklungspolitik
WW 14, August '82

Ich fand den Artikel sehr interessant und, so-
weit ich es beurteilen konnte, auch richtig.
Aber nur, soweit es die allgemeine Problembe-
Schreibung betraf.

Ich beschäftige mich seit 1977 intensiv mit
Biogas für Entwicklungsländer und arbeite in
verschiedenen Projekten der „Entwicklungs-
Zusammenarbeit" (ohne " geht ja gar nichts
mehr „!").
Zum Biogas in Indien: Ich habe trotz gezielter
Suche keinen Fall kennengelernt, wo das Pro-
blem auftrat, daß nach Einführung von Biogas
die Ärmsten keinen Kuhdung zum Verbrennen
mehr hatten. Dieses Problem hat sich mal einer
theoretisch ausgedacht, das muß schon so 77/78
gewesen sein. Seitdem wird es immer wieder
zitiert. Nach meiner Erfahrung stimmt das
einfach nicht. So simpel ist das Problem nicht.
Richtig ist, daß die Ärmsten der Armen mit
Technik nicht direkt erreicht werden können.
Und zwar weder mit dem Staudamm noch mit
dem Solarkocher, noch mit der Biogas-Anlage.
Ich habe das früher ehrlich geglaubt und propa-
giert. Heute weiß ich, daß es nicht so ist. Die
Ärmsten sind mehr als jede andere Gruppe auf
sich selbst gestellt, soweit es die Möglichkeiten
der Entwicklungshilfe (druckt es meinetwegen
mit „. .") betrifft.
Ich glaube, daß wir nur indirekt versuchen
können, dieser Gruppe nicht noch mehr zu
schaden und nach Wegen zu suchen, wo wir mit
unserem technischen Verstand sinnvolle Alter-
nativen entwickeln. Und da glaube ich, daß das
ein technisches Problem auch ist. Da ich Tech-
niker bin, ist es für meinen Alltag DAS PRO-
BLEM. Die angepaßte Technologie ist ja nicht
zu kompliziert. Und wenn man sieht, wie mit
Dreck und Spucke Häuser gebaut und mit einer
alten Haarnadel ein alter Daimler wieder flott
gemacht wird, dann ist überhaupt keine Tech-
nologie oder Technik für die 3. Welt zu kom-
pliziert. Solange sie Bedürfnisse befriedigt, die
subjektiv empfunden werden.
Und an der Stelle vergessen wir zu oft, was
das stärkste Grundbedürfnis überall auf der
Welt zu sein scheint: das Gefühl, es zu etwas
gebracht zu haben. (Wie ist es sonst zu erklä-
ren, daß ein arbeitsloser Slumbewohner in
Bombay eine Armbanduhr trägt, die er objek-
tiv nicht braucht, aber im Monsun seine Pia-
stikplane über der Schlafmatte nicht erneuert.
Oder daß sich ein Deutscher mit paar Kindern
den Opel vom Munde abspart, obwohl er auch
mit dem Rad in die Fabrik fahren könnte.)
Die alternative Technik erfüllt dieses Bedürf-
nis nicht. Es sind nicht die Kosten, .sondern der
geringe soziale Wert, der mit der Investition
erreicht wird.
Kurz: Ich glaube, daß es positiv ist, wenn AT
zum Status wird. Denn die Alternative ist nicht
die Technik für die Armen, daß die Armen Zu-
gang zur Technik haben, sondern „sinnlose"
Statussymbole, wie Tape-recorder, Uhren usw.
Ich habe Bauernhäuser in Thailand gesehen,
wo der Farbfernseher drin stand. Da ist doch
eine Biogas-Anlage eine bessere Alternative.
Ich habe in der VR China Bauernhäuser mit
Musiktruhe und in Dörfern in Tanzania arme
Leute teures Bier und Cola trinken sehen.
Als Techniker stehe ich vor der Wahl: entweder
die Reine Lehre zu verkünden und diese Beob-
achtungen zum Gegenstand meiner Kritik zu
machen oder diese (wohlbemerkt weltweiten)
Realitäten zur Durchsetzung besserer Technik
und Technologie zu nutzen. Ich versuche ge-
rade den zweiten Weg.
Mit dem Angebot einer Biogas-Anlage rangele
ich letztlich mit Datsun, Nissan oder Siemens
um das Geld der Reichen unter den Armen.
Weil ich glaube, daß eine Biogas-Anlage den
Ärmsten der Armen weniger schadet, ja relativ
gesehen wohl doch nützt, als eine Stereo-
Anlage.

Ludwig Sasse, Bremen


	Diskussion

