Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 79

Artikel: ehid namirin - Martyrer:innen sterben nicht : Erinnerungskultur in
Rojava

Autor: Kdnig, Hans-Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans-Christian Konig

Sehid namirin -
Mirtyrer:innen sterben
nicht

Erinnerungskultur in Rojava

Sie hdngen an Kreuzungen und entlang der Strassen oder an Checkpoints

von Rojava, der Autonomen Administration Nordostsyrien: Bilder von Mén-
nern und Frauen mit ihren Namen, und davor steht Sekid, auf Deutsch Mér-
tyrer:in.' Einige der Plakate sehen neu aus, andere sind verblasst. Es sind

Fotografien von Kimpfer:innen, die im Kampfum die Freiheit Rojavas und

allgemein im kurdischen Befreiungskampf ums Leben gekommen sind. Sie

fielen im Kampf gegen den sogenannten Islamischen Staat (IS) oder die tiir-
kische Besatzung von Teilen von Rojava. Diese Bilder sind das Auffallendste

innerhalb der Erinnerungskultur, die nicht allein in der kurdischen, sondern

auch in der arabischen, assyrischen oder armenischen Bevolkerung Nord-
ostsyriens lebendig gehalten wird. Sie haben eine eigene Asthetik: eine Por-
tratfotografie des/der Sehids, oft in Militdrkleidung, dariiber das Zeichen

der militirischen Einheit, fiir die er oder sie gekdmpft hatte. In den meisten

Fallen sind das die YPG (Yekineyén Parastina Gel, Volksverteidigungseinhei-
ten) und YPJ (Yekineyén Parastina Jin, Frauenverteidigungseinheiten), aber
auch kleinere Einheiten, die entweder eine bestimmte ideologische Rich-
tung vertreten wie die TIKKO (Tiirkiye Isci ve Kéylii Kurtulug Ordusu, Arbei-
ter- und Bauernbefreiungsarmee der Tiirkei) oder MLKP (Marxist Leninist

Komiinist Parti) respektive solchen, die aus Kédmpfer:innen einer bestimm-
ten Ethnie zusammengesetzt sind. Die Bilder hingen nicht nur im &ffentli-
chen Raum, sondern auch in den Wohnzimmern der Angehdérigen, bei

Freund:innen und Bekannten.

59



Etwas ausserhalb des Zentrums von Qamislo liegt der Sehid-Friedhof der
etwa 200 000 Einwohner:innen zidhlenden Stadt.* Circa 950 weisse Graber,
zum Teil verziert mit Fotos, reihen sich hier aneinander. Es sind die Gréber
der lokalen $ehids. Das eingezdunte Gebiet ist sehr gepflegt und im Gegen-
satz zu den Strassen Qamislos sauber. Sogar das Rauchen ist auf dem Ge-
linde verboten. Jeden Monat findet auf dem Friedhof eine Veranstaltung
zum Gedenken an die Sehids statt, die in diesem Monat ihren Todestag ha-
ben - im Mirz sind es beispielsweise hundert Gefallene. Etwa doppelt so
viele Menschen, Angehorige und Freund:innen, nehmen an den Feierlichkei-
ten teil. Sie sitzen auf Stiihlen vor der Biihne, einige haben die Bilder ihrer
verstorbenen Angehorigen mitgebracht. Es werden Reden gehalten, danach
werden die Namen aller $ehids aufgerufen und die Familien kommen eine
nach der anderen nach vorne und nehmen einen Umschlag mit einem Bild
und ein paar Worten zum $ehid in Empfang,.

Miitter von Sehids an einer Demonstration in Qamislo gegen den Angriff der Tiirkei gegen die
Guerilla

60 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



Weiterkimpfen ist Erinnern

Die Federasyona Gaziyén Bakur u Rojhilaté Stiriyé (Verband der Verwunde-
ten Nord- und Ostsyriens) ist der Dachverband der Lokalgruppen, die sich

um die verwundeten Kdmpfer:innen der Befreiungsbewegung kiimmern.
Ich besuche den Verband zusammen mit meinem Ubersetzer an ihrem Sitz

in einem Aussenquartier Qamislos. In einem geraumigen Wohnzimmer wer-
den wir von Heval Sosan freundlich empfangen; sie, eine ehemalige Kémpfe-
rin, die im Einsatz ihren rechten Arm verloren hat, wird mir zwei Interview-
partner vermitteln.

Der eine ist Redwan: Er kommt aus Bakur, dem offiziell zur Tiirkei ge-
horenden Teil der kurdischen Gebiete. Als der IS die kurdischen Gebiete in
Syrien angriff, kam er hierher. «Ich konnte es nicht mit meinem Gewissen
vereinbaren, tatenlos zuzuschauen», sagt er. Er trat den Asayis bei, einer
Truppe, die Polizeifunktionen iibernimmt. Mit ihnen kimpfte er in verschie-
denen Teilen Rojavas gegen den IS. Auch an der Befreiung des Sengal war er
beteiligt, als die kurdischen Verbiande den Genozid des IS an den Jesid:innen
im Nordirak stoppten und einen Fluchtkorridor nach Rojava 6ffneten. 2015
verlor er bei einem Angriff des IS auf einen Stiitzpunkt im Industriegebiet
von Qamiglo seinen linken Arm. Fiinfzehn Zivilist:innen und zehn Asayis
starben. «Die Sehids sind uns heilig», sagt er. «Wenn jemand aus meinem
Umfeld als Sehid fallt, verringert das meine Moral nicht, es steigert sie. Es ist
nicht so, dass ich dabei gliicklich bin, aber es stirkt meine Beziehung zu
dem, wofiir ich kimpfe.»

Dieses «wofiir?» — das ist die Selbstbestimmung des kurdischen Volkes,
das seit Jahrhunderten fremdbestimmt wird. Im Kontext von Rojava bedeu-
tet es aber auch der Aufbau des «demokratischen Konféderalismus», einer
neuen Gesellschaft, die auf Frauenbefreiung, Okologie und dem demokrati-
schen Zusammenleben der Vélker beruht. Diese Vision Abdullah Ocalans
wird seit zehn Jahren in Rojava umgesetzt — stdndig attackiert von den be-
nachbarten Méchten, insbesondere vom tiirkischen Staat.

Alle Kémpfer:innen, fihrt Redwan fort, lebten im Bewusstsein, dass
sie jederzeit getotet werden konnten. «Als ich verletzt im Spital aufwachte
und sie mir sagten, ich hitte meinen Arm verloren, war ich nicht scho-
ckiert.» Es sei wichtig zu wissen, dass die Uberlebenden die Sehids in Erin-
nerung behalten. «Aber noch wichtiger ist zu wissen, dass sie weiterkamp-
fen werden.»

Das Gedenken an die Sehids ist nicht auf die offiziellen Gedenktage be-
schrankt. Nicht auf das Niederlegen von Blumen auf den Grabern, nicht auf

61



Zeremonien und Reden - so wichtig diese auch sind. «Wir erinnern uns jede
Sekunde an sie. Alle Errungenschaften sind auf dem Blut der Méartyrer er-
richtet. Auch den Aufbau des Verbands der Verwundeten haben die Sehids
mit ihrem Blut bezahlt. Daran denken wir immer. Dass wir diesen Verband
verteidigen, ist auch eine Form, die $ehids zu wiirdigen.»

Abu Dilo, sechzig Jahre alt, ist ebenfalls ein ehemaliger Kaimpfer, der fiir
den Verband arbeitet. Auf seinem Smartphone zeigt er uns ein Bild in der
typischen Ikonografie: Es sind die Sehids seiner Familie. Er hat im Kampf
seinen Sohn und seinen Bruder, einen Cousin und fiinf Nichten und Neffen
verloren. «Wenn du [..] wirklich eines Sehids gedenken willst, musst du ihr
Werk weiterfiihren. Jedes Mal, wenn du einen Fortschritt machst in den In-
stitutionen, fiir die sie mit ihrem Blut bezahlt haben, denkst du an sie und
gehst auf dem Weg weiter, den sie beschritten haben. Wenn wir Riickschritte
machen, scheitern wir auch an der Verpflichtung ihnen gegeniiber.»

Zilan hat in der Schweiz eine Lehre als Pflegefachfrau abgeschlossen. Durch

ihre Familie, die aus der Tiirkei stammt, friih politisiert, trat sie schon in der
Schweiz einer kommunistischen Partei bei. 2016 kam sie nach Rojava und

kampfte an verschiedenen Orten. «Wenn wir zusammensitzen, sprechen

wir iiber Erinnerungen», erzdhlt sie mir. «Wir tauschen uns iiber unsere Er-
innerungen an die Sehids aus. Sie dienen uns als Vorbilder. 2018 oder 2019

gab es einen Umschwung: Seither beziehen wir vermehrt alle Charakterziige

und Handlungen der Sehids in unsere Gespriche mit ein, nicht nur die posi-
tiven. Wir konnen auch von den negativen Seiten unserer Vorbilder lernen.»
Das Wissen darum, dass die Genoss:innen sich an sie erinnern werden,
wenn sie falle, helfe ihr, weiterzukédmpfen. Insbesondere helfe es ihr auch,
sich zu entwickeln, an sich zu arbeiten, «weil ich weiss, dass sie iiber mich

sprechen werden». Das heisst auf der anderen Seite jedoch nicht, dass sich

in Rojava alle gerne und freiwillig zum Kampf melden. Viele junge Manner
scheinen sich vom Militéardienst driicken zu wollen und geben das auch of-
fen zu.

Auch die Kunst steht im Dienste der Erinnerung. Auf Verkehrskreiseln ste-
hen oft Statuen, die der Sehid gedenken. Regisseur:innen und Gruppen von
Filmschaffenden nehmen sich immer wieder des Themas an. Der Film Riipe-
len Sor zum Beispiel, der kiirzlich in Qamislo zu sehen war, zeigt die Ge-
schichte einer Journalistin und Dichterin aus Bakur, die nach Rojava kommt
und sich dann entschliesst, hier zu kdmpfen. Der Film und seine Entste-
hungsgeschichte zeigen exemplarisch, wie Erinnerungskultur hier alles

62 WIDERSPRUCH 79/22 — ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



durchdringt: Wéhrend der Film urspriinglich an die Lebensphase der Dich-
terin erinnern wollte, die sie in Rojava verbracht hatte, bekam er, noch bevor

er zum ersten Mal gezeigt wurde, eine ganz andere Dimension: 2017 starb
Nijiyan Erhan, die Hauptdarstellerin, wahrend sie im $engal als Journalistin
arbeitete, bei einem Feuerwechsel und wurde so zur Sehid - und der Film
damit auch zu einem Erinnerungsfilm an sie. Als der Film in Qamislo gezeigt
wurde, l10ste er Ergriffenheit unter den Anwesenden aus, denn die Mutter Er-
hans, die im Film die Rolle einer $ehid-Mutter verkérperte, war nun tatséch-
lich Sehid-Mutter geworden.

AYSA
0ZKAN

S o
OIRSKA Spupgy
WHB!C FIRE 15

Sehid-Friedhof in Qamislo

Wer erinnert? Wessen wird gedacht?

In der «westlichen» Erinnerungskultur wird vor allem der Anfiihrer oder
herausragender Personlichkeiten gedacht. Im Vergleich dazu ist die Erinne-
rung hier sozusagen demokratisiert. Sehid ist nicht nur, wer eine herausra-
gende Leistung vollbracht hat, sondern wer kiimpfte oder sich im weitesten
Sinn fiir die Befreiungsbewegung engagierte. $ehid ist nicht nur, wer bei ei-
ner tollkithnen Aktion ums Leben kam, sondern auch wer in der Bewegung
organisiert war. In meiner Zeit in Rojava starb Heval Isyan, eine Transfrau,

63




die bei der MLKP organisiert war. Sie fiel nicht im Kampf oder durch einen
der hdufigen Drohnenangriffe der tiirkischen Armee, sondern an Covid-19.
Am wiirdevollen Gedenken und an der Abschiedsfeier dnderte das nichts.
Zusammen mit drei anderen $Sehids — einer davon fiel im Februar bei der Be-
kampfung des Aufstands der 1S-Héftlinge in Heseké — wurde ihr Sarg in ei-
nem langen Autokorso von der Leichenhalle zum $ehid-Friedhof von He-
seké gebracht. Hunderte Menschen folgten den Sérgen, mit Fahnen und Pa-
rolen, lauschten den Reden und waren mit Tranen, Wut und Kampfgeist
dabei, als die Sérge in die Erde versenkt wurden. Sicher gibt es auch inner-
halb der $ehids eine gewisse Priorisierung, nicht von allen $ehids hingen
Bilder in den Strassen, auch sind manche grosser, manche kleiner.

In ihrem Text «Geschlecht und kulturelles Geddchtnis» stellt Aleida Ass-
mann (2016) fest, dass es die Frauen sind, die fiir das Gedenken an die Toten
verantwortlich sind. Auf der anderen Seite gedenkt die Gesellschaft vor al-
lem der Manner, vergisst aber die Frauen. Auf Rojava trifft diese Beobach-
tung nicht zu. Weibliche und ménnliche Sehids scheinen in gleichem Masse
in Erinnerung gehalten zu werden. Zwar gibt es aufgrund der weiterhin vor-
herrschenden Geschlechterstereotypen viel mehr Ménner, die gefallen sind.
Die Rolle der Frauen im Kampf wird hingegen immer wieder herausgestri-
chen, gerade um gegen die stereotypen und traditionellen Rollen vorzuge-
hen. Das zeigen Beispiele wie der oben erwdhnte Film oder Statuen wie die
von Sehid Arin Mirkan? in Kobané.

Die $ehids sind Teil des Kollektivgedadchtnisses und Teil der kurdischen
Identitét.

Die Miitter der Sehids nehmen aber doch eine spezielle Rolle ein. Ich
treffe Stiad in ihrem Haus in Dérik. Sie erzahlt von ihrer Tochter, Sehid Hev-
rin Xelef, die wahrend der tiirkischen Invasion von 2019 in der Ndhe von Seré
Kaniyé umgebracht wurde. Sie war Generalsekretérin der Future Syria Party
(Partiya Striya Péserojé), die sich insbesondere fiir das friedliche Zusam-
menleben der verschiedenen Volker einsetzte. Selbst sehr engagiert in Ver-
einen und in der Nachbarschaft, will Stiad als Sehid-Mutter nicht Hilfe von
anderen, sondern Hilfe leisten. Und auch sie sagt: «Ich gehe den Weg weiter,
den meine Tochter begonnen hat.» Und: «Blut kann nicht mit Blut gewa-
schen werden. Irgendwann werden wir alle, alle Volker der Region, uns die
Hand reichen und zusammen am Tisch sitzen.»

64 WIDERSPRUCH 79/22 — ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



Retrospektiv und prospektiv

Das Gedenken ist retrospektiv. Im Gedenken schaut man zuriick auf Vergan-
genes, auf Tote. Gleichzeitig ist das Gedenken aber auch prospektiv, weil die-
jenigen, die gedenken, auch vorwérts schauen auf die Zeit, in der ihrer ge-
dacht werden wird. Auf die Situation in Rojava bezogen, zeigt sich diese pro-
spektive Funktion besonders deutlich. Wahrend Erinnerungen an die Sehids

ausgetauscht werden, riickt immer wieder auch in den Fokus, was in Zukunft

sein wird. Da ist Zilans Wille, sich zu verbessern, und ihre Motivation fiir die

tédgliche politische Arbeit, weil sie weiss, dass die anderen sich im Falle ihres

Todes daran erinnern werden. Da ist auch Redwans Wissen darum, dass er
jederzeit fallen kann und entsprechend die Akzeptanz seines verlorenen

Arms. Das Gedenken entfaltet sich prospektiv also doppelt: im Bewusstsein

um den eigenen jederzeit moglichen Tod und im Einfluss auf den eigenen

Kampf durch das Wissen darum, dass man nicht vergessen werden wird -
und dass der eigene Tod wiederum andere in ihrem Kampf bestérken wird.

Was im Kampf auch hilft, ist das Wissen darum, Teil eines grosseren Ganzen
zu sein und fiir eine grossere Sache zu kdmpfen. Es fillt im Gespréach mit
ehemaligen Kampfer:innen immer wieder auf, dass sie nicht nur die Motiva-
tion der eigenen Seite loben, sondern auch die der IS-Kdmpfer, denn auch
diese setzen sich fiir etwas Grosseres ein und nicht fiir ihren individuellen
Nutzen, abgesehen vielleicht vom Versprechen eines Direktflugs ins Para-
dies. Ganz im Gegensatz zu den tiirkischen Soldaten, die weder ihr Land,
ihre Familie, noch ihren Platz im Paradies verteidigen, sondern kampfen,
weil sie dazu gezwungen werden, sei es durch die Wehrpflicht oder aus wirt-
schaftlichen Griinden.

In diesem Zusammenhang ist es interessant, einen Blick auf die (mog-
liche oder unmégliche) Erinnerungskultur auf der Gegenseite zu werfen.
Wihrend an militdrischen oder polizeilichen Checkpoints auf den Strassen
Bakurs (Nordkurdistan, Tiirkei) der toten Kameraden mit dhnlichen Bildern
gedacht wird, wie sie in Rojava fiir die Sehids beniitzt werden, wird ein Ge-
denken in anderen Bereichen verunmaglicht. So beauftragt die tiirkische
Armee im Angriff auf die Guerillagebiete in Bagur (Siidkurdistan, Irak) nicht
die reguldren Soldaten. Denn das wiirde bedeuten, dass die Armee jeden
einzelnen Gefallenen melden miisste, was nicht nur der Moral der Truppe,
sondern insbesondere auch der Kriegsbereitschaft der eigenen Bevolkerung
schaden wiirde. Stattdessen werden Vertrige mit Kémpfern abgeschlossen,
in denen diese darauf verzichten, dass ihr Tod im Kampf kommuniziert wer-
den muss.

65



Es ist offensichtlich, dass Erinnerungskultur in Rojava ein wichtiger Teil der
gesellschaftlichen Strukturen ist. Sie wird nicht nur durch Einzelpersonen

aufrechterhalten, sondern vor allem durch Organisationen und Institutio-
nen, die sich entweder spezifisch mit dem Thema Erinnerung beschéftigen

oder das als Teil ihrer Aktivititen sehen. Dies nicht zuletzt, weil die Struktu-
ren durch Menschen aufgebaut und verteidigt wurden, die unterdessen ge-
fallen sind. Das zeigt auch, wie wichtig die Organisierung ist: Ohne sie

konnte ein Erinnern in diesem Mass nicht stattfinden, weil sich Einzelperso-
nen einzig an Menschen im eigenen Bekanntenkreis und an «herausragende

Personlichkeiten» erinnern wiirden, derer auch in anderen Kulturen ge-
dacht wird. Die Organisierung hingegen erlaubt es, dass niemand vergessen

geht und dass das Erinnern auch tiber die Jahre nicht abnimmt. Im Gegen-
satz zur Schweizer Linken, wo Militante abgesehen von einem engen Kreis

von Freund:innen nach ihrem Tod schnell vergessen werden, sodass niachste

Generationen die Namen der Verstorbenen nicht mehr kennen und im

Stadtbild nichts an sie erinnert.

Anmerkungen

1 Aufgrund des hauptsiachlich religiosen 2 Laut Wikipedia Zahl von 2004.
Gebrauchs des Worts «Martyrer» im Deut-
schen verwende ich im Folgenden den kurdi-
schen Begriff.

3 Arin Mirkan (1994-2014) war eine Kdmpferin
der Frauenverteidigungseinheit YPJ. Sie
starb bei der Befreiung von Kobané.

Literatur

Assmann, Aleida, 2006: Geschlecht und kultu-
relles Gedéchtnis. In: Degele, Nina / Jurt,
Joseph / Manske, Eva (Hg.): Erinnern und
Geschlecht. Band I. Freiburg i. Br., 29-46

66 WIDERSPRUCH 79/22 — ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



	Şehîd namirin - Märtyrer:innen sterben nicht : Erinnerungskultur in Rojava

