
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 79

Artikel: ehîd namirin - Märtyrer:innen sterben nicht : Erinnerungskultur in
Rojava

Autor: König, Hans-Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Christian König

Sehîdnamirin -
Märtyrerinnen sterben
nicht
Erinnerungskultur in Rojava

Sie hängen an Kreuzungen und entlang der Strassen oder an Checkpoints

von Rojava, der Autonomen Administration Nordostsyrien: Bilder von Männern

und Frauen mit ihren Namen, und davor steht Çehîd, aufDeutsch Märtyrer

an.1 Einige der Plakate sehen neu aus, andere sind verblasst. Es sind

Fotografien von Kämpfer :innen, die im Kampf um die Freiheit Rojavas und

allgemein im kurdischen Befreiungskampf ums Leben gekommen sind. Sie

fielen im Kampf gegen den sogenannten Islamischen Staat (IS) oder die

türkische Besatzung von Teilen von Rojava. Diese Bilder sind das Auffallendste

innerhalb der Erinnerungskultur, die nicht allein in der kurdischen, sondern

auch in der arabischen, assyrischen oder armenischen Bevölkerung
Nordostsyriens lebendig gehalten wird. Sie haben eine eigene Ästhetik: eine

Porträtfotografie des/der Çehîds, oft in Militärkleidung, darüber das Zeichen

der militärischen Einheit, für die er oder sie gekämpft hatte. In den meisten

Fällen sind das die YPG (Yekîneyên Parastina Gel, Volksverteidigungseinheiten)

und YPJ (Yekîneyên Parastina Jin, Frauenverteidigungseinheiten), aber

auch kleinere Einheiten, die entweder eine bestimmte ideologische Richtung

vertreten wie die TÎKKO (Türkiye Isci ve Köylü Kurtuluç Ordusu, Arbeiter-

und Bauernbefreiungsarmee der Türkei) oder MLKP (Marxist Leninist
Komünist Parti) respektive solchen, die aus Kämpfer:innen einer bestimmten

Ethnie zusammengesetzt sind. Die Bilder hängen nicht nur im öffentlichen

Raum, sondern auch in den Wohnzimmern der Angehörigen, bei

Freundinnen und Bekannten.

59



Etwas ausserhalb des Zentrums von Qamiçlo liegt der Çehîd-Friedhof der

etwa 200000 Einwohner :innen zählenden Stadt.2 Circa 950 weisse Gräber,

zum Teil verziert mit Fotos, reihen sich hier aneinander. Es sind die Gräber

der lokalen Sehids. Das eingezäunte Gebiet ist sehr gepflegt und im Gegensatz

zu den Strassen Qamiçlos sauber. Sogar das Rauchen ist auf dem
Gelände verboten. Jeden Monat findet auf dem Friedhof eine Veranstaltung
zum Gedenken an die §ehîds statt, die in diesem Monat ihren Todestag
haben - im März sind es beispielsweise hundert Gefallene. Etwa doppelt so

viele Menschen, Angehörige und Freundunnen, nehmen an den Feierlichkeiten

teil. Sie sitzen auf Stühlen vor der Bühne, einige haben die Bilder ihrer
verstorbenen Angehörigen mitgebracht. Es werden Reden gehalten, danach

werden die Namen aller Çehîds aufgerufen und die Familien kommen eine

nach der anderen nach vorne und nehmen einen Umschlag mit einem Bild
und ein paar Worten zum Çehîd in Empfang.

Mütter von Çehîds an einer Demonstration in Qamiçlo gegen den Angriff der Türkei gegen die
Guerilla

60 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT



Weiterkämpfen ist Erinnern
Die Federasyona Gaziyên Bakur u Rojhilatê Sûriyê (Verband der Verwundeten

Nord- und Ostsyriens) ist der Dachverband der Lokalgruppen, die sich

um die verwundeten Kämpfeninnen der Befreiungsbewegung kümmern.
Ich besuche den Verband zusammen mit meinem Übersetzer an ihrem Sitz

in einem Aussenquartier Qamiçlos. In einem geräumigen Wohnzimmer werden

wir von Heval Sosan freundlich empfangen; sie, eine ehemalige Kämpferin,

die im Einsatz ihren rechten Arm verloren hat, wird mir zwei Interviewpartner

vermitteln.
Der eine ist Redwan: Er kommt aus Bakur, dem offiziell zur Türkei

gehörenden Teil der kurdischen Gebiete. Als der IS die kurdischen Gebiete in
Syrien angriff, kam er hierher. «Ich konnte es nicht mit meinem Gewissen

vereinbaren, tatenlos zuzuschauen», sagt er. Er trat den Asayiç bei, einer

Truppe, die Polizeifunktionen übernimmt. Mit ihnen kämpfte er in verschiedenen

Teilen Rojavas gegen den IS. Auch an der Befreiung des Sengal war er

beteiligt, als die kurdischen Verbände den Genozid des IS an denJesid:innen

im Nordirak stoppten und einen Fluchtkorridor nach Rojava öffneten. 2015

verlor er bei einem Angriff des IS auf einen Stützpunkt im Industriegebiet
von Qami§lo seinen linken Arm. Fünfzehn Zivilist:innen und zehn Asayiç
starben. «Die Çehîds sind uns heilig», sagt er. «Wenn jemand aus meinem
Umfeld als Çehîd fällt, verringert das meine Moral nicht, es steigert sie. Es ist
nicht so, dass ich dabei glücklich bin, aber es stärkt meine Beziehung zu
dem, wofür ich kämpfe.»

Dieses «wofür?» - das ist die Selbstbestimmung des kurdischen Volkes,

das seit Jahrhunderten fremdbestimmt wird. Im Kontext von Rojava bedeutet

es aber auch der Aufbau des «demokratischen Konföderalismus», einer

neuen Gesellschaft, die auf Frauenbefreiung, Ökologie und dem demokratischen

Zusammenleben der Völker beruht. Diese Vision Abdullah Öcalans

wird seit zehn Jahren in Rojava umgesetzt - ständig attackiert von den

benachbarten Mächten, insbesondere vom türkischen Staat.

Alle Kämpfer:innen, fährt Redwan fort, lebten im Bewusstsein, dass

sie jederzeit getötet werden könnten. «Als ich verletzt im Spital aufwachte

und sie mir sagten, ich hätte meinen Arm verloren, war ich nicht
schockiert.» Es sei wichtig zu wissen, dass die Überlebenden die Çehîds in

Erinnerung behalten. «Aber noch wichtiger ist zu wissen, dass sie weiterkämpfen

werden.»

Das Gedenken an die Çehîds ist nicht auf die offiziellen Gedenktage
beschränkt. Nicht auf das Niederlegen von Blumen auf den Gräbern, nicht auf

61



Zeremonien und Reden - so wichtig diese auch sind. «Wir erinnern uns jede
Sekunde an sie. Alle Errungenschaften sind auf dem Blut der Märtyrer
errichtet. Auch den Aufbau des Verbands der Verwundeten haben die Çehîds

mit ihrem Blut bezahlt. Daran denken wir immer. Dass wir diesen Verband

verteidigen, ist auch eine Form, die Çehîds zu würdigen.»
Abu Dilo, sechzigJahre alt, ist ebenfalls ein ehemaliger Kämpfer, der für

den Verband arbeitet. Auf seinem Smartphone zeigt er uns ein Bild in der

typischen Ikonografie: Es sind die §ehids seiner Familie. Er hat im Kampf
seinen Sohn und seinen Bruder, einen Cousin und fünf Nichten und Neffen

verloren. «Wenn du [...] wirklich eines Çehîds gedenken willst, musst du ihr
Werk weiterführen. Jedes Mal, wenn du einen Fortschritt machst in den

Institutionen, für die sie mit ihrem Blut bezahlt haben, denkst du an sie und

gehst aufdem Weg weiter, den sie beschritten haben. Wenn wir Rückschritte

machen, scheitern wir auch an der Verpflichtung ihnen gegenüber.»

Zilan hat in der Schweiz eine Lehre als Pflegefachfrau abgeschlossen. Durch
ihre Familie, die aus der Türkei stammt, früh politisiert, trat sie schon in der

Schweiz einer kommunistischen Partei bei. 2016 kam sie nach Rojava und

kämpfte an verschiedenen Orten. «Wenn wir zusammensitzen, sprechen

wir über Erinnerungen», erzählt sie mir. «Wir tauschen uns über unsere

Erinnerungen an die Çehîds aus. Sie dienen uns als Vorbilder. 2018 oder 2019

gab es einen Umschwung: Seither beziehen wir vermehrt alle Charakterzüge
und Handlungen der Çehîds in unsere Gespräche mit ein, nicht nur die

positiven. Wir können auch von den negativen Seiten unserer Vorbilder lernen.»

Das Wissen darum, dass die Genossünnen sich an sie erinnern werden,

wenn sie falle, helfe ihr, weiterzukämpfen. Insbesondere helfe es ihr auch,
sich zu entwickeln, an sich zu arbeiten, «weil ich weiss, dass sie über mich

sprechen werden». Das heisst auf der anderen Seite jedoch nicht, dass sich

in Rojava alle gerne und freiwillig zum Kampf melden. Viele junge Männer
scheinen sich vom Militärdienst drücken zu wollen und geben das auch
offen zu.

Auch die Kunst steht im Dienste der Erinnerung. AufVerkehrskreiseln
stehen oft Statuen, die der Çehîd gedenken. Regisseur :innen und Gruppen von
Filmschaffenden nehmen sich immer wieder des Themas an. Der Film Rûpe-

len Sor zum Beispiel, der kürzlich in Qamiçlo zu sehen war, zeigt die

Geschichte einerJournalistin und Dichterin aus Bakur, die nach Rojava kommt
und sich dann entschliesst, hier zu kämpfen. Der Film und seine

Entstehungsgeschichte zeigen exemplarisch, wie Erinnerungskultur hier alles

62 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT



durchdringt: Während der Film ursprünglich an die Lebensphase der Dichterin

erinnern wollte, die sie in Rojava verbracht hatte, bekam er, noch bevor

er zum ersten Mal gezeigt wurde, eine ganz andere Dimension: 2017 starb

Nûjiyan Erhan, die Hauptdarstellerin, während sie im Sengal alsJournalistin
arbeitete, bei einem Feuerwechsel und wurde so zur §ehîd - und der Film
damit auch zu einem Erinnerungsfilm an sie. Als der Film in Qamiçlo gezeigt

wurde, löste er Ergriffenheit unter den Anwesenden aus, denn die Mutter Er-

hans, die im Film die Rolle einer Çehîd-Mutter verkörperte, war nun tatsächlich

Çehîd-Mutter geworden.

§ehîd-Friedhof in Qami§lo

Wer erinnert? Wessen wird gedacht?
In der «westlichen» Erinnerungskultur wird vor allem der Anführer oder

herausragender Persönlichkeiten gedacht. Im Vergleich dazu ist die Erinnerung

hier sozusagen demokratisiert. Çehîd ist nicht nur, wer eine herausragende

Leistung vollbracht hat, sondern wer kämpfte oder sich im weitesten
Sinn für die Befreiungsbewegung engagierte. §ehîd ist nicht nur, wer bei

einer tollkühnen Aktion ums Leben kam, sondern auch wer in der Bewegung

organisiert war. In meiner Zeit in Rojava starb Heval Isyan, eine Transfrau,

63



die bei der MLKP organisiert war. Sie fiel nicht im Kampf oder durch einen
der häufigen Drohnenangriffe der türkischen Armee, sondern an Covid-19.

Am würdevollen Gedenken und an der Abschiedsfeier änderte das nichts.

Zusammen mit drei anderen Sehîds - einer davon fiel im Februar bei der

Bekämpfung des Aufstands der IS-Häftlinge in Hesekê - wurde ihr Sarg in
einem langen Autokorso von der Leichenhalle zum Çehîd-Friedhof von
Hesekê gebracht. Hunderte Menschen folgten den Särgen, mit Fahnen und
Parolen, lauschten den Reden und waren mit Tränen, Wut und Kampfgeist
dabei, als die Särge in die Erde versenkt wurden. Sicher gibt es auch innerhalb

der Çehîds eine gewisse Priorisierung, nicht von allen Sehîds hängen
Bilder in den Strassen, auch sind manche grösser, manche kleiner.

In ihrem Text «Geschlecht und kulturelles Gedächtnis» stellt Aleida
Assmann (2016) fest, dass es die Frauen sind, die für das Gedenken an die Toten

verantwortlich sind. Auf der anderen Seite gedenkt die Gesellschaft vor
allem der Männer, vergisst aber die Frauen. Auf Rojava trifft diese Beobachtung

nicht zu. Weibliche und männliche Çehîds scheinen in gleichem Masse

in Erinnerung gehalten zu werden. Zwar gibt es aufgrund der weiterhin
vorherrschenden Geschlechterstereotypen viel mehr Männer, die gefallen sind.

Die Rolle der Frauen im Kampf wird hingegen immer wieder herausgestrichen,

gerade um gegen die stereotypen und traditionellen Rollen vorzugehen.

Das zeigen Beispiele wie der oben erwähnte Film oder Statuen wie die

von Çehîd Arîn Mîrkan3 in Kobanê.

Die Çehîds sind Teil des Kollektivgedächtnisses und Teil der kurdischen

Identität.
Die Mütter der Çehîds nehmen aber doch eine spezielle Rolle ein. Ich

treffe Süad in ihrem Haus in Dêrik. Sie erzählt von ihrer Tochter, Çehîd Hev-

rin Xelef, die während der türkischen Invasion von 2019 in der Nähe von Serê

Kaniyê umgebracht wurde. Sie war Generalsekretärin der Future Syria Party
(Partiya Sûriya Pêçerojê), die sich insbesondere für das friedliche
Zusammenleben der verschiedenen Völker einsetzte. Selbst sehr engagiert in
Vereinen und in der Nachbarschaft, will Süad als Çehîd-Mutter nicht Hilfe von
anderen, sondern Hilfe leisten. Und auch sie sagt: «Ich gehe den Weg weiter,
den meine Tochter begonnen hat.» Und: «Blut kann nicht mit Blut gewaschen

werden. Irgendwann werden wir alle, alle Völker der Region, uns die

Hand reichen und zusammen am Tisch sitzen.»

64 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT



Retrospektiv und prospektiv
Das Gedenken ist retrospektiv. Im Gedenken schaut man zurück auf Vergangenes,

aufTote. Gleichzeitig ist das Gedenken aber auch prospektiv, weil

diejenigen, die gedenken, auch vorwärts schauen auf die Zeit, in der ihrer
gedacht werden wird. Auf die Situation in Rojava bezogen, zeigt sich diese

prospektive Funktion besonders deutlich. Während Erinnerungen an die Sehids

ausgetauscht werden, rückt immer wieder auch in den Fokus, was in Zukunft
sein wird. Da ist Zilans Wille, sich zu verbessern, und ihre Motivation für die

tägliche politische Arbeit, weil sie weiss, dass die anderen sich im Falle ihres

Todes daran erinnern werden. Da ist auch Redwans Wissen darum, dass er

jederzeit fallen kann und entsprechend die Akzeptanz seines verlorenen

Arms. Das Gedenken entfaltet sich prospektiv also doppelt: im Bewusstsein

um den eigenen jederzeit möglichen Tod und im Einfluss auf den eigenen

Kampf durch das Wissen darum, dass man nicht vergessen werden wird -
und dass der eigene Tod wiederum andere in ihrem Kampfbestärken wird.

Was im Kampf auch hilft, ist das Wissen darum, Teil eines grösseren Ganzen

zu sein und für eine grössere Sache zu kämpfen. Es fällt im Gespräch mit
ehemaligen Kämpfer:innen immer wieder auf, dass sie nicht nur die Motivation

der eigenen Seite loben, sondern auch die der IS-Kämpfer, denn auch

diese setzen sich für etwas Grösseres ein und nicht für ihren individuellen

Nutzen, abgesehen vielleicht vom Versprechen eines Direktflugs ins Paradies.

Ganz im Gegensatz zu den türkischen Soldaten, die weder ihr Land,
ihre Familie, noch ihren Platz im Paradies verteidigen, sondern kämpfen,-
weil sie dazu gezwungen werden, sei es durch die Wehrpflicht oder aus

wirtschaftlichen Gründen.

In diesem Zusammenhang ist es interessant, einen Blick auf die (mögliche

oder unmögliche) Erinnerungskultur auf der Gegenseite zu werfen.

Während an militärischen oder polizeilichen Checkpoints auf den Strassen

Bakurs (Nordkurdistan, Türkei) der toten Kameraden mit ähnlichen Bildern

gedacht wird, wie sie in Rojava für die Çehîds benützt werden, wird ein
Gedenken in anderen Bereichen verunmöglicht. So beauftragt die türkische

Armee im Angriff aufdie Guerillagebiete in Basur (Südkurdistan, Irak) nicht
die regulären Soldaten. Denn das würde bedeuten, dass die Armee jeden
einzelnen Gefallenen melden müsste, was nicht nur der Moral der Truppe,
sondern insbesondere auch der Kriegsbereitschaft der eigenen Bevölkerung
schaden würde. Stattdessen werden Verträge mit Kämpfern abgeschlossen,

in denen diese daraufverzichten, dass ihr Tod im Kampfkommuniziert werden

muss.

65



Es ist offensichtlich, dass Erinnerungskultur in Rojava ein wichtiger Teil der

gesellschaftlichen Strukturen ist. Sie wird nicht nur durch Einzelpersonen
aufrechterhalten, sondern vor allem durch Organisationen und Institutionen,

die sich entweder spezifisch mit dem Thema Erinnerung beschäftigen
oder das als Teil ihrer Aktivitäten sehen. Dies nicht zuletzt, weil die Strukturen

durch Menschen aufgebaut und verteidigt wurden, die unterdessen
gefallen sind. Das zeigt auch, wie wichtig die Organisierung ist: Ohne sie

könnte ein Erinnern in diesem Mass nicht stattfinden, weil sich Einzelpersonen

einzig an Menschen im eigenen Bekanntenkreis und an «herausragende
Persönlichkeiten» erinnern würden, derer auch in anderen Kulturen
gedacht wird. Die Organisierung hingegen erlaubt es, dass niemand vergessen

geht und dass das Erinnern auch über die Jahre nicht abnimmt. Im Gegensatz

zur Schweizer Linken, wo Militante abgesehen von einem engen Kreis

von Freunddnnen nach ihrem Tod schnell vergessen werden, sodass nächste

Generationen die Namen der Verstorbenen nicht mehr kennen und im
Stadtbild nichts an sie erinnert.

Anmerkungen

i Aufgrund des hauptsächlich religiösen
Gebrauchs des Worts «Märtyrer» im
Deutschen verwende ich im Folgenden den kurdischen

Begriff.

2 Laut Wikipedia Zahl von 2004.

3 Arîn Mîrkan (1994-2014) war eine Kämpferin
der FrauenverteidigungseinheitYPJ. Sie
starb bei der Befreiung von Kobanê.

Literatur
Assmann, Aleida, 2006: Geschlecht und kultu¬

relles Gedächtnis. In: Degele, Nina/Jurt,
Joseph / Manske, Eva (Hg.): Erinnern und
Geschlecht. Band I. Freiburg i. Br., 29-46

66 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT


	Şehîd namirin - Märtyrer:innen sterben nicht : Erinnerungskultur in Rojava

