Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 79

Artikel: Das Tabu der Nakba in der européaischen Geschichtsschreibung :
Erinnerung und ihre Folgen fur Palastinenserinnen in Deutschland und
der Schweiz

Autor: El Bulbeisi, Sarah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sarah El Bulbeisi

Das Tabu der Nakba

in der européaischen
Geschichtsschreibung

Erinnerung und ihre Folgen fiir PaldastinenserInnen in
Deutschland und der Schweiz

Dem Trauma der Vertreibung von mindestens 800 0ooo PaldstinenserInnen
von 1947/1948 — etwa die Hélfte der Gesamtbevolkerung im historischen
Paldstina — wird in der palédstinensischen Erinnerungskultur mit «Nakba»
(Katastrophe) gedacht. Diese Bezeichnung wird auch verwendet, um die Ge-
walt zu benennen, der die PalédstinenserInnen seit 1947/48 ausgesetzt sind:
eine seit Jahrzehnten andauernde systematische Vertreibung aus dem his-
torischen Paldstina (dem heutigen Israel sowie den besetzten Gebieten
Gaza und Westbank, inkl. Ostjerusalems) und die kontinuierliche Zersto-
rung der paléstinensischen Gesellschaft. Diese ethnische Sduberung steht
in einem direkten Zusammenhang mit dem europiischen Nationalsozialis-
mus, weil Jiidinnen und Juden nach der Shoa in Paldstina eine neue Heimat
in einem jiidischen Staat finden sollten. Die Vertreibung von Paléstinen-
serlnnen sollte eine jiidische demografische Mehrheit sicherstellen.
Obwohl die Nakba und das Nichteingreifen der internationalen Staa-
tengemeinschaft eine direkte Folge des Holocaust sind, ist die Geschichte
von systematischer Vertreibung und Siedlerkolonialismus nicht Teil der
europdischen und insbesondere deutschen kollektiven Erinnerung.' Die
Ausgrenzung der paldstinensischen Gewalterfahrung aus der européischen
Nachkriegsgeschichte war notwendig, um die rassifizierende Gewalt an die-
ser Bevolkerungsgruppe zu verdecken und so das offizielle européische Nar-
rativ, dass die Gewalt der Shoa sowohl Vergangenheit als auch gesiihnt sei,
aufrechterhalten zu kénnen. Nur so war es moglich, sich als neues, mora-

51



lisch integres Europa zu positionieren. Dieser Artikel beruht auf den Ergeb-
nissen meiner Dissertation (El Bulbeisi 2020)* und zeigt die Folgen der systema-
tischen Vertreibung und Unterdriickung sowie der selektiven europdischen
Politik des zentralen Erinnerns der Shoa und des Vergessens der Nakba fiir
PaldstinenserInnen in Deutschland und in der Schweiz auf. Er zeigt, wie sich
in der Tabuisierung paléstinensischer Gewalterfahrung und der Kriminali-
sierung paldstinensischen Aktivismus die Gewalt der Vertreibung wieder-
holt und wie sich dieses Trauma in die Beziehung zwischen paldstinensi-
schen Eltern und ihren Kindern einschreibt und Leben sowie Zuginge zu
Selbst und Welt prigt.

Migration nach Europa

Viele meiner GesprichspartnerInnen wurden 1948 als Kinder aus Paléstina

vertrieben oder sind Kinder von 1948 Vertriebenen. Die Angehérigen der
Elterngeneration migrierten in die Schweiz und nach Deutschland, um zu

arbeiten, zu studieren und sich fiir die Rechte der PalédstinenserInnen einzu-
setzen. Sie waren vom Wunsch beseelt, die personliche und kollektive Ver-
treibungserfahrung riickgdngig zu machen und die Gastgesellschaften

durch Offentlichkeitsarbeit auf die Not der PaldstinenserInnen aufmerksam

zumachen. Nach der Besatzung von Gaza und Westbank und der Annexion

Ostjerusalems im Jahr 1967 wurden viele von ihnen zu Gefliichteten sur

place und zum zweiten Mal zu Betroffenen von Vertreibung, wenn auch die-
ses Mal auf indirekte Weise: sie durften nicht mehr nach Hause zuriickkeh-
ren. Dabei kam dasselbe volkerrechtswidrige israelische Biirgerrechtsgesetz

wie nach der Nakba von 1947/1948 zum Zug, das alle zum Zeitpunkt der Er-
oberung beziehungsweise Besatzung abwesenden PaléstinenserInnen als

Fremde betrachtete und ihnen deshalb das Recht auf Riickkehr verwehrte.

Reaktion der Gastnationen

Die Tabuisierung der paléstinensischen Vertreibungserfahrungen im 6ffent-
lichen Diskurs und der kollektiven Erinnerung in Deutschland und der
Schweiz wurde durchgesetzt und aufrechterhalten durch die Kriminalisie-
rung von paléstinensischem Aktivismus (vorwiegend Bewusstseinsbildung),
was sich in Uberwachung, Zensur, Ausweisungen und der Fragmentierung
palédstinensischer Netzwerke dusserte. Nach der Geiselnahme von Miinchen
19723 wurden diese Praktiken intensiviert. Hunderte Palastinenser wurden
nach der Geiselnahme im Rahmen einer Kollektivstrafe gewaltsam und ge-

52 WIDERSPRUCH 79/22 —ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



gen geltendes deutsches Recht, das heisst ohne Gerichtsverhandlung, aus

Deutschland ausgewiesen. Diese Massenausweisungen stellten die grosste

Abschiebungswelle von Menschen arabischer Herkunft aus Deutschland

dar. Hierfiir reichte es aus, als Student an der Universitéit Offentlichkeitsar-
beit betrieben zu haben. Selbst mit deutschen Frauen verheiratete Manner
mussten das Land verlassen. Viele kamen auf diesem Wege in die Schweiz,
weil sie nicht nach Palastina zuriickkehren durften. Zusétzlich zu den
widerrechtlichen Deportationen wurden palédstinensische Strukturen zer-
schlagen, Arbeiterverbiande und Studentenorganisationen aufgel6st und

Versammlungsverbote auferlegt. Hinzu kommt die Zensur von Veranstal-
tungen iiber Raumverbote fiir Vereine, Organisationen oder Personen, wel-
che die menschenrechtliche Situation in Paldstina/Israel aufzeigen oder der
Nakba gedenken wollen.* Auch in der Schweiz waren Praktiken der Uber-
wachung bis zum Ende des Kalten Kriegs an der Tagesordnung. Von allen

PaldstinenserInnen wurden sogenannte Fichen, Staatsschutzakten, ange-
legt, selbst wenn sie nicht politisch oder gesellschaftlich aktiv waren. In die-
sen wurden Uberwachungsdaten selbst iiber intimste Bereiche des Lebens

festgehalten. Seit dem Ende des Kalten Kriegs wird im Kampf um OI und
Rohstoffe der Islam global als Feindbild geférdert. In diesem Zusammen-
hang werden PalédstinenserInnen — besonders seit 9/11 — verstédrkt als musli-
mische Extremisten gebrandmarkt.

Dieser Unterdriickung, Zensur und Stigmatisierung zugrunde liegt oft-
mals eine Gleichsetzung von palédstinensischem Aktivismus mit Antisemi-
tismus. Dieser Zusammenhang wird insbesondere seitens medialer Bericht-
erstattung immer wieder hergestellt. Deutschland ist durch die national-
sozialistischen Verbrechen in eine Schuld verstrickt, die nicht wieder
gutgemacht werden kann und gerade deshalb gerne abgewehrt und auf die
PaldstinenserInnen projiziert wird. Zudem hat Deutschland die politische
und 6konomische Macht, seine Geschichte und Erinnerungspolitik (auch in
die Schweiz) zu exportieren. Auch die Schweiz war durch die wirtschaftliche
Zusammenarbeit mit Nazi-Deutschland, ihre restriktive Fliichtlingspolitik
und die Frontenbewegung in den Nationalsozialismus involviert. Nach dem
Zweiten Weltkrieg konnte sich die Schweiz zudem gut mit dem jungen Staat
Israel identifizieren: eine kleine Demokratie mit einer wehrhaften Armee,
von Feinden umzingelt. «Ein kleines Land fiir ein kleines Land» wurde oft
beteuert.

In der Gewalt, welcher die PaldstinenserInnen in Westeuropa ausge-
setzt waren und bis heute sind, wiederholt sich die israelische physische Ge-
walt - die Zerstorung palastinensischer Gesellschaft und Identitit — auf

53



symbolische Weise: Die palédstinensische Gewalterfahrung wird von Staat
und Gesellschaft weder anerkannt noch betrauert. Dies gelingt im Wesent-
lichen tiber eine Opfer-Tater-Dichotomie, in der PaldstinenserInnen auf die
Position des Titers fixiert werden. Sie werden in immer neuen Variationen
als bedrohliche «Wilde», Terroristen, islamistische Extremisten und Anti-
semiten, Israel als Opfer und Teil der sogenannten christlich-jiidischen,
abendldndischen Kultur und Wertegemeinschaft gegeniibergestellt. In
dieser Adaption des israelischen Staatsnarrativs in Deutschland und der
Schweiz erscheint die Gewalterfahrung von PalistinenserInnen als gerecht-
fertigt und selbstverschuldet. Paldstinenserlnnen werden so zu Menschen,
die verdientermassen aus der politisch-rechtlichen Gemeinschaft verbannt
werden und legitimerweise Gewalt erleiden. Die Sichtbarkeit paldstinen-
sischer Identitdt und Geschichte, aber auch palastinensische Erinnerungs-
kultur - das Gedenken an die Nakba — werden unterdriickt und krimina-
lisiert.

Folgen der Tabuisierung von Geschichte fiir die Identitéit

Die fehlende Anerkennung ihrer Vertreibungserfahrung und die Krimina-
lisierung ihres Aktivismus fiihrten bei vielen PalédstinenserInnen zu Gefiih-
len wie Scham, Schuld, Melancholie und Angst, aber auch zu Wut und
Trauer. Dies wirkte re-traumatisierend. Wer nicht als (betrauernswerter)
Mensch betrachtet wird, erleidet eine Derealisierung (Butler 2004): ein Sich-
Unwirklich-Fiithlen. Um der Verletzung zu entgehen, Beschiamung anstelle
von Anerkennung von Leid zu erfahren, begannen die Betroffenen, ihr Palas-
tinensischsein zu verneinen. Sie zogen sich aus der Gesellschaft und selbst
aus der Familie und von FreundInnen zuriick. Die gefiihlte Unsichtbarkeit
der Eltern iibersetzte sich oft in eine emotionale Abwesenheit in der Bezie-
hung zu ihren Kindern. Dies priagte die Angehorigen der zweiten Migra-
tionsgeneration stark und spielte eine bedeutende Rolle bei der Weitergabe
der elterlichen Gewalterfahrung an sie: Um (die besonders fiir Kinder le-
bensnotwendige) Beziehung zu den Eltern zu erhalten, mussten sie diesen
erst einmal helfen, sich wieder als Subjekte zu fiithlen. Dies fiihrte in gewis-
sem Sinne zur Umkehr der sozialen Rollen zwischen Eltern und Kindern.
Die Kinder von palastinensischen MigrantInnen sind jedoch nicht nur
gepragt von der Geschichte der Eltern, die ihre Spuren in der Beziehung zu
den Kindern hinterliess, sondern auch von der eigenen Erfahrung von
Nicht-Anerkennung und Kriminalisierung in den Gesellschaften, in denen
sie aufgewachsen sind. Diese Gewalt erreichte ihren Hohepunkt wihrend

54 WIDERSPRUCH 79/22 — ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



der israelischen Gaza-Offensive von 2014. Gleichzeitig mit der riicksichtslo-
sen israelischen Militiroffensive, die sich hauptséchlich gegen die palésti-
nensische Zivilbevolkerung von Gaza richtete und in den deutschen und

Schweizer Leitmedien mehr oder weniger als Verteidigungskrieg dargestellt

wurde, intensivierte sich auch die Diskriminierung von PaléstinenserInnen

in Deutschland und der Schweiz. PaldstinenserInnen, die sich als solche 6f-
fentlich sichtbar machten und/oder die israelische Militargewalt kritisier-
ten, wurden als AntisemitInnen stigmatisiert. Fiir viele Angehorige der zwei-
ten Generation wurde 2014 deshalb zu einem Wendepunkt. Die Diskrepanz

zwischen der Gewalt der israelischen Armee und der Art und Weise, wie

diese Gewalt in der westlichen Berichterstattung dargestellt und verteidigt

wurde, empfanden viele als Schock. Wiahrend sie bis dahin die Rechtfer-
tigung der israelischen Gewalt gegen PaldstinenerInnen in der westlichen

Offentlichkeit als Unwissenheit interpretiert hatten, deuteten sie diese nun

als Rassismus. Die Gesellschaft, in der sie geboren und aufgewachsen waren,
wurde fiir sie zur Fremde und zum Exil. Der Verdringung und Verneinung
paldstinensischer Identitdt und der Geschichte der Eltern setzten sie in der
Folge zunehmend ein sichtbares Paldstinensischsein entgegen. Sichtbarkeit

wurde fiir sie zu einem notwendigen Akt von Emanzipation und Widerstand,
trotz einer grundsétzlich kritischen Haltung hinsichtlich jeder Form von

Nationalismus. Vielleicht reaktivierten sie gerade deshalb eine Ressource

aus der Zeit ihrer Eltern vor deren Resignation und Riickzug in die Unsicht-
barkeit: den internationalen antikolonialen Befreiungskampf. Wie ihre

Eltern in den 1960er- und 1970er-Jahren stellen sie Paldstinensischsein in

einen internationalen Zusammenhang der Solidaritit mit anderen subal-
ternen Gesellschaftsgruppen. Durch die Einbettung der Unrechtserfahrung

in einen globalen Kontext eréffnet sich die Méglichkeit, Paldstinensischsein

nicht nationalistisch, sondern humanistisch zu denken: als zugehorig zu

einer iibernationalen Erfahrungsgemeinschaft mit einem intersektionalen

Bewusstsein von Unterdriickung.

Aufbruch der zweiten Generation — Ausblick

Es brauchte eine neue Generation, um sich von der Scham zu l6sen, die aus
der Erfahrung struktureller Gewalt resultierte. Dies gelingt den Angehori-
gen der zweiten Generation, weil sie sich von den herrschenden Diskursen
l6sen und nicht mehr wie ihre Eltern isoliert in der Einsamkeit ihrer Erfah-
rung und gefangen in der Melancholie sind. Sie iiberwinden die Angst vor
Sichtbarkeit und politischer Arbeit. Sie bauen soziokulturelle Netzwerke auf,

55



positionieren sich als handlungsméchtige Subjekte einer transnationalen
Diaspora und wirken so der Fragmentierung entgegen. Die Wut, die ihren
Eltern verwehrt wurde, reklamieren sie fiir sich. Sie beginnen, ihre Eltern als
Betroffenengruppe zu begreifen und sich mit deren Geschichte auseinan-
derzusetzen. Auf diese Weise eignen sie sich diese Geschichte als Teil ihrer
eigenen Geschichte an. Die Gewalt, die sie selbst in der Diaspora erfahren,
verkniipfen sie mit dem kolonialen Kontext der PaldstinenserInnen in Palds-
tina/Israel und betten so ihre Erfahrungen in die Erfahrungen von Palésti-
nenserlnnen in Paléstina/Israel ein und formen nicht nur eine transnatio-
nale Identitit, sondern auch ein homogenes Narrativ transnationaler
Unterdriickungserfahrung. Mit ihrem Engagement - vor allem durch die
Anerkennung der Erfahrungen ihrer Eltern - gelingt es den Angehorigen der
zweiten Generation ansatzweise, die Eltern als Subjekte wiederherzustellen,
sie aus deren emotionaler Abwesenheit zuriick- und in die Sichtbarkeit hin-
einzuholen. Eltern, die ihre Kinder ehedem von politischer Arbeit fernzuhal-
ten versucht hatten und ihnen die Angst, sichtbar zu sein, libertragen oder
aufgetragen hatten, beginnen, selbst sichtbar zu werden. Die Handlungen
und politischen Aktivitdten von PaldstinenserInnen der zweiten Generation
kann man als Wieder-in-Besitz-Nehmen des Verlorenen, weil sozial Verwor-
fenen bezeichnen, als Akte, sich selbst wieder in Besitz zu nehmen.

Staaten wie Deutschland und die Schweiz sollten die Betroffenen dabei
unterstiitzen und die notwendige Debatte iiber die Mitverantwortung Euro-
pas fiir die paldstinensische Gewalt- und Unrechtserfahrung nicht scheuen.
Paldstinensische Geschichte als Teil der europdischen Geschichte anzuer-
kennen, bedeutet, sie in das européische kollektive Gedéchtnis zu integrie-
ren und dementsprechend zu betrauern. Die Ausgrenzung paldstinensi-
scher Geschichte und die Damonisierung paldstinensischer Identitat und
Erinnerungskultur in Deutschland und in der Schweiz muss hingegen im
Kontext einer europiischen Erinnerungspolitik gesehen werden, welche die
eigene koloniale Geschichte, die eigene Verstrickung in den Nationalsozia-
lismus (wie im Falle der Schweiz) und die anhaltenden rassistischen Struk-
turen systematisch verdrangt.

56 WIDERSPRUCH 79/22 — ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



Anmerkungen

1 Seit etwa 2000 setzt sich die westliche Kolo-
nialismus- und Genozidforschung auch mit
Paléstina/Israel kritisch auseinander. Die
Gewalt an PalédstinenserInnen wird inzwi-
schen mit Konzepten wie Siedlerkolonialis-
mus (Cavanagh/Veracini 2017; Wolfe 2008),
ethnischer Sduberung (Pappe 2007; Wild
2013) und Apartheid (Lowstedt 1999; Soske/
Jacobs 2015; White 2014) betrachtet. Inter-
pretiert wird auf diese Weise die Politik der
Landnahme und zunehmender israelischer
Kontrolle paléstinensischen Landes; die
Politik der Fragmentierung; die Politik der
Entrechtung und die Zerstérung der Lebens-
grundlagen.

2 Eine von Ueli Mader verfasste Rezension der
beim transcript Verlag erschienenen Disser-
tation befindet sich in Widerspruch 76
(S.176).

Literatur

Butler, Judith, 2004: Precarious life. The powers
of mourning and violence. London

Cavanagh, Edward / Veracini, Lorenzo, 2017:
The Routledge handbook of the history of
settler colonialism. New York

El Bulbeisi, Sarah, 2020: Tabu, Trauma und
Identitat. Subjektkonstruktionen von Palis-
tinenserInnen in Deutschland und der
Schweiz, 1960-2015. Bielefeld

Lowstedt, Anthony, 1999: Apartheid. Ancient,
past, and present. Systematic and gross
human rights violations in Graeco-Roman
Egypt, South Africa, and Israel/Palestine.
Wien

3 1972 kam es zur Geiselnahme der israeli-
schen Olympiamannschaft in Miinchen
durch Palastinenser der Gruppe Schwarzer
September. Deren politische Zielsetzung war
es, die Befreiung paléstinensischer politi-
scher Gefangener aus israelischen Gefing-
nissen zu erpressen und die Aufmerksamkeit
der Weltbevilkerung aufihre Situation als
besetztes und unterdriicktes Volk zu lenken.
Die Aktion endete todlich fiir Geiseln und
Geiselnehmer, nachdem polizeiliche Schart-
schiitzen einen gewaltsamen Befreiungsver-
such gestartet hatten.

4 Versammlungen von PaldstinenserInnen
werden bis heute regelméssig verboten.
Kiirzlich wurden beispielsweise von der Ber-
liner Polizei im Mai 2022 Demonstrationen
zum Gedenken an die Nakba verboten und
trotzdem stattfindende Kundgebungen
gewaltsam aufgelst.

Soske, Jon/Jacobs, Sean (Hg.), 2015: Apartheid
Israel. The politics of an analogy (with a fore-
word by Achille Mbembe). Chicago

Pappe, Ilan, 2007: The ethnic cleansing of Pales-
tine. London

White, Ben, 2014: Israeli apartheid. A beginner’s
guide. London/New York

Wild, Petra, 2013: Apartheid und ethnische Séu-
berung in Paldstina. Der zionistische Siedler-
kolonialismus in Wort und Tat. Wien

Wolfe, Patrick, 2008: Structure and event. Sett-
ler colonialism, time and the question of
genocide. In: Moses, A. Dirk, (Hg.): Empire,
colony, genocide. Conquest, occupation, and
subaltern resistance in world history. New
York, 102—132

57



mandelbaum £ritik & utopie

Gegen Positivismus und liberale
Wissenschaftsglaubigkeit:

Martin Birkner (Hg.)
EMANZIPATORISCHE
WISSENSCHAFTSKRITIK

in Zeiten von Klimakrise & Pandemie
324 Seiten | €22

Das grundlegende Buch der
Kollapsologie endlich auf Deutsch!

Pablo Servigne, Raphaél Stevens
WIE ALLES ZUSAMMEN-
BRECHEN KANN

Handbuch der Kollapsologie

324 Seiten | € 22

50 Jahre, 50 Biicher: Geschichte &

OKOSOZIALISMUS Gegenwart des Okosozialismus

Alexander Neupert-Doppler
OKOSOZIALISMUS

| INTRO — Eine Einfiihrung
204 Seiten | €14

mandelbaum.at

WIDERSPRUCH 79/22 — ERINNERN FUR GEGENWART UND ZUKUNFT



	Das Tabu der Nakba in der europäischen Geschichtsschreibung : Erinnerung und ihre Folgen für PalästinenserInnen in Deutschland und der Schweiz

