
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 79

Artikel: Das Tabu der Nakba in der europäischen Geschichtsschreibung :
Erinnerung und ihre Folgen für PalästinenserInnen in Deutschland und
der Schweiz

Autor: El Bulbeisi, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sarah El Bulbeisi

Das Tabu der Nakba
in der europäischen
Geschichtsschreibung
Erinnerung und ihre Folgen für Palästinenserinnen in
Deutschland und der Schweiz

Dem Trauma der Vertreibung von mindestens 800 000 Palästinenserinnen

von 1947/1948 - etwa die Hälfte der Gesamtbevölkerung im historischen
Palästina - wird in der palästinensischen Erinnerungskultur mit «Nakba»

(Katastrophe) gedacht. Diese Bezeichnung wird auch verwendet, um die
Gewalt zu benennen, der die Palästinenserinnen seit 1947/48 ausgesetzt sind:

eine seit Jahrzehnten andauernde systematische Vertreibung aus dem

historischen Palästina (dem heutigen Israel sowie den besetzten Gebieten

Gaza und Westbank, inkl. Ostjerusalems) und die kontinuierliche Zerstörung

der palästinensischen Gesellschaft. Diese ethnische Säuberung steht

in einem direkten Zusammenhang mit dem europäischen Nationalsozialismus,

weil Jüdinnen undJuden nach der Shoa in Palästina eine neue Heimat

in einem jüdischen Staat finden sollten. Die Vertreibung von Palästinenserinnen

sollte eine jüdische demografische Mehrheit sicherstellen.

Obwohl die Nakba und das Nichteingreifen der internationalen

Staatengemeinschaft eine direkte Folge des Holocaust sind, ist die Geschichte

von systematischer Vertreibung und Siedlerkolonialismus nicht Teil der

europäischen und insbesondere deutschen kollektiven Erinnerung.1 Die

Ausgrenzung der palästinensischen Gewalterfahrung aus der europäischen

Nachkriegsgeschichte war notwendig, um die rassifizierende Gewalt an dieser

Bevölkerungsgruppe zu verdecken und so das offizielle europäische Nar-

rativ, dass die Gewalt der Shoa sowohl Vergangenheit als auch gesühnt sei,

aufrechterhalten zu können. Nur so war es möglich, sich als neues, mora-

51



lisch integres Europa zu positionieren. Dieser Artikel beruht auf den Ergebnissen

meiner Dissertation (El Bulbeisi 2020)2 und zeigt die Folgen der systematischen

Vertreibung und Unterdrückung sowie der selektiven europäischen
Politik des zentralen Erinnerns der Shoa und des Vergessens der Nakba für
Palästinenserinnen in Deutschland und in der Schweiz auf. Er zeigt, wie sich

in der Tabuisierung palästinensischer Gewalterfahrung und der Kriminalisierung

palästinensischen Aktivismus die Gewalt der Vertreibung wiederholt

und wie sich dieses Trauma in die Beziehung zwischen palästinensischen

Eltern und ihren Kindern einschreibt und Leben sowie Zugänge zu
Selbst und Welt prägt.

Migration nach Europa
Viele meiner Gesprächspartnerinnen wurden 1948 als Kinder aus Palästina

vertrieben oder sind Kinder von 1948 Vertriebenen. Die Angehörigen der

Elterngeneration migrierten in die Schweiz und nach Deutschland, um zu
arbeiten, zu studieren und sich für die Rechte der Palästinenserinnen
einzusetzen. Sie waren vom Wunsch beseelt, die persönliche und kollektive

Vertreibungserfahrung rückgängig zu machen und die Gastgesellschaften
durch Öffentlichkeitsarbeit aufdie Not der Palästinenserinnen aufmerksam

zu machen. Nach der Besatzung von Gaza und Westbank und der Annexion

Ostjerusalems im Jahr 1967 wurden viele von ihnen zu Geflüchteten sur

place und zum zweiten Mal zu Betroffenen von Vertreibung, wenn auch dieses

Mal auf indirekte Weise: sie durften nicht mehr nach Hause zurückkehren.

Dabei kam dasselbe völkerrechtswidrige israelische Bürgerrechtsgesetz
wie nach der Nakba von 1947/1948 zum Zug, das alle zum Zeitpunkt der

Eroberung beziehungsweise Besatzung abwesenden Palästinenserinnen als

Fremde betrachtete und ihnen deshalb das Recht auf Rückkehr verwehrte.

Reaktion der Gastnationen
Die Tabuisierung der palästinensischen Vertreibungserfahrungen im öffentlichen

Diskurs und der kollektiven Erinnerung in Deutschland und der

Schweiz wurde durchgesetzt und aufrechterhalten durch die Kriminalisierung

von palästinensischem Aktivismus (vorwiegend Bewusstseinsbildung),

was sich in Überwachung, Zensur, Ausweisungen und der Fragmentierung
palästinensischer Netzwerke äusserte. Nach der Geiselnahme von München

19723 wurden diese Praktiken intensiviert. Hunderte Palästinenser wurden
nach der Geiselnahme im Rahmen einer Kollektivstrafe gewaltsam und ge-

52 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT



gen geltendes deutsches Recht, das heisst ohne Gerichtsverhandlung, aus

Deutschland ausgewiesen. Diese Massenausweisungen stellten die grösste

Abschiebungswelle von Menschen arabischer Herkunft aus Deutschland
dar. Hierfür reichte es aus, als Student an der Universität Öffentlichkeitsarbeit

betrieben zu haben. Selbst mit deutschen Frauen verheiratete Männer

mussten das Land verlassen. Viele kamen auf diesem Wege in die Schweiz,

weil sie nicht nach Palästina zurückkehren durften. Zusätzlich zu den

widerrechtlichen Deportationen wurden palästinensische Strukturen

zerschlagen, Arbeiterverbände und Studentenorganisationen aufgelöst und

Versammlungsverbote auferlegt. Hinzu kommt die Zensur von Veranstaltungen

über Raumverbote für Vereine, Organisationen oder Personen, welche

die menschenrechtliche Situation in Palästina/Israel aufzeigen oder der

Nakba gedenken wollen.4 Auch in der Schweiz waren Praktiken der

Überwachung bis zum Ende des Kalten Kriegs an der Tagesordnung. Von allen
Palästinenserinnen wurden sogenannte Fichen, Staatsschutzakten, angelegt,

selbst wenn sie nicht politisch oder gesellschaftlich aktiv waren. In diesen

wurden Überwachungsdaten selbst über intimste Bereiche des Lebens

festgehalten. Seit dem Ende des Kalten Kriegs wird im Kampf um Öl und
Rohstoffe der Islam global als Feindbild gefördert. In diesem Zusammenhang

werden Palästinenserinnen - besonders seit 9/11 - verstärkt als

muslimische Extremisten gebrandmarkt.
Dieser Unterdrückung, Zensur und Stigmatisierung zugrunde hegt

oftmals eine Gleichsetzung von palästinensischem Aktivismus mit Antisemitismus.

Dieser Zusammenhang wird insbesondere seitens medialer

Berichterstattung immer wieder hergestellt. Deutschland ist durch die
nationalsozialistischen Verbrechen in eine Schuld verstrickt, die nicht wieder

gutgemacht werden kann und gerade deshalb gerne abgewehrt und auf die

Palästinenserinnen projiziert wird. Zudem hat Deutschland die politische
und ökonomische Macht, seine Geschichte und Erinnerungspolitik (auch in
die Schweiz) zu exportieren. Auch die Schweiz war durch die wirtschaftliche
Zusammenarbeit mit Nazi-Deutschland, ihre restriktive Flüchtlingspolitik
und die Frontenbewegung in den Nationalsozialismus involviert. Nach dem

Zweiten Weltkrieg konnte sich die Schweiz zudem gut mit dem jungen Staat

Israel identifizieren: eine kleine Demokratie mit einer wehrhaften Armee,

von Feinden umzingelt. «Ein kleines Land für ein kleines Land» wurde oft
beteuert.

In der Gewalt, welcher die Palästinenserinnen in Westeuropa ausgesetzt

waren und bis heute sind, wiederholt sich die israelische physische
Gewalt - die Zerstörung palästinensischer Gesellschaft und Identität - auf

53



symbolische Weise: Die palästinensische Gewalterfahrung wird von Staat

und Gesellschaft weder anerkannt noch betrauert. Dies gelingt im Wesentlichen

über eine Opfer-Täter-Dichotomie, in der Palästinenserinnen auf die

Position des Täters fixiert werden. Sie werden in immer neuen Variationen
als bedrohliche «Wilde», Terroristen, islamistische Extremisten und
Antisemiten, Israel als Opfer und Teil der sogenannten christlich-jüdischen,
abendländischen Kultur und Wertegemeinschaft gegenübergestellt. In
dieser Adaption des israelischen Staatsnarrativs in Deutschland und der

Schweiz erscheint die Gewalterfahrung von Palästinenserinnen als gerechtfertigt

und selbstverschuldet. Palästinenserinnen werden so zu Menschen,

die verdientermassen aus der politisch-rechtlichen Gemeinschaft verbannt
werden und legitimerweise Gewalt erleiden. Die Sichtbarkeit palästinensischer

Identität und Geschichte, aber auch palästinensische Erinnerungskultur

- das Gedenken an die Nakba - werden unterdrückt und kriminalisiert.

Folgen der Tabuisierung von Geschichte für die Identität
Die fehlende Anerkennung ihrer Vertreibungserfahrung und die Kriminalisierung

ihres Aktivismus führten bei vielen Palästinenserinnen zu Gefühlen

wie Scham, Schuld, Melancholie und Angst, aber auch zu Wut und
Trauer. Dies wirkte re-traumatisierend. Wer nicht als (betrauernswerter)
Mensch betrachtet wird, erleidet eine Derealisierung (Butler 2004): ein Sich-

Unwirklich-Fühlen. Um der Verletzung zu entgehen, Beschämung anstelle

von Anerkennung von Leid zu erfahren, begannen die Betroffenen, ihr
Palästinensischsein zu verneinen. Sie zogen sich aus der Gesellschaft und selbst

aus der Familie und von Freundinnen zurück. Die gefühlte Unsichtbarkeit
der Eltern übersetzte sich oft in eine emotionale Abwesenheit in der Beziehung

zu ihren Kindern. Dies prägte die Angehörigen der zweiten

Migrationsgeneration stark und spielte eine bedeutende Rolle bei der Weitergabe
der elterlichen Gewalterfahrung an sie: Um (die besonders für Kinder

lebensnotwendige) Beziehung zu den Eltern zu erhalten, mussten sie diesen

erst einmal helfen, sich wieder als Subjekte zu fühlen. Dies führte in gewissem

Sinne zur Umkehr der sozialen Rollen zwischen Eltern und Kindern.
Die Kinder von palästinensischen Migrantinnen sind jedoch nicht nur

geprägt von der Geschichte der Eltern, die ihre Spuren in der Beziehung zu
den Kindern hinterliess, sondern auch von der eigenen Erfahrung von

Nicht-Anerkennung und Kriminalisierung in den Gesellschaften, in denen

sie aufgewachsen sind. Diese Gewalt erreichte ihren Höhepunkt während

54 WIDERSPRUCH 79/22-ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT



der israelischen Gaza-Offensive von 2014. Gleichzeitig mit der rücksichtslosen

israelischen Militäroffensive, die sich hauptsächlich gegen die
palästinensische Zivilbevölkerung von Gaza richtete und in den deutschen und
Schweizer Leitmedien mehr oder weniger als Verteidigungskrieg dargestellt
wurde, intensivierte sich auch die Diskriminierung von Palästinenserinnen

in Deutschland und der Schweiz. Palästinenserinnen, die sich als solche

öffentlich sichtbar machten und/oder die israelische Militärgewalt kritisierten,

wurden als Antisemitlnnen stigmatisiert. Für viele Angehörige der zweiten

Generation wurde 2014 deshalb zu einem Wendepunkt. Die Diskrepanz
zwischen der Gewalt der israelischen Armee und der Art und Weise, wie
diese Gewalt in der westlichen Berichterstattung dargestellt und verteidigt
wurde, empfanden viele als Schock. Während sie bis dahin die Rechtfertigung

der israelischen Gewalt gegen Palästinenerlnnen in der westlichen
Öffentlichkeit als Unwissenheit interpretiert hatten, deuteten sie diese nun
als Rassismus. Die Gesellschaft, in der sie geboren und aufgewachsen waren,
wurde für sie zur Fremde und zum Exil. Der Verdrängung und Verneinung
palästinensischer Identität und der Geschichte der Eltern setzten sie in der

Folge zunehmend ein sichtbares Palästinensischsein entgegen. Sichtbarkeit
wurde für sie zu einem notwendigen Akt von Emanzipation und Widerstand,

trotz einer grundsätzlich kritischen Haltung hinsichtlich jeder Form von
Nationalismus. Vielleicht reaktivierten sie gerade deshalb eine Ressource

aus der Zeit ihrer Eltern vor deren Resignation und Rückzug in die Unsicht-

barkeit: den internationalen antikolonialen Befreiungskampf. Wie ihre
Eltern in den 1960er- und i97oer-Jahren stellen sie Palästinensischsein in
einen internationalen Zusammenhang der Solidarität mit anderen
subalternen Gesellschaftsgruppen. Durch die Einbettung der Unrechtserfahrung
in einen globalen Kontext eröffnet sich die Möglichkeit, Palästinensischsein

nicht nationalistisch, sondern humanistisch zu denken: als zugehörig zu
einer übernationalen Erfahrungsgemeinschaft mit einem intersektionalen
Bewusstsein von Unterdrückung.

Aufbruch der zweiten Generation - Ausblick
Es brauchte eine neue Generation, um sich von der Scham zu lösen, die aus

der Erfahrung struktureller Gewalt resultierte. Dies gelingt den Angehörigen

der zweiten Generation, weil sie sich von den herrschenden Diskursen

lösen und nicht mehr wie ihre Eltern isoliert in der Einsamkeit ihrer Erfahrung

und gefangen in der Melancholie sind. Sie überwinden die Angst vor
Sichtbarkeit und politischer Arbeit. Sie bauen soziokulturelle Netzwerke auf,

55



positionieren sich als handlungsmächtige Subjekte einer transnationalen

Diaspora und wirken so der Fragmentierung entgegen. Die Wut, die ihren
Eltern verwehrt wurde, reklamieren sie für sich. Sie beginnen, ihre Eltern als

Betroffenengruppe zu begreifen und sich mit deren Geschichte
auseinanderzusetzen. Auf diese Weise eignen sie sich diese Geschichte als Teil ihrer

eigenen Geschichte an. Die Gewalt, die sie selbst in der Diaspora erfahren,

verknüpfen sie mit dem kolonialen Kontext der Palästinenserinnen in
Palästina/Israel und betten so ihre Erfahrungen in die Erfahrungen von
Palästinenserinnen in Palästina/Israel ein und formen nicht nur eine transnationale

Identität, sondern auch ein homogenes Narrativ transnationaler

Unterdrückungserfahrung. Mit ihrem Engagement - vor allem durch die

Anerkennung der Erfahrungen ihrer Eltern - gelingt es den Angehörigen der

zweiten Generation ansatzweise, die Eltern als Subjekte wiederherzustellen,
sie aus deren emotionaler Abwesenheit zurück- und in die Sichtbarkeit
hineinzuholen. Eltern, die ihre Kinder ehedem von politischer Arbeit fernzuhalten

versucht hatten und ihnen die Angst, sichtbar zu sein, übertragen oder

aufgetragen hatten, beginnen, selbst sichtbar zu werden. Die Handlungen
und politischen Aktivitäten von Palästinenserinnen der zweiten Generation

kann man als Wieder-in-Besitz-Nehmen des Verlorenen, weil sozial Verworfenen

bezeichnen, als Akte, sich selbst wieder in Besitz zu nehmen.

Staaten wie Deutschland und die Schweiz sollten die Betroffenen dabei

unterstützen und die notwendige Debatte über die Mitverantwortung Europas

für die palästinensische Gewalt- und Unrechtserfahrung nicht scheuen.

Palästinensische Geschichte als Teil der europäischen Geschichte
anzuerkennen, bedeutet, sie in das europäische kollektive Gedächtnis zu integrieren

und dementsprechend zu betrauern. Die Ausgrenzung palästinensischer

Geschichte und die Dämonisierung palästinensischer Identität und

Erinnerungskultur in Deutschland und in der Schweiz muss hingegen im
Kontext einer europäischen Erinnerungspolitik gesehen werden, welche die

eigene koloniale Geschichte, die eigene Verstrickung in den Nationalsozialismus

(wie im Falle der Schweiz) und die anhaltenden rassistischen Strukturen

systematisch verdrängt.

56 WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT



Anmerkungen
1 Seit etwa 2000 setzt sich die westliche

Kolonialismus- und Genozidforschung auch mit
Palästina/Israel kritisch auseinander. Die
Gewalt an Palästinenserinnen wird inzwischen

mit Konzepten wie Siedlerkolonialismus

(Cavanagh/Veracini 2017; Wolfe 2008),
ethnischer Säuberung (Pappe 2007; Wild
2013) und Apartheid (Löwstedt 1999; Soske/
Jacobs 2015; White 2014) betrachtet.
Interpretiert wird auf diese Weise die Politik der
Landnahme und zunehmender israelischer
Kontrolle palästinensischen Landes; die
Politik der Fragmentierung; die Politik der
Entrechtung und die Zerstörung der
Lebensgrundlagen.

2 Eine von Ueli Mäder verfasste Rezension der
beim transcript Verlag erschienenen Dissertation

befindet sich in Widerspruch 76
(s.176).

3 1972 kam es zur Geiselnahme der israeli¬
schen Olympiamannschaft in München
durch Palästinenser der Gruppe Schwarzer
September. Deren politische Zielsetzung war
es, die Befreiung palästinensischer politischer

Gefangener aus israelischen Gefängnissen

zu erpressen und die Aufmerksamkeit
der Weltbevölkerung auf ihre Situation als
besetztes und unterdrücktes Volk zu lenken.
Die Aktion endete tödlich für Geiseln und
Geiselnehmer, nachdem polizeiliche
Scharfschützen einen gewaltsamen Befreiungsversuch

gestartet hatten.

4 Versammlungen von Palästinenserinnen
werden bis heute regelmässig verboten.
Kürzlich wurden beispielsweise von der
Berliner Polizei im Mai 2022 Demonstrationen
zum Gedenken an die Nakba verboten und
trotzdem stattfindende Kundgebungen
gewaltsam aufgelöst.

Literatur
Butlerjudith, 2004: Precarious life. The powers

ofmourning and violence. London

Cavanagh, Edward / Veracini, Lorenzo, 2017:
The Routledge handbook of the history of
settler colonialism. New York

El Bulbeisi, Sarah, 2020: Tabu, Trauma und
Identität. Subjektkonstruktionen von
Palästinenserinnen in Deutschland und der
Schweiz, 1960-2015. Bielefeld

Löwstedt, Anthony, 1999: Apartheid. Ancient,
past, and present. Systematic and gross
human rights violations in Graeco-Roman
Egypt, South Africa, and Israel/Palestine.
Wien

Soske,Jon /Jacobs, Sean (Hg.), 2015: Apartheid
Israel. The politics ofan analogy (with a
foreword by Achille Mbembe). Chicago

Pappe, Ilan, 2007: The ethnic cleansing of Palestine.

London

White, Ben, 2014: Israeli apartheid. A beginner s

guide. London/New York

Wild, Petra, 2013: Apartheid und ethnische
Säuberung in Palästina. Der zionistische
Siedlerkolonialismus in Wort und Tat. Wien

Wolfe, Patrick, 2008: Structure and event. Sett¬

ler colonialism, time and the question of
genocide. In: Moses, A. Dirk, (Hg.): Empire,
colony, genocide. Conquest, occupation, and
subaltern resistance in world history. New
York, 102-132

57



mandelbaum kritik & utopie

»ATORISCHE

FTS-
KRITIK

Gegen Positivismus und liberale
Wissenschaftsgläubigkeit:

Martin Birkner (Hg.)

EMANZIPATORISCHE
WISSENSCHAFTSKRITIK
in Zeiten von Klimakrise & Pandemie

324 Seiten I 22

Das grundlegende Buch der
Kollapsologie endlich auf Deutsch!

Pablo Servigne, Raphaël Stevens

WIE ALLES ZUSAMMEN¬
BRECHEN KANN

Handbuch der Kollapsologie

324 Seiten I 22

ALEXANDER

MYEUPERT-DOPPLERBIEine Einfuhrung

50 Jahre, 50 Bücher: Geschichte &

Gegenwart des Ökosozialismus

Alexander Neupert-Doppler
ÖKOSOZIALISMUS

INTRO-Eine Einführung

204 Seiten I 14

mandelbaum.at

WIDERSPRUCH 79/22 - ERINNERN FÜR GEGENWART UND ZUKUNFT


	Das Tabu der Nakba in der europäischen Geschichtsschreibung : Erinnerung und ihre Folgen für PalästinenserInnen in Deutschland und der Schweiz

