
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 78

Artikel: Sprachlos in einem neuen Zeitalter

Autor: Hess, Milena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Milena Hess

Sprachlos in einem neuen
Zeitalter

«We are speechless now and then we give it bad names.»

Donna Haraway (Terranova 2019,43)

Ich fühle mich oft sprachlos angesichts der Krisen in dieser Welt. Verzweiflung

und Fassungslosigkeit nehmen mir den Atem und machen es schwer,

Worte zu formen. Doch meine Sprachlosigkeit geht noch tiefer und
wortwörtlicher: Mir fehlt die Sprache, mir fehlen die Worte, mir fehlen gemeinsame

Konzepte, um diesen Krisen angemessen zu begegnen.

Meine Sprachlosigkeit zwingt mich zum Schweigen. Worte gehören
jedoch zu den wichtigsten Verbündeten, um einen gesellschaftlichen Wandel

zu erreichen. Denn die Grundsteine unserer Welt sind Worte. Sprache
erlaubt es uns, sich auszutauschen, zu lernen, aufzuschreiben und zu denken.

Dabei beeinflusst sie, zu welchen Gedanken wir fähig sind: Worte grenzen
ein. Was wir nicht beschreiben können, fällt uns schwer zu denken und
noch schwerer zu tun. Mit den treffenden Worten können wir diese Grenzen

aber auch wieder aufbrechen. Sobald wir die Konzepte haben, um etwas zu
beschreiben, können wir unsere Gedanken teilen und Wort für Wort die

Grundsteine unserer Welt austauschen, umformen oder neu nutzen.
Die Poetin und Aktivistin Audre Lorde schrieb: «The master's tools will

never dismantle the master's house» (Lorde 2007 [1984], 112). Ein radikaler Wandel

ist nicht möglich, wenn wir dieselben Methoden und Muster nutzen, auf
und mit welchen der Status Quo gebaut ist. Um etwas Neues, Anderes
aufzubauen, müssen wir die Architektur der heutigen Welt - die Grammatik und
das Vokabular - hinterfragen.

SCHWERPUNKT 87



Konkret beschäftige ich mich im Folgenden mit Begriffen, die unser
Zeitalter zu konzeptualisieren versuchen, und prüfe die Namensvorschläge
auf ihre Eignung, mir zu helfen, diese Welt besser zu beschreiben, zu verstehen

und sie aufden Kopfzu stellen. Ich will widerständige Worte finden. Ich
bin eine weisse, eis weiblich sozialisierte Studentin, die seit zwei Jahren in
der Schweiz in der Klimagerechtigkeitsbewegung aktiv ist. Meine
Grundmotivation für diesen Artikel ist es, meine Gedanken zu ordnen und gegen
meine Sprachlosigkeit zu schreiben.

In welcher Zeit leben wir eigentlich?
«Anthropozän» ist eine verbreitete Antwort (Carrington 2016). Einige Expertinnen

setzen den Beginn dieses Erdzeitalters auf ungefähr 1950, weil seit
diesem Zeitpunkt radioaktives Material aus Atombombentests auf dem

Planeten existiert. Andere hingegen argumentieren, dass der Beginn des

«Anthropozäns» aufden Anfang der Industrialisierung oder sogar schon die

neolithische Revolution gesetzt werden sollte (Kolbert 2011). Wir leben also in
einem Zeitalter, das so sehr vom «Menschen» (Anthropos) geprägt ist, dass

es nach ihm definiert werden kann. Das Wort betont den Zusammenhang
zwischen Menschen und ökologischen Krisen. «Anthropozän» mag nützlich

sein, um auf die Konsequenzen menschlichen Handelns hinzuweisen

und so zu einem Ändern dieses Verhaltens aufzufordern. Doch dieser Nutzen

wird aufgehoben, weil das Wort gleichzeitig auch die Vorstellung
vermittelt, dass der Mensch an sich das Problem sei - und nicht das menschliche

Tun. «Der Mensch ist einfach egoistisch, gierig und zerstörerisch»,

lautet die entsprechende Aussage: Es scheint demnach in der menschlichen

DNA vorprogrammiert zu sein, ganze Lebenssysteme zu zerstören. Der

Begriff «Anthropozän» wird bei dieser Auslegung zu einem Werkzeug, welches

Handeln gegen die Klimakrise lähmt. Wenn es nicht am menschlichen Tun

und Entscheiden, wenn es einfach an der Spezies «Mensch» liegt, lässt sich

alle Schuld und Verantwortung für die Krisen absprechen, und damit können

Strukturen der Macht und Ungleichheit vertuscht werden.

«Kapitalozän» ist eine Antwort auf das Versagen des Worts «Anthropozän».

Nicht das menschliche Handeln insgesamt, sondern ein ökonomisches

System - der Kapitalismus - wird mit diesem Begriff in die Verantwortung

gezogen. Die Brille, die man mit diesem Wort aufsetzt, ist hilfreich, um
sich die Geschichte ökologischer Krisen anzuschauen, oder auch, um zu
verstehen, wie die heutige Situation entstand. In ihrem Buch Der Pilz am
Ende der Welt warnt Anna Tsing (2015) jedoch davor, die Klimakrise (nur)

88 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



durch den antikapitalistischen Filter zu betrachten. Eine Analyse kapitalistischer

Strukturen hilft mit Sicherheit dabei, die Klimakrise besser zu
verstehen. Doch der Kapitalismus kann grösser und umfassender scheinen, als

er eigentlich ist, wenn wir ihn unter die Lupe nehmen. So werden wir blind
für existierende nichtkapitalistische Orte, und es fehlt an Stoff für
widerständige Geschichten.

In ihrem Buch Staying with the Trouble ärgert sich die Feministin und

Biologin Donna Haraway, dass ausgerechnet das heutige Zeitalter noch
immer mit Konzepten versehen wird, die die Spezies Mensch in den Fokus

setzen. «Ausgerechnet» - weil doch gerade die heutigen Krisen zeigen, dass wir
Menschen nicht in einem Vakuum leben, wir leben gemeinsam mit unzähligen

anderen Spezies auf dieser Welt (Haraway 2016,30-31)- Statt unsere Co-

Abhängigkeit zu verstehen, setzen unsere Geschichten über diese Zeit noch

immer Menschen in die Hauptrolle. Haraway wählt deshalb bewusst eine

andere Protagonistin. Inspiriert unter anderem von einer Spinnenart mit
dem Namen «Pimoa cthulhu», führt sie den Begriff «Chthuluzän» als

Namen unseres Zeitalters ein (ebd.). Mit diesem Konzept, das Haraway als

nicht in sich geschlossen beschreibt, will sie eine Denkweise des kontinuierlichen

Spinnens, Vernetzens, Verbindens entwickeln. Haraway spricht mit
«Chthuluzän» keineswegs von einer mystischen, reinen Natur, mit der
Menschen «im Einklang» leben sollten. Schon in ihrem bekannten Cyborg-
Manifest stellt sie sich vehement gegen die Vorstellung eines ursprünglichen
Idealzustands, der wieder erreicht werden soll (Haraway 1991 [1985]. 151).

Ein Neologismus, den Haraway im Zusammenhang mit dem «Chthuluzän»

entwickelt, ist «response-ability» - eine Mischung zwischen

«Verantwortung» und «Reaktionsfähigkeit» (Haraway 2016,28). Nach Haraway geht es in
unserem Zeitalter darum, in Kommunikation mit anderen Spezies gemeinsam

zu Antworten fähig und so der eigenen Verantwortung gerecht zu werden

(ebd., 22). «Response-ability» erlaubt es uns, aus dem binären Denken von

Subjekt und Objekt auszubrechen. Wir können eine Beziehung aus allen

Richtungen gleichzeitig sehen und die Situation in verschiedenen Facetten

nachvollziehen.

Kein einzelnes Wort reicht aus, um die komplexe Gegenwart zu umfassen.

Aber ein Haus kann auch nicht mit einem einzelnen Werkzeug umgebaut

werden, um bei der Metapher des «master's house» von Audre Lorde

zu bleiben. Die Frage ist deshalb vielmehr: Welche dieser Worte sind nützlich

und widerständig genug?

SCHWERPUNKT 89



Nützliche und widerständige Worte

«Anthropozän» folgt der Logik, die uns in dieses Schlamassel gebracht hat.

Das «Anthropozän» stellt die Figur eines unverletzlichen, unabhängigen
Menschen (Mannes?) in den Vordergrund, der so stark ist, dass er die Welt

aus den Fugen hebt und in ein neues Zeitalter katapultiert. Doch genau
diese Abgrenzung des «Anthropos» zur Natur ermöglichte die rücksichtslose

Ausbeutung, welche heutige ökologische Katastrophen überhaupt erst
verursachte. Das «Anthropozän» erzählt eine lineare und binäre Geschichte,

die nicht per se falsch ist und woraus wir mit Sicherheit lernen können, die

jedoch den Mustern des Status Quo folgt. Das Konzept geht von zwei sich

gegensätzlichen, abgegrenzten Polen aus, wobei auf der einen Seite der

«Anthropos» als Täter steht und auf der anderen Seite die «Umwelt» als Objekt.
Im «Kapitalozän» besetzt ein Wirtschaftssystem die Hauptrolle der

Geschichte: Der Kapitalismus. Das Wort hilft besser zu verstehen, wie das

Haus gebaut wurde, das wir umbauen müssen. Ausserdem finden wir in
antikapitalistischen Bewegungen wichtiges Wissen und Erfahrungen, um aus

dem «Kapitalozän» auszubrechen. Gerade auch widerständige Sprache
finde ich in antikapitalistischen Theorien. Ich befürchte jedoch, dass der
Fokus auf den Kapitalismus - auch wenn dieser Fokus widerständig ist -
uns in unseren Möglichkeiten einengen kann. Widerständige, antikapitalistische

Erzählungen werden in einem Zeitalter, das «Kapitalozän» genannt
wird, als die andere Seite, das Negativ, das Gegenteil zu den vorherrschenden

Strukturen verstanden. Meiner Meinung nach sollten jedoch die
bestehenden widerständigen Geschichten nicht (nur) als Gegenpart zum Kapitalismus

im Theater über unsere Zeit auftauchen. Vielmehr brauchen wir ein

Verständnis unseres Zeitalters, welches diesen Geschichten erlaubt, Hauptrollen

einzunehmen und in ihrer Vielfalt gleichzeitig neue Perspektiven zu
öffnen. Ich erwarte von einem Konzept über dieses Zeitalter, dass es die

Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Geschichten zulässt und dabei hilft, diese

zu kontextualisieren. Ich schätze antikapitalistische Werkzeuge und
Bausteine und erachte diese als zentral, um aus dieser Welt der Krisen
herauszukommen. Gleichzeitig reicht mir das Konzept des «Kapitalozän» nicht
aus, um über meine Sprachlosigkeit hinwegzukommen.

Das «Anthropozän» signalisiert eine komplette Ausweglosigkeit -
denn wie können wir uns selbst entkommen? Doch auch der Fokus auf die

kapitalistische Entwicklung neigt dazu, das Scheinwerferlicht hauptsächlich

auf eine Geschichte der Zerstörung zu richten. Daher kritisiere ich an
beiden Begriffen, dass sie zu Fatalismus und Pessimismus führen können.
Diese Gefühlslagen sind angesichts der Klimakrise eine verständliche und

90 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



beliebte Reaktion (und ich nehme mich selbst da nicht raus). Doch nur weil
eine fatalistische Haltung verständlich ist, heisst das nicht, dass sie sinnvoll

ist. Verzweiflung demobilisiert und nimmt einer Bewegung die (Vorstel-

lungs)kraft. Mit meiner Hoffnungslosigkeit erfülle ich die Wünsche der Öl-,

Gas- und Kohlelobby! Die Notwendigkeit von Hoffnung ist jedoch kein
ausreichendes Argument. Ich möchte daher aufzeigen, dass Hoffen in dieser

Welt angebracht ist, um so «Anthropozän» und «Kapitalozän» als Konzepte

zu kritisieren, welche Hoffnung nicht oder zu wenig zulassen. Wie können

wir also Hoffnung lernen? Audre Lorde schreibt: «Learning to put fear into a

perspective gave me great strength» (Lorde 1997 [1980], 13). Im Folgenden schreibe

ich über eine Erfahrung und das Buch Hope in the Dark von Rebecca Solnit,
als Dinge, die mir halfen, meine Verzweiflung in Perspektive zu setzen.

Vor einigen Monaten traf ich mich online mit Aktivistinnen aus der

ganzen Welt, um darüber zu sprechen, wie wir Forderungen und Stimmen

aus dem Globalen Süden in unseren Aktivismus aufnehmen und Platz geben

können. Ungefähr in der Mitte des Online-Gesprächs wurde ich immer
unruhiger. Einige der Anwesenden hatten betont, dass der Wandel nicht in erster

Linie von der Klimabewegung im Globalen Norden angestossen und
geleitet werde, sondern von den indigenen Bevölkerungen und Arbeiter innen
im Globalen Süden. Dies hinterliess bei mir einen seltsamen Eindruck. Es

fühlte sich für mich falsch an, als privilegierte Menschen im Globalen Norden

auf den Aktivismus marginalisierter Gruppen zu zählen und zu warten.
Gerade weil doch fast keine Zeit mehr übrig ist, um die dringend notwendigen

Massnahmen zu ergreifen. Als ich diese Überlegungen als Frage in die

Runde warf, antwortete eine Aktivistin aus den Philippinen knapp, dass wir
nicht auf den Globalen Süden warten würden, denn seit dem Beginn der

Kolonialzeit würden Menschen weltweit gegen Raubbau und die Zerstörung
von Biodiversität kämpfen. Der kurze Kommentar zeigte mir wieder einmal,

wie eurozentrisch geprägt meine Sichtweise auf die Klimakrise ist und wie
die Art und Weise meiner Verzweiflung an meine Position als Aktivistin im
Globalen Norden gebunden ist. Sich selbst durch Pessimismus zu lähmen
und in Zynismus zurückzuziehen, ist eine Wahl, welche viele Menschen im
Globalen Süden nicht haben, da sie täglich mit den Folgen der Klimakrise zu

kämpfen haben. So wurde ich ausserdem darauf aufmerksam,'wie Pessimismus

für Aktivistinnen im Globalen Norden auch eine ziemlich gute Ausrede

sein kann. Wenn der Kapitalismus oder die menschliche Natur wirklich so

viel Macht ausüben, können wir uns selbst von aller Verantwortung losbinden.

«You can go be bitter and idle on your sofa ifyou're already comfortable
and safe», schreibt Rebecca Solnit (2016 [2004], 138).

SCHWERPUNKT 91



Die Klimakrise scheint neuartig, weil sie alle Rekorde bricht und Superlative

sprengt. Doch die Geschichte der Krise und insbesondere ihrer
Ursachen sind Jahrhunderte alt. Meine Verzweiflung macht mich blind für die

Jahrhunderte alte Widerstandsgeschichte besonders von Menschen im
Globalen Süden und Indigenen und schneidet mich so von den unzähligen
Geschichten ab, die wir so dringend brauchen, um wirksam widerständig zu
sein. Rebecca Solnit beschreibt in ihrem Buch Hope in the Dark, wie

Verzweiflung und Pessimismus vergesslich machen würden, und arbeitet daher
verschiedene Geschichten zu Aktivismus rund um die 2oooer-Jahre auf. Zu
hoffen bedeutet für Solnit insbesondere auch, sich zu erinnern (Solnit 2016

[2004], xix).

Lichtblitze in die Vergangenheit reichen jedoch manchmal nicht aus,

um Hoffnung zu erwecken. Solnit antwortet in ihrem Plädoyer für Hoffnung
auf dieses Problem, indem sie gerade auf die Dunkelheit setzt. Hoffnung
lässt sich für sie in der Erkenntnis finden, dass die Zukunft dunkel, unklar
und ungewiss und daher auch voller Möglichkeiten ist. Solnit geht es dabei

nicht darum, Realitäten schönzureden oder zu verleugnen, sie fordert
vielmehr dazu auf, diesen mit offenen Augen zu begegnen (ebd., xii).

Rebecca Solnits Gedanken finden bei mir Widerhall. Ich denke,
Pessimismus erlaubt es, ein kleines Stück der verlorenen Sicherheit

zurückzugewinnen. Wenn ich mir selbst einrede, dass sowieso alles verloren ist,
dann erlebe ich immerhin keine Enttäuschung, falls es tatsächlich eintreffen

würde. Sich der Ungewissheit der Zukunft zu öffnen und die eigene

response-ability zu verstehen, bedeutet auch, sich dem Schmerz der

Enttäuschung auszusetzen und Verantwortung zu übernehmen. Wir machen

uns verletzlich. Gleichzeitig entfremdet mich mein Pessimismus von der

Welt. Die Mauern, die mich vor Enttäuschung schützen, halten mich auch in
meiner eigenen Perspektive gefangen und widerspiegeln mir nur meine

eigenen Ängste. Genauso wie fehlendes und fehlerhaftes Vokabular zum
Schweigen bringt, so macht Pessimismus blind für die Realität und die

Möglichkeit von Hoffnung. Um reaktionsfähig und aufmerksam zu bleiben, stellt
Pessimismus daher keine sinnvolle Weltsicht dar. Gerade wenn die Worte

«Anthropozän» und «Kapitalozän» einzeln als Beschreibungen für dieses

Zeitalter genutzt werden, reichen sie daher nicht aus als Werkzeuge des

Widerstands.

«Chthuluzän» und «response-ability» verstehe ich als widerständige
Worte. Wenn ich diese Konzepte anwende, kann ich mich nicht aus der Welt

denken, denn die Spinne Pimoa cthulhu hält auch mich in ihrem Netz fest.

Wir sind als Menschen Teil des Gewebes dieser Welt. Als Gegensatz dazu

92 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



steht für mich das Wort «Umwelt». Dieses Wort vermittelt die Vorstellung
eines undefinierbaren Orts um uns und damit ausserhalb «unserer» Welt.

Als Werkzeug erlaubt das Konzept «Umwelt», die Menschen als Spezies

abzukapseln und ins Zentrum zu stellen. Diese Entfremdung erlaubt uns, das

Konstrukt «Umwelt» als ein Objekt zu behandeln, das entweder ausgebeutet

oder geschützt werden kann. Welch Unterschied macht es, von dieser

eindimensionalen «Umwelt» plötzlich in ein Spinnennetz geworfen zu werden!

Die Worte «Chthuluzän» und «response-ability» zwingen und erlauben

es mir, sowohl meine Verletzlichkeit wie auch meine Handlungsfähigkeit zu

erkennen und darin zu handeln.

Diese Eigenschaften erinnern mich an Joan Trontos Idee einer Care-

Perspektive. Nach Trontos Text There is an alternative: homines curans and
the limits of neoliberalism sind zwei wichtige Merkmale einer Care-Pers-

pektive die Erkenntnisse, in Beziehung zu stehen und verletzlich zu sein.

«People, other beings and the environment are interdependent», schreibt

Tronto (2017,32). Haraways Neologismen verstehe ich daher als Konzepte der

Sorge. Wir und andere Spezies sind verletzlich und abhängig voneinander.

Als Kontrollfreakverstehe ich gut, weshalb Konzepte wie «Chthuluzän»

und «response-ability» bedrohlich wirken können. Im Gegensatz zu «An-

thropozän» und «Kapitalozän» werfen Haraways Begriffe mehr Fragen als

Antworten auf und verkomplizieren die ganze Situation. Ich glaube jedoch,
dass die Komplexität der heutigen Situation nach Werkzeugen fragt, welche

selbst Komplexität erlauben. Ausserdem empfinde ich es auch als beruhigend

und bereichernd zu erkennen, dass wir nicht allein sind. Wenn wir unser

Zusammenhängen verstehen, können wir lernen, gemeinsam neue
Geschichten zu spinnen und uns aus diesem Schlamassel ziehen.

Literatur

Carrington, Damian, 2016: The Anthropocene
epoch. Scientists declare dawn ofhuman-
influenced age. In: The Guardian, 29.8.
(online verfügbar)

Haraway, Donna J., 1991 [1985]: A Cyborg Manifesto.

Science, Technology, and Socialist-
Feminism in the Late Twentieth Century. In:
Dies.: Simians, Cyborgs and Women. The
Reinvention ofNature. New York, 149-181

Haraway, Donna J., 2016: Staying with the Trouble.

Making Kin in the Chthulucene. Durham
und London

Kolbert, Elizabeth, 2011: Anthropozän - Das
Zeitalter des Menschen. In: National Geographic,

3 (64) (online verfügbar)

Lorde, Audre, 2007 [1984]: Sister outsider. New
York

Lorde, Audre, 1997 [1980]: The CancerJournals.
San Francisco

Solnit, Rebecca, 2016 [2004]: Hope in the Dark.
Untold Histories, Wild Possibilities. Chicago
und Illinois

SCHWERPUNKT 93



Terranova, Fabrizio, 2019: Donna Haraway.
Story Telling for Earthly Survival, vimeo.
com/ondemand/donnaharaway/240868660
(Abfrage 28.2.2022)

Tronto,Joan, 2017: There is an alternative.
Homines curans and the limits of neolibera-
lism. In: InternationalJournal of Care and
Caring, 1 (1), 27-43

Tsing Lowenhaupt, Anna, 2015: The mushroom
at the end of the world. On the possibility of
life in capitalist ruins. Princeton und Oxford

Niddastr. 64 VH • 60329 FRANKFURT

www.express-afp.info
express-afp@online.de

Tel. (069) 67 99 84

Ausgabe 2-3/22 u.a.:

Imke Heller: »Dann geben wir die Straße wieder
zurück?« - Mit Organizing zum feministischen Streik

Sebastian Durben: »Einzig realistische Alternative:
enteignen« - Perspektiven der Kämpfe um ein privatisiertes
Uniklinikum

ver.di-Betriebsgruppe Uniklinikum Düsseldorf: »Ja zum
Impfen - Nein zur Impfpflicht« - Positionspapier

Wolfgang Schaumberg: »Von nix kommt nix, nä?« -
Möglichkeiten kritischer Betriebsratsarbeit

Roland Kohsiek: »Weitgehend oder durchgehend
prekär?« - Arbeitsbedingungen in der (beruflichen)
Weiterbildung

Bernd Gehrke: »In Memoriam Memorial?« - Das

Putin-Regime will die Schandflecken der Sowjetunion
unkenntlich machen

7 J
CD T
3 0
"s-r° x
-> (D

® (D

o 3
-•0
O m
Q-
CD

<D {/>

0 CD

-r* -,o iH0 2
u>

0_
(T

C/5

Vu
M
<u

O UJ
LL. CO CÛ

,1, CO c£9 Ü <Z. Q/ {/)

WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE


	Sprachlos in einem neuen Zeitalter

