
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 78

Artikel: Ökoapokalyptik : kritische Bemerkungen zu einem rhetorischen
Kampfbegriff

Autor: Scolari, Baldassare

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Baldassare Scolari

• •

Okoapokalyptik
Kritische Bemerkungen zu einem rhetorischen
Kampfbegriff

Als 2019 Jugendliche weltweit auf die Strassen gingen, um auf klimapolitische

Missstände aufmerksam zu machen und Massnahmen für den Klima-
schutz einzufordern, mussten sich bürgerliche Medien und politische
Akteure eine rhetorische Strategie der Delegitimierung und Disqualifizierung
ausdenken. Diese Strategie bestand unter anderem darin, Fridaysfor Future

als irrationale, religiöse oder quasi-rehgiöse Bewegung darzustellen, die nur
apokalyptische Ängste schürt und unfähig ist, realpolitisch-konkrete Lösungen

anzubieten. So schrieb zum Beispiel Starhistoriker Niall Ferguson in der

Neuen Zürcher Zeitung, dass «die moderne Umweltbewegung zu einem
Endzeitkult» verkommen sei (2019,3)-

Die Kritik der sogenannten Ökoapokalyptik ist nicht neu und auch

nicht nur unter Befürworterannen des Status quo verbreitet. Auch innerhalb

des ökologischen Diskurses wird immer wieder behauptet, dass

apokalyptische Rhetorik schädlich sei, wenn es darum gehe, eine erfolgreiche

Klimapolitik einzufordern und umzusetzen. Die Umweltapokalyptik bringe
den gegenwärtigen postpolitischen und postdemokratischen Zustand zum
Ausdruck, einen Zustand, in dem ideologische Auseinandersetzungen und

Kämpfe durch Techno-Management-Planung, Expertenmanagement und

Verwaltung ersetzt werden. Das Fehlen von politischen Utopien sei einer der

Hauptgründe, weswegen nicht zuletzt filmische Ökoapokalypsen so ansprechend

seien: Ihre apolitische Haltung spiegle und verstärke die gegenwärtige

Abwesenheit politischer Visionen.

Angesichts dieser multilateralen Kritik an der Klimajugend ist es geboten,

der Sache auf den Grund zu gehen und zu fragen: Was ist Klima-Apoka-

lyptik? Stimmt es überhaupt, dass ökologische Bewegungen allgemein und
die Klimajugend insbesondere dazu neigen, eine apokalyptische Rhetorik

SCHWERPUNKT 53



einzusetzen? Und schliesslich: Sind die apokalyptische Rhetorik und Erzählform

tatsächlich klimapolitisch so schädlich und problematisch?

Zu viel oder zu wenig Religion?
Am 20. August 2018 begann Greta Thunberg ihren wöchentlichen Schulstreik

und wurde ab November zunächst in Schweden, bald in mehreren

Ländern auf der ganzen Welt von Schüler:innen nachgeahmt. Seitdem hat
die Klimaaktivistin mehrere Reden vor internationalen Gremien und
Institutionen gehalten, die weltweit Reachtung erhielten. Thunbergs Rhetorik
wurde in den Medien immer wieder als «apokalyptisch» gedeutet - und

zwar sowohl zustimmend als auch ablehnend. So lobte Journalist und Autor
Franklin Foer in einem Artikel der Zeitschrift The Atlantic Thunbergs

«apokalyptische» Rhetorik für ihre Wirkmächtigkeit (Foer 2019). Deutlich weniger
wohlwollend twitterte am 20.Juli 2019 der französische Politiker Guillaume

Larrivé der Partei Les Républicains: «Wir brauchen keine apokalyptischen
Gurus» (Larrivé 2019) - und forderte seine Parteikollegen dazu auf, die Rede,

die die junge Klimaaktivistin drei Tage später vor der Pariser Nationalversammlung

hielt, zu boykottieren.
Auch in der Schweizer Presse wurde mehrmals die Rhetorik von Greta

Thunberg und der Klimabewegung allgemein als apokalyptisch gedeutet.
Matthias Drobinski kritisierte im Tagesanzeiger die «apokalyptische Angstlust»

der Klimaaktivist:innen, «die aus jedem heissen Sommertag den

Weltuntergang herausliest, in jeder herrenlosen Plastiktüte ein Menetekel sieht

und in jeder Grillparty den Feueratem des Gottseibeiuns zu spüren glaubt».
Die Klimajugend habe «ihre eigenen Rituale und Bussübungen entwickelt,

mit Kleidung, kratziger als das Kamelhaar», und lebe «von der Erlösungshoffnung,

die Summe der Bekenntnisse möge zur C02-Reduktion führen
und zur neuen Harmonie zwischen Mensch und Natur» (Drobinski 2019).

In einem sachlicheren Ton, aber mit ähnlicher Argumentation,
behauptete der Literaturwissenschaftler Hans Ulrich Gumbrecht in einem

Kommentar in der Neuen Zürcher Zeitung, dass ein «durchschnittliches

Bildungswissen» ausreiche, «um hinter den schwergewichtigen Reden der

Ökologisten eine Erzählstruktur der Erlösung zu entdecken» (Gumbrecht 2019).

Chefredaktor Eric Gujer geht noch weiter: Nicht nur die Klimabewegung,
sondern sogar «die Grünen» seien die «Experten für Zeitgeist-Apokalypse»:
«Die Grünen haben nicht nur Verdammung, sondern auch Erlösung im
Angebot. Sie reklamieren eine überlegene Moral für sich und beanspruchen,

zur Rettung des Planeten beizutragen. Von der Hölle, wo <Klimaleugner>

54 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



schmoren, führt ein Weg in den Himmel ohne Gen-Food und anderes

Teufelszeug. Während andere Parteien dem Namen nach christlich sind,

offerieren die Grünen eine säkularisierte Religion für aufgeklärte Städter»

(Gujer 2019).

Es ist bemerkenswert, dass die hier nur exemplarisch aufgeführten
Kommentare im Wesentlichen dieselbe argumentative Grundstruktur
aufweisen: So wie in anderen Religionen habe die Klimabewegung ihre Heiligen
und Propheten (Greta), ihre Geschichtserzählung (Klimaapokalypse), ihre

Prozessionen (Strassenproteste), ihre Speisevorschriften (Vegetarismus/

Veganismus), ihre Formen von Askese (ökologische Enthaltsamkeit), ihre
Teufel (Klimaleugner) und so weiter. Es handelt sich um einen analogischen

Argumentationsschluss, der schon oft verwendet wurde, um politische

Bewegungen als religiös oder quasi-religiös zu delegitimieren.1 Der analogische

Argumentationsschluss geht wie folgt:
1. A hat Ähnlichkeit mit B > Die Rhetorik der Klimabewegung hat Ähn¬

lichkeit mit religiöser Rhetorik.

2. B hat die Eigenschaft C > Religiöse Rhetorik ist eine irrationale Form
der Weltdeutung und Gemeinschaftsstiftung.

3. Also hat auch A die Eigenschaft C > Die Rhetorik der Klimabewegung
ist eine irrationale Form der Weltdeutung und Gemeinschaftsstiftung.

Das Interessante ist nicht so sehr das zugrundeliegende Verständnis von
Religion -Ausdruck einer veralteten, sehr vereinfachenden Religionskritik, die

religionswissenschaftlich nicht haltbar ist (Burgunder 2020) -, sondern vielmehr
die Art und Weise, wie der Begriff Religion beziehungsweise die Zuschrei-

bung von Religion verwendet wird, um das eigene freisinnige, bürgerliche

Zielpublikum zu überzeugen, dass die Klimabewegung irrational, absolutistisch

und fundamentalistisch sei. Das ist, wie schon oben hervorgehoben,
nichts Neues. Wie der Theologe William T. Cavanaugh zu Recht beobachtet,

ist der BegriffReligion zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten

von verschiedenen Menschen gemäss unterschiedlichen Interessen verwendet

worden: «Die Konstruktion der Kategorie Religion ist seit dem Aufkommen

der Moderne zu einem wichtigen Teil der Ideologie des Westens geworden,

sowohl innerhalb westlicher Kulturen als auch bei der Kolonialisierung
nicht-westlicher Kulturen.» (Cavanaugh 2019,58)

Cavanaughs Beobachtung findet Bestätigung in der Tatsache, dass der

angenommene «religiöse» Charakter der Klimabewegung auch positiv
gewertet wird, und zwar interessanterweise aus linker Perspektive. So schrieb

zum Beispiel Ingo Arzt in der TAZ, dass der Vorwurf, die Klimabewegung sei

SCHWERPUNKT 55



quasi-religiös und irrational, das Beste sei, was ihr passieren könne.
Nichtsdestotrotz kritisiert auch er den apokalyptischen Ton: «Was fehlt, ist eine

stringente, positive Utopie. Derzeit geht es lediglich darum, die Apokalypse

zu vermeiden. [...] Will sich die neue Klimaschutzbewegung nicht in permanenter

Untergangstimmung verlieren, sollte sie getrost den irrationalen,

mythischen, quasireligiösen Teil, der in ihr steckt, einräumen und stärken.

Sie muss eine emotionale Heimat werden, der sich auch die nächste und
übernächste Generation anschliessen kann. Sie braucht Mythen jenseits der

Zerstörung.» (Arzt 2019)

Was nun: Ist die Klimabewegung zu viel oder zu wenig religiös? Braucht

es mehr oder weniger ökoapokalyptische Rhetorik? Im Folgenden werde

ich aufzeigen, dass diese Debatte auch in der wissenschaftlichen,
philosophischen und theologischen Auseinandersetzung mit der Frage, wie die

Klimakrise erzählt und dargestellt wird und werden soll, eine wichtige Rolle

spielt.

Kritik und Verteidigung der Ökoapokalyptik
Die «Apokalypse» steht im allgemeinen Sprachgebrauch für das bevorstehende

«Ende der Welt». Als «apokalyptisch» gelten in diesem Sinne all jene

Erzählungen, die einen Weltuntergang inszenieren und imaginieren. In
Literatur und Kino ist unzählige Male die Welt zerstört oder die Menschheit

ausgelöscht worden. In manchen Erzählungen wird der Weltuntergang durch
menschlich nicht verschuldete Ereignisse verursacht, wie zum Beispiel
durch die Eruption eines Super-Vulkans, die Invasion von feindlichen Aus-

serirdischen, die abrupte Veränderung kosmischer Strahlung oder den

Einschlag eines mehr oder weniger grossen Himmelskörpers. In anderen

Erzählungen ist die Apokalypse selbstverschuldet, zum Beispiel wenn die Welt in
einem Atomkrieg untergeht oder die Menschheit durch ein in einem Labor

gezüchtetes Virus ausgelöscht wird.

Religionsgeschichtlich betrachtet, sind diese Weltuntergangsszenarien

streng genommen nicht religiös, da sie, erstens, nicht von einer ausserwelt-

lichen Macht beziehungsweise Instanz gewollt und verursacht werden und,

zweitens, weil sich in ihnen keine transzendente Wahrheit offenbart und
keine kollektive Erlösung ereignet. In der Forschungsliteratur wird dabei oft
auf den Wandel hingewiesen, den das griechische Wort «apokälypsis» von
der ursprünglichen Bedeutung «Offenbarung» oder «Enthüllung», wörtlich
«Entschleierung», bis hin zum heutigen «Ende der Welt» durchlaufen hat

(Pezzoli-Olgiati 2009). Man spricht in diesem Zusammenhang oft auch von säku-

56 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



larer Apokalyptik beziehungsweise von einer Säkularisierung der Apokalypse.

Während die Zerstörung der Welt in den apokalyptischen Visionen
der Spätantike und des Mittelalters auf eine Erneuerung und eine Erlösung
hinauslaufen und Apokalypse als gerechter Kampf gegen die Mächte des

Bösen und als Gericht über die Gerechten und Ungerechten gedacht wird,
sei die Endzeit der Moderne nichts als ein Ende. Günter Anders, der sich

spezifisch mit der Situation des Menschen im atomaren Zeitalter auseinandersetzte,

nennt diese Vorstellung «nackte Apokalypse, das heisst: eine

Apokalypse, die im blossen Untergang besteht, die also nicht den Auftakt zu

einem neuen, und zwar positiven, Zustande [...] darstellt» (Anders 1971,207).

Gemeinschaftliche Erlösung sei laut Anders innerhalb solcher «nackten

Apokalypsen» keine Option mehr.

In Anschluss an Anders beschreibt die Kulturwissenschaftlerin Eva

Horn die imaginierten Untergänge der Moderne als biopolitische Fantasien

oder Fiktionen, in denen «das Soziale im Modus der ultimativen Krise - als

Frage von Untergang oder Überleben - gedacht wird» (Horn 2010,105). In diesen

Fiktionen sei der Weltuntergang also nicht als Auftakt einer neuen Welt
gedacht, sondern als ein Ereignis, das im besten Fall nur überlebt werden kann.

In den apokalyptischen Szenarien der Moderne wird gemäss Horn Überleben

zum Ziel eines Endkampfs, bei dem die Menschheit vor einer grundlegenden

biopolitischen Entscheidung steht, bei der einige sterben müssen,

damit andere überleben können. Diese neue Form der Apokalyptik sei mit
einer «Biopolitik der Knappheit» verbunden, «einer Politik, die das Leben

und Überleben der Menschheit unter Bedingungen knapper und knappster
Ressourcen denkt» (ebd., 116). Durch die Entdeckung der Knappheit entstehe

eine Form biopolitischen Denkens, bei dem das biologische Leben zum
einzigen Ziel eines Endkampfes wird, «das nunmehr nicht mehr zur Heils-

Geschichte, sondern eigentlich zur Autor-Geschichte gehört» (ebd., 107).

Wo Horn eine Verkopplung von Politik und biologischem Leben sieht,

sehen andere eine Entpolitisierung. So schreibt der Geograf Erik Swynge-

douw, dass die Umweltapokalyptik eine zutiefst entpolitisierte Vorstellung
produziere und aufrechterhalte, bei der der Weltuntergang als unaufhaltbares

Schicksal verstanden werde (Swyngedouw 2010). Die Verbreitung und

Verfestigung einer Apokalyptik des Klimawandels sei ein wesentlicher
Bestandteil der neuen kulturellen Politik des Kapitalismus, dessen

Leitmotiv Angst-Management sei. Das umweltapokalyptische Narrativ habe

jede Hoffnung auf Erneuerung verworfen zugunsten einer «unstillbaren
Faszination» dafür, einem Ende nahe zu sein, das niemals kommt (Swynge-

douw 2010,218; Jay 1994,33).

SCHWERPUNKT 57



Auch in der Theologie gibt es kritische Stimmen. Laut Greg Garrard ist
das Hauptproblem apokalyptischer Erzählungen die Art und Weise, wie sie

Zeit strukturieren, insbesondere die Idee von einem singulären, katastrophalen

«Ende der Zeit» (Garrard 2001,67). In seiner Analyse der amerikanischen

Umweltbewegung und der Apokalypse-Tradition konzentriert sich Garrard

auf das, was er als «tragischen» Erzählmodus bezeichnet. Der tragische
Modus interpretiert die Apokalypse als Vorhersage tatsächlicher Ereignisse.

Im tragischen Modus der Ökoapokalyptik gibt es keine Hoffnung auf eine

Verwandlung der Welt in einen besseren Ort. In Konkurrenz zum tragischen
Modus der apokalyptischen Rhetorik steht der «komische» Modus. Im
komischen Modus wird das Ende der Welt eher als Möglichkeit denn als

Schicksal interpretiert. Hier geht es laut Garrard nicht darum, das Ende der

Welt zu antizipieren, sondern zu versuchen, es mit überzeugenden Mitteln
abzuwenden (ebd., 55). Nach Garrards Meinung kann sich jedoch keiner der

Modi der Apokalypse der Forderung nach einem «Ende» der Welt entziehen,
auch wenn dieses Ende nur eingebildet ist. In jedem Fall führe Apokalyptik
zu Eskapismus: Die Person, die sich der Apokalyptik verschrieben hat (ob

komisch oder tragisch), ist gefangen von einer Rhetorik, die ihre Aufmerksamkeit

von den Anforderungen der Gegenwart ablenkt.

Diese kritische Lektüre der Ökoapokalyptik wird aber nicht von allen

Theologännen geteilt. Wallace McNeish hat sich mit der diffusen Antipathie

gegen die Apokalypse-Tradition in der ökokritischen Auseinandersetzung
mit Erzählungen der Klimakrise befasst und argumentiert, dass sie
symptomatisch für tiefere Probleme sei, die sich aus den «säkularen» Annahmen
des ökologischen Denkens ergeben (McNeish 2017). Typischerweise, argumentiert

McNeish, konzentrieren sich ökokritische Interpretationen der Apokalypse

ausschliesslich auf Katastrophen und Katastrophismus, und dennoch

unterstützen theologische Behandlungen des Genres solche Lesarten nicht.
Dies wird auch von der Theologin Barbara Rössing hervorgehoben, wenn
sie auffordert, zwischen «Prophezeiung» und «Vorhersage» zu differenzieren

und die spirituellen Botschaften der Apokalypse von den wörtlichen

Interpretationen fundamentalistischer Christ:innen, insbesondere in
Nordamerika, zu unterscheiden: «Prophezeiung bedeutet nicht Vorhersage [...].

Was wir tun müssen, ist die wichtige biblische apokalyptische Stimme des

Protests und der Hoffnung zurückzugewinnen.» (Rössing 2007,557)

Ein Grossteil dieser ökotheologischen Rückeroberung der biblischen

Apokalypse wurde durch politische Lesarten ermöglicht, die sich in den

theologischen Ansätzen zur Apokalypse der ig7oer-Jahre finden. So trug
zum Beispiel John J. Collins' Neudefinition des Genres der Apokalypse in

58 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



biblischen und pseudo-epigrafischen Quellen dazu bei, die Idee der Apokalypse

als konterimperialistische Widerstandsliteratur zu etablieren (Collins

1979). Collins hob auch die Wichtigkeit des apokalyptischen «Rufs» nach

einer neuen und veränderten Weltordnung nach dem «Ende» der Zeit hervor.

In der ökotheologischen Rückeroberung der biblischen Apokalypse
widerspiegelt sich dies in der Betonung der Zeitlichkeit. Gemäss Michael North-

cott ist das Thema der Neuheit und Dringlichkeit in der Offenbarung besonders

relevant, um die Bedeutung der Apokalyptik heute zu verstehen. Zu

diesem Zweck behandelt Northcott das Konzept des Anthropozäns als eine

apokalyptische Aufforderung, die menschliche Lebensweise auf der Erde

radikal ZU ändern (Northcott 2014, 268-316).

Zeitlichkeit ist auch ein wichtiges Thema in Catherine Kellers Political

Theology ofthe Earth (Keller 2018). Hier stützt sich Keller aufGiorgio Agambens
Studie über das biblische Konzept von Kairos, der Zeit, die bleibt (Agamben

2006). Keller argumentiert, dass es bei der Apokalypse nicht darum geht, das

Ende der Zeit vorherzusagen, sondern darum, die Erfahrung von Zeitlichkeit

zu artikulieren. Die Apokalypse reflektiert die Tatsache, dass «die Zeit
abläuft», und Keller sieht das Genre als Konfrontation nicht mit dem Ende

der Welt, sondern mit dem Ende der Welt, wie wir sie kennen. Die Apokalypse

ist, in anderen Worten, mit der Vorstellung einer radikalen räumlichen
und zeitlichen Transformation der Welt verbunden.

Apokalyptik im Modus des als-ob

Wie gezeigt wurde, wird in den Medien sowie im akademischen Diskurs
über die Nachteile und Vorteile, über die Macht und Ohnmacht der Ökoapo-

kalyptik als eine Art und Weise, die Klimakrise zu erzählen, rege diskutiert.
Es hat sich herausgestellt, dass in der argumentativen Strategie mancher

bürgerlicher Akteur:innen «Apokalypse» als ein rhetorischer Kampfbegriff
verwendet wird, um die neuere ökologische Bewegung als religiös, irrational,
fundamentalistisch und gefährlich darzustellen. Was ist nun die beste Art
und Weise, diese Strategie zu kontern? Ist es geboten, im Diskurs über die

Klimakrise in die Defensive zu gehen und einen «apokalyptischen Ton» zu
vermeiden? Keineswegs. Vielmehr sollte man die bürgerliche Irritation über

apokalyptische Rhetorik als Anzeichen verstehen, dass letztere zu Recht als

Gefahr für den bestehenden hegemonialen Diskurs erkannt worden ist.

Als radikale Krisenerzählung (Matern 2020), die einen qualitativen Bruch

mit dem Status quo imaginiert und einfordert, ist die Apokalypse resistent

gegenüber jeglichem Versuch, von der neoliberalen Fabel eines «grünen

SCHWERPUNKT 59



Kapitalismus» vollständig vereinnahmt und entkräftet zu werden. Aus

diesem Grund sollte man in der kulturgeschichtlich mächtigen Tradition der

Apokalyptik eine Chance erblicken, die Forderung nach einer radikalen
Transformation der Welt wirkmächtig zu artikulieren. Dies bedeutet aber

wiederum nicht, dass man die ökoapokalyptische Erzählung unkritisch

reproduzieren soll. Es geht keineswegs darum, mit religiösem Eifer auf das

Sich-Offenbaren einer transzendenten Wahrheit zu warten, sondern darum,

aus einer radikal emanzipatorischen und egalitären Perspektive die utopische

Wirkmächtigkeit einer Erzählung, die das Potenzial in sich birgt, das

passive Subjekt des spätkapitalistischen Zeitalters aus seinem Schlummer

zu wecken, anzuerkennen und fruchtbar zu machen. Denn, wie oben

gezeigt wurde, die Apokalypse kann auch etwas anderes sein als eine Erzählung

des blossen Endes. Wenn man sie von der säkularistischen Reduktion

auf die Katastrophe, den Weltuntergang, befreit, kann sich die Apokalypse
als eine Erzählung mit einem enormen politischen Potenzial erweisen

(Skrimshire 2010,4).

Der britische Literaturwissenschaftler Frank Kermode versteht

apokalyptische Narrative als «concord-fictions», als Fiktionen also, die imstande

sind, gegenwärtige Situationen mit einem konstruierten Anfang und Ende

in Übereinstimmung zu bringen (Kermode 1966). Sie entsprechen somit dem

menschlichen Bedürfnis nach zeitlicher Ordnung, nach einer Kontinuität
zwischen Anfang und Ende und dem Gefühl von Abgeschlossenheit. Die

aussergewöhnliche Resilienz der Apokalypse hat insofern damit zu tun,
dass sie ein besonders erfolgreiches ästhetisches und erzählerisches Modell
für die mediale Bearbeitung aller möglichen realen und virtuellen, «epochalen»

sowie personalen Krisenzustände ist. Krisenerfahrungen gehen mit
existenziellen Unsicherheiten sowie Empfindungen von Ohnmacht, Sinn-

und Orientierungslosigkeit einher. Die Performativität der Apokalypse
besteht nun genau darin, durch einen konstruierten Anfang und ein konstruiertes

Ende in einer als krisenhaft wahrgenommenen Gegenwartssituation
Sinn zu stiften.

Nun können aber concord-fictions äusserst gefährlich werden, wenn
sie zu Mythen verkommen, die keinen Widerspruch, keinen Dialog, keine

kritische Hinterfragung dulden. Deswegen ist es geboten, Erzähltechniken

einzusetzen, die die Fiktionalität der Erzählung unterstreichen (Scolari 2021a u.

2021b). Man muss, anders gesagt, die Apokalypse im Modus des Als Ob erzählen:

als eine Fiktion, in der Reales - der Zustand der Welt, so wie er ist - und

Imaginäres - die Welt, so wie sie sein könnte - so kombiniert sind, dass das

Imaginäre sich weder ideologisch als aktuelle Realität, noch prophetisch als

60 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



unausweichliche Zukunft präsentiert (Vaihinger 19m iser 1991). Nur so kann
vermieden werden, dass die Apokalypse als unvermeidlicher Weltuntergang
verstanden wird. Die Erzählung soll nicht im Sinne einer «objektiven»
Beschreibung der Wirklichkeit vermittelt werden, sondern als Erzählung, die

Menschen dazu befähigt, die Möglichkeit einer radikalen Transformation
der sozialen Wirklichkeit imaginieren zu können. Apokalypse ist schliesslich

nichts anderes als der Name einer Erzählung, die die Beständigkeit der

Welt, so wie sie ist, hinterfragt: Muss es so sein? Muss alles beim Gleichen

bleiben, oder können wir als Kollektiv «Menschheit» eine andere, bessere,

lebbare Welt für alle aufbauen?

Anmerkungen
1 Man vergleiche zum Beispiel Erich Voegelins

Deutung der marxistischen Weltanschauung
aus demJahre 1936: «Die Weltanschauung
knüpft an eine das Gemüt ergreifende Tatsache

an, z. B. an die Lage des Arbeiters in der
bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft,
und webt um sie herum das Gespinst ihrer
Dogmen: Sie hat ihren Gott - die Klasse,
ihren Teufel - den Bourgeois, ihren Prophe¬

ten und Erlöser - Marx und Lenin, ihre
Bibel - <das Kapitah, ihren jüngsten Tag -
die Revolution, ihr Paradies - in der klassenlosen

Gesellschaft. Sie ist eine gottverschlossene

Dämonologie, aber sie erklärt ihren
Gläubigen das Böse in der Welt, sie gibt
ihnen seelisch die Hoffnung auf die Erlösung
von dem Übel, und sie zeigt ihnen den Weg
in ihr Himmelreich.» (Voegelin 1936,598)

Literatur

Agamben, Giorgio, 2006: Die Zeit die bleibt. Ein
Kommentar zum Römerbrief. Frankfurt a. M.

Anders, Günther, 1971: Endzeit und Zeitende.
Gedanken über die Atomare Situation. München

Arzt, Ingo, 2019: Klima unser im Himmel. In: taz,
26.9. (online verfügbar)

Cavanaugh, William T., 2009: The Myth of
Religious Violence. Secular Ideology and the
Roots ofModern Conflict. Oxford / New York

Collins,John J., 1979: Semeia 14. Apocalypse. The
Morphology ofa Genre. Atlanta

Drobinski, Matthias, 2019: Wenn Protest zur
Säkular-Religion wird. In: Tagesanzeiger,
21.9.

Ferguson, Niall, 2019: Das Klima wandelt sich,
und wir wandeln uns mit ihm. Ein anderer
Blick auf Greta Thunbergs Aufrufzur Panik.
In: Neue Zürcher Zeitung, 3.9. (online
verfügbar)

Foer, Franklin, 2019: Greta Thunberg Is Right to
Panic. In: The Atlantic, 20.9. (online verfügbar)

Gujer, Eric, 2019: Wer will heute noch rechts
oder links sein? Die Grünen passen perfekt
zum ironischen Gestus der Postmoderne. In:
Neue Zürcher Zeitung, 26.4. (online verfügbar)

Iser, Wolfgang, 1991: Das Fiktive und das Imaginäre.

Perspektiven literarischer Anthropologie.
Frankfurt a.M.

Keller, Catherine, 2018: Political Theology of the
Earth. Our Planetary Emergency and the
Struggle for a New Public. New York

Kermode, Frank, 1966: The Sense ofan Ending.
Studies on the Theory ofFiction. Oxford

Larrivé, Guillaume, 2019: «J'appelle mes collè¬

gues députés à boycotter (©GretaThunberg à
l'Assemblée nationale. Pour lutter intelligemment

contre le réchauffement climatique,
nous n'avons pas besoin de gourous
apocalyptiques, mais de progrès scientifique & de

courage politique». Twitter, 20.7.

Matern, Harald, 2020: Einleitung - Die Krise
der Zukunft. Zum apokalyptischen Subtext
moderner Krisensemantik. In: Pfleiderer,
Georg / Matern, Harald (Hg.): Krise der
Zukunft I. Apokalyptische Diskurse in
interdisziplinärer Diskussion. Baden-Baden, 9-56

SCHWERPUNKT 6l



McNeish, Wallace, 2017: From Revelation to
Revolution. Apocalypticism in Green Politics.
In: Environmental Politics, 26,1035-1054

Northcott, Michael, 2014: A Political Theology
of Climate Change. London

Pezzoli-Olgiati, Daria, 2009: Vom Ende der Welt
zur hoffnungsvollen Vision. Apokalypse im
Film. In: Bohrmann, Thomas / Veith,
Werner/Zöller, Stephan (Hg.): Handbuch Theologie

und populärer Film, Bd. 2. Paderborn/
München/Wien/Zürich, 255-275

Rössing, Barbara, 2007: Prophecy, End-Times,
and American Apocalypse. Reclaiming Hope
for Our World. In: Anglican Theological
Review, 89,549-63

Scolari, Baldassare, 2021a: Wie Filme uns helfen
können, die Klimakrise zu verstehen.
Versuch über Paul Schräders First Reformed
und Benedikt Erlingsons Woman at War. In:

Plüss, David / Scheuter, Sabine (Hg.): Gott in
der Klimakrise. Herausforderungen für Theologie

und Kirche. Zürich, 47~59

Scolari, Baldassare, 2021b: Kinder trotz allem.
Gender und Religion in filmischen Ökoapo-
kalypsen. In: Höpflinger, Anna-Katharina

/Jeffers, Ann / Pezzoli-Olgiati, Daria
(Hg.): Handbuch Gender und Religion.
Göttingen, 509-529

Skrimshire, Stefan 2010: How Should We Think
about the Future? In: Skrimshire, Stefan
(Hg.): Future Ethics. Climate Change and
Apocalyptic Imagination. London / NewYork,
1-10

Vaihingen Hans, 1911: Die Philosophie des Als
Ob. Leipzig

Voegelin, Erich, 1936: Volksbildung, Wissenschaft

und Politik. In: Monatsschrift für Kultur

und Politik, 1 (7), 594-603

62 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE


	Ökoapokalyptik : kritische Bemerkungen zu einem rhetorischen Kampfbegriff

