Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 78

Artikel: Katastrophe und Kritik : durch Selbstreflexion Handlungsfahigkeit
entwickeln

Autor: Kopp, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Walter Kopp

Katastrophe und Kritik

Durch Selbstreflexion Handlungsfihigkeit entwickeln

«Links hatte noch alles sich zu entrétseln», so schrieb Walter Benjamin (1980a,
386) in einem seiner Denkbilder. Heute wiirden wir eher unprétentioser for-
mulieren: Die Linke muss die Analyse weitertreiben, um heutige Phéno-
mene der Mythenbildung, der Biopolitik, der Rolle der Wissenschaften und
der Aufkldrung zu verstehen.

Georg Lukdacs war der erste, der die Einheit von Philosophie und Oko-
nomiekritik durch sein epochales Werk Geschichte und Klassenbewusstsein
(Lukdcs 1968) aufzeigte und die zentrale Bedeutung der Kategorien Ware und
Totalitit herausarbeitete. Es wurde klar, dass die biirgerliche Gesellschaft
fassbar wird als historischer Prozess einer universellen Verdinglichung
(Subsumption aller gesellschaftlicher Bereiche unter die Warenform, Durch-
kapitalisierung und Rationalisierung). Adorno und Horkheimer rekonstru-
ieren in der Dialektik der Aufkldrung (1969) den Verdinglichungsprozess als
massenhafte Regression, die einem unkritischen, positivistischen Vernunft-
begriff und einer 6konomisch-technologischen Expansion ihre Legitima-
tion verlieh. Mehr noch: «In der Neuzeit wird das Herrschaftsverhiltnis 6ko-
nomisch durch die scheinbare Unabhingigkeit der wirtschaftlichen Sub-
jekte, philosophisch durch den idealistischen Begriff einer absoluten
Freiheit des Menschen verdeckt» (Horkheimer 2019, 95). Die Autoren argumen-
tierten aus einer Krise, damals war es der Faschismus. Heute begegnen wir
einer anders gearteten, 6kologischen und pandemischen Krise, von der wir
als Subjekte und als Gesellschaft betroffen sind und die uns unmittelbar mit
Katastrophismus konfrontiert. Was hier konkret geschehen ist, konnte nicht
vorhergesagt werden, weder die Pandemie selber noch die Reaktionen der
Menschen, wobei letztere, vereinfacht ausgedriickt, auch als eine Folge der
Verleugnung und/oder Verdrangung eines solchen Ereignisses verstanden
werden konnen. Kybernetiker und Systemtheoretikerinnen sprechen in die-

SCHWERPUNKT 45



sem Zusammenhang von emergenten Eigenschaften. Demzufolge ist ein
solches Phianomen nicht nur neu, sondern auch unvorhersehbar, und ver-
weist auf eine Differenz zwischen Vorhergehendem und Nachfolgendem, bei
dem stets ein unerkldrbarer Rest bleibt. Ein solches Phidnomen erzeugt
Angst, im Falle der Covid-Pandemie umso mehr, weil wir ein Ende nicht ab-
sehen konnen. Wir haben es mit einem Trauma zu tun, zu dessen Verstiand-
nis die Mittel der Philosophie nicht ausreichen, wir miissen uns der Psycho-
analyse, der einzigen psychotherapeutischen Methode mit Bezug auf die
Philosophie, bedienen, weil beispielsweise eine Angststérung nicht nur eine
Reaktionsweise der Psyche ist, sondern auch eine Sichtweise auf die realen
Verhiltnisse, und unsere Interaktionen mit diesen widerspiegelt.

Der Zwangscharakter der Okonomie

Durch die Industrialisierung der gesellschaftlichen Arbeit traten Formen des
instrumentellen Handelns in alle Lebensbereiche ein (Technisierung der
Kommunikation, Schaffung neuer Konsumbediirfnisse), und durch deren
Durchrationalisierung wird Herrschaft politisch unkenntlich gemacht. Da-
durch wird auch die Technik von der Verfiigungsgewalt von Herrschaft ver-
einnahmt und ebenso die Wissenschaft, ja, sie wird entmiindigt durch die
immer totaler werdenden Herrschaftsverhéltnisse. In diesen griindet auch
der Mythos des kapitalistischen Wirtschaftssystems von stetem Wachstum,
die permanente Einfiihrung neuer Technologien, was heute vom Neolibera-
lismus mit der Worthiilse des sogenannten qualitativen Wachstums ver-
bramt wird. Etwas, das dem System inhérent ist, denn es wird verdréngt, dass
genau dies in die globale Katastrophe fiihrt, beziehungsweise gehort es zur
Ideologie, die wir verinnerlicht haben und die uns deshalb zu blinden Kom-
pliz:innen macht, solange wir die Widerspriiche nicht erkennen und aktiv
dagegen ankidmpfen. Hier zeigt sich deutlich, dass die Thesen der Dialektik
der Aufklirung ihre volle Giiltigkeit bewahrt haben. Die Wissenschaft hat
sich diesem 6konomischen Zwang zu unterwerfen. Greifen wir ein Beispiel
zur Illustration heraus. Es betrifft den p-Wert in statistischen Auswertungen
von wissenschaftlichen Untersuchungen, der dariiber entscheidet, ob zum
Beispiel ein Medikament wirksam ist oder sich von einem Placebo nicht un-
terscheidet. Der p-Wert wurde zu einem Gott der Wissenschaft hypostasiert,
obwohl bekannt ist, dass er im Grunde wenig sinnvoll ist, leicht zu manipu-
lieren und zudem héufig zu Fehlinterpretationen fiihrt. 2019 publizierten
Klaus Munkholm und andere eine Re-Analyse einer bereits durchgefiihrten
Metaanalyse und konnten zeigen, dass die Wirkung von Antidepressiva ge-

46 WIDERSPRUCH 78/22 — VERMESSUNG DER KATASTROPHE



geniiber Placebos lediglich 1.97 Punkte auf einer Skala zwischen o und 52
ausmachte, was unbedeutend ist (Munkholm/Paludan-Miiller/Boesen 2019). Die Au-
tor:innen deckten auf, dass bei Studien die inferenzstatistischen Auswertun-
gen mangelhaft durchgefiihrt wurden. Durch die Medienlandschaft ging ein
einziger Aufschrei, dass die Medikamente wirkungslos seien, was heftige
Proteste von Psychiater:innen hervorrief. In der Kontroverse blieben jedoch
die methodischen Méngel von wissenschaftlichen Untersuchungen, die auf
Erfolg und Verwertung (Konzerngewinne) programmiert sind, unerwéhnt.

Aufkliarung schliigt in Angst um

In ihrer kritischen Auseinandersetzung mit der Aufklarung postulieren

Horkheimer und Adorno, dass das Programm der Aufklirung die Entzaube-
rung der Welt sei (Horkheimer/Adorno 1969, 7£). Allem voran soll der Verstand, der

den Aberglauben besiegte, iiber die entzauberte Natur gebieten. Was die

Menschen iiber die Natur wissen wollen, sei das Instrumentarium, um die

Natur und den Menschen zu beherrschen. Die Distanz des Subjekts zum Ob-
jekt sei zugleich Voraussetzung fiir die Abstraktion und sei diejenige Distanz,
die der Herr zu den Beherrschten herstelle. Aufklarung, die das Lebendige

mit dem Unlebendigen gleichsetze, fithre zur radikalen mythischen Angst.
Denn, um vor der Riickkehr des Mythischen sicher zu sein, setze Aufkldrung

Denken und Mathematik gleich. Doch gerade dieser Formalismus falle letzt-
lich in statische Muster zuriick und das Seiende werde einer Denkmaschire-
rie unterworfen, bei der es bloss um eine Reproduktion gehe, womit Auf-
kldrung in schicksalhafte, ahistorische Mythologie umschlage. Mythologie

beschwort das Bestehende, es ist sozusagen ihr Wesen: ewiger Kreislauf,
Schicksal, Fremdbestimmung. Dadurch gleicht das statische mythische Bild

der «Klarheit der wissenschaftlichen Formel», denn in beidem wird die

«Ewigkeit des Tatsdchlichen» beschworen und der Mensch wird auf das

«blosse Dasein» reduziert (Horkheimer/Adorno 1969, 28). Das «Draussen» darf
nicht mehr existieren, es bleibt die reine Immanenz des Positivismus, und

schon die Vorstellung des «Draussen» bildet die eigentliche Quelle der

Angst (ebd. 18). Deshalb haben positivistische Wissenschaft und Mythen-
bildung — mehrheitlich unwissend - die Funktion einer Angstabwehr. Doch

wie entstehen Mythen?

Gemaéss Habermas besteht das mythische Weltbild aus Projektionen,
die sich dadurch auszeichnen, dass Natur und Kultur auf dieselbe Ebene
projiziert werden (Habermas 1981, 78). Der Preis dafiir ist allerdings, dass ratio-
nale Handlungsorientierungen verunmdoglicht werden, da das innere Erle-

SCHWERPUNKT 47



ben mit den externen Sachzusammenhéngen vermengt wird. Aus soziokul-
tureller Perspektive lédsst sich die Frage nach der Entstehung von Mythen

anhand des Traumparadigmas untersuchen. Im Traum ist — nach Freud - zu

unterscheiden zwischen manifestem Trauminhalt (dem Material) und dem

unbewussten Wunsch, der im Traum zum Ausdruck kommt. Der Traum-
inhalt verschleiert etwas, was Freud den latenten, den verborgenen Inhalt

nennt. Die Traumdeutung versucht, diesen Prozess der Verschleierung
herauszuarbeiten und deutlich zu machen. In dieser Analogie entspricht

Corona dem manifesten Trauminhalt: Allgegenwértig in den Medien, trau-
matische Momente aus Selbstbetroffenheit oder aufgeladenen Angsten,
apokalyptische Stimmungen. Wir erwachen aus dem Traum und neigen als

Erstreaktion dazu, die Ursache beim Anderen zu suchen, «den Chinesen»,
bei Bill Gates, bei Regierungen, denn wir mdchten nicht dem verstérenden

Finbrechen der Pandemie in unseren Alltag und dessen Auswirkungen den

Vorrang geben, sondern zur Normalitdt zuriickkehren. Weil dies nicht ge-
lingt, méchten wir es erzwingen, wobei ein «wildes Denken» (Lévi-Strauss 1968)

sich bis zur Leugnung einer echten Gefahr versteigt. Dem latenten Traum-
inhalt entspricht die durch die Pandemie ausgeloste «ontologische Kata-
strophe» (Zizek 2021, 325), die eine tiefe Veranderung unseres Zuganges zur
Wirklichkeit bedingt, denn ahnend oder unbewusst erfahren wir in der Pan-
demie ein Zeichen, wohin uns tatséchlich eine globale Katastrophe fiihren

konnte. Hier zeigt sich eine Trennlinie. Fiir die einen spendet die Zuflucht

zum totalisierenden, mythischen, «wilden Denken» Trost, der interne Sinn-
zusammenhang iibernimmt das Primat gegeniiber den externen Tatsachen.
Auf diesem Hintergrund hat beispielsweise der Wille, mehr iiber das Virus

zu wissen, dem Willen zum Unwissen, der Angstabwehr, Platz gemacht (Zizek

2021,326). Neben der Mythenbildung stellt mehr Wissen aber auch eine Gefahr

dar fiir den tiefsitzenden - ideologisch bedingten — Imperativ unserer nar-
zisstisch und konsumsiichtig gepragten Postmoderne und deren verbreite-
ten Vorstellungen von Freiheit und Autonomie: Verwirkliche dein wahres

Selbst und geniesse, wie und was immer du kannst. Fiir die anderen spielen

externe Faktoren und Uberlegungen auf der Grundlage wissenschaftlicher
Daten und kommunikativer Rationalitét die zentrale Rolle, auch wenn es

widerspriichliche Informationen geben kann. Dies enthebt sie jedoch nicht

der Aufgabe, im oben ausgefiihrten Sinne der Dialektik der Aufkldrung, kri-
tisch gegeniiber der Wissenschaft eingestellt zu sein und Widerspriiche auf-
zudecken, zum Beispiel, dass in der Pandemie nicht nur Symptome, son-
dern Ursachen ganzheitlich angegangen werden miissen, um nicht selber

wieder einem Mythos zu verfallen.

48 WIDERSPRUCH 78/22 — VERMESSUNG DER KATASTROPHE



Angstvermeidung

Eine Grundkategorie in der Diskussion um den Katastrophismus ist der Be-
griff der Angst. Im Unterschied zu Furcht, die sich immer auf ein konkretes

Objekt bezieht, geht es bei der Angst um ein Signal (Angst vor einer bereits

erlebten oder erahnten traumatischen Situation) sowie um Angst als Affekt.
Angst bezieht sich nicht nur aufreale Objekte, sondern auch auf psychische

Prozesse, die teilweise nicht einmal symbolisiert werden konnen, sondern

sich zum Beispiel als innere Erstarrung, innere Leere, das Unheimliche &us-
sern. Die Angst bildet dieradikale Gefahr, die der Mensch unbedingt vermei-
den mochte, weshalb er sie etwa in eine Panikreaktion oder in eine Phobie

verwandelt, die sich dann wiederum aufein Objekt bezieht, eine Spinne oder

einen Hund, somit auf eine Situation, die man dann vermeiden kann. Aber

auch ein sogenanntes Acting out, wie es Lacan nennt, kann ein vielleicht

letzter Abwehrversuch gegen die Angst sein. Lacan weist in seinem Seminar

tiber die Angst (Lacan 2010,12) darauf hin, dass die Struktur der Angst derjeni-
gen des Phantasmas gleichkommt, dessen Merkmal Grenzenlosigkeit ist.
Um der Angst habhaft zu werden, helfen oft gerade nicht wissenschaftliche

Fakten, sondern Glaubenssysteme, Mythen, Religionen et cetera, unabhan-
gig davon, ob diese wahr oder falsch sind. Dies ldsst sich gut mit Freuds

Lustprinzip verdeutlichen: Um die unerbittliche Realitatskonfrontation zu

vermeiden, ermdéglicht das Lustprinzip deren Verleugnung/Verdrangung,
zum Beispiel mittels Flucht in Mythen und Phantasmen (Freud 1999). Die Be-
zugnahme auf Phantasmen, die einfacher zu bewirtschaften sind als kom-
plexe wissenschaftliche Zusammenhénge, dient sowohl der Angstabwehr -
ich zweifle an dem, was die da oben von sich geben - als auch einem Acting

out: Zeigt eure Wut, wehrt euch gegen die Impfungund das Diktat von oben.
Oft ist es sogar so, dass die einzelne Person die Motive ihres Handelns nicht

verstehen kann, erst das Kollektiv als Identifikationskorper ermdglicht dies,
doch immer ist darin eine Botschaft an den Anderen enthalten, meist perso-
nifiziert an den Regierenden. Verkiirzt wird das Virus mit den Herrschenden

gleichgesetzt, obwohl mit einem Acting out, wie etwa den Freiheitstrychler-
Demos, kein Virus besiegt werden kann. Doch daran ldsst sich mythisches

Denken erkennen, es zeichnet sich durch Geschlossenheit aus. Deshalb ist

es fiir seine Vertreter:innen wahr, obwohl es — oder gerade deshalb - keine

Differenzierung zwischen der externen Welt, der sozialen und der subjekti-
ven Realitdt zuldsst (Habermas 1981, 85).

SCHWERPUNKT 49



Mit biopolitischen Argumenten zur Mythenbildung

Hier mochte ich mich nun Giorgio Agamben zuwenden und fragen, wie es
sein kann, dass ein prominenter Philosoph wie Giorgio Agamben sich in
seiner Argumentation nicht mehr von Corona-Leugner:innen der Rechts-
aussenszene unterscheidet.

Am 26. Februar 2020 hatte Agamben in einem Artikel im I/ Manifesto
davon gesprochen, dass die Angst vor einer Epidemie Panik aufkommen
lasse: «Und im Namen der Sicherheit werden Massnahmen akzeptiert, die
die Freiheit stark einschrinken und einen Ausnahmezustand rechtfertigen.»
Agamben spricht von «hektischen, irrationalen und vollig ungerechtfertig-
ten Notfallmassnahmen», die auf einer bloss «vermeintliche Epidemie»
griinden wiirden. Weiter meinte er: «Der andere, nicht weniger beunruhi-
gende Faktor ist die diffuse Unsicherheit und Angst, die sich in den letzten
Jahren offensichtlich im Bewusstsein der Einzelnen ausgebreitet hat und der
sich in einem echten Bediirfnis nach kollektiven Panikzustianden nieder-
schlégt.» Die Epidemie biete hier einen idealen Vorwand.

Nachdem Agamben sich intensiv mit Walter Benjamin beschéftigt
hatte, der in seiner Kritik der Gewalt vom «blossen Leben» spricht (Benjamin
1980a, 199), liess er sich vom spéten Foucault leiten, der, dhnlich wie Benjamin,
im Zusammenhang mit der Regulierung der Bevolkerung von «Bio-Politik»
und von einer Ara der «Bio-Macht» spricht (Foucault 1977,166).

Agamben untersucht in Homo Sacer (Agamben 2002) die Trennung von po-
litischem und biologischem Leben. Das Politische werde durch zwei gegen-
sitzliche, aber sich ergéinzende Prozesse begriindet. Diese bestiinden einer-
seits aus gutem Leben (bios), andererseits aus der von der Politik ausge-
schlossenen, bloss leiblichen Existenz des Menschen, dem nackten Leben.
Doch dieser Ausschluss ist paradoxerweise bereits wieder eine politische
Entscheidung, also ist es keineswegs ein unpolitisches Leben, es ist vielmehr
das Ergebnis einer politischen Ordnung. Dadurch werde die Unterschei-
dung zwischen privatem Leben und politischem Subjekt, das seinen Ort im
Staat habe, obsolet, die beiden Zusténde wiirden zusammenfallen (Agamben
2002,197). Daraus folgert Agamben, dass Politik immer schon Biopolitik oder,
besser gesagt, Thanatopolitik sei, und sich die Verfiigbarkeit iiber den Men-
schen totalisiert habe. Zudem sei in der Moderne der Notstand in die
Rechtsordnung integriert worden und geltender Rechtszustand zur Norma-
litdt geworden (Agamben 2004, 36). Die Pandemie wire demnach nur vermeint-
lich eine solche, um einen Notstand zu rechtfertigen und biopolitisches
Durchregieren zu erméglichen. Problematisch ist dabei, dass Agamben
seine Konzeption der Biopolitik beinahe ausschliesslich auf eine negativ-

50 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



juridische Position abstiitzt und deshalb eine einseitige Analyse der Macht
vorlegt. Ferner verabsolutiert er den Ausnahmezustand und verkennt, dass

Biopolitik auch eine produktive Dimension entfalten konnte. Solch mono-
kausales Denken verstellt ihm den Blick fiir gesamtgesellschaftliche Zusam-
menhinge und den fundamentalen Widerspruch zwischen Arbeit und Kapi-
tal. Er verliert den Bezug zur Realitit und beschrinkt sich auf den Willen,
nicht mittels Ausnahmezustand regiert zu werden. Genau hier gerit er ins

Fahrwasser der «Querdenker:innen» und unterscheidet sich kaum von

Mythenbildnern der rechten Szene. Befremdlich wirkt seine Analyse der
Angst, die sich «im Bewusstsein der Einzelnen ausgebreitet hat» (Agamben

2020) und sich in einem Bediirfnis nach «kollektiven Panikzustdnden» nie-
dergeschlagen habe. Dass die These des Ausnahmezustandes selbst Angst

produziert, nimmt er davon aus, ja, sich selber ebenfalls und unterschligt,
dass wir alle von der existenziellen Katastrophe erfasst werden. Aus diesem

Verblendungszusammenhang vernachléssigt er vollstindig den oben be-
schriebenen «latenten» Trauminhalt, dass diese Pandemie uns bloss als

Vorbote noch viel einschneidenderer Katastrophen und daraus notwendiger
Massnahmen trifft. In seinem neusten Buch polemisiert Agamben gegen die

Wissenschaft, insbesondere die Medizin: «Die Wissenschatft ist zur Religion

unserer Zeit geworden.» (Agamben 2021, 77) Weiter: «Indem sie ein zwangsldufig

ambivalentes und undurchsichtiges Biindnis mit der Politik eingeht, setzt

sich aber die Medizin an die Stelle des Gesetzgebers.» (Ebd., 129) Diese Umkehr
zeugt abermals von einer Konfusion, weder kann Agamben dies mit Fakten

belegen, noch stellt er es in einen gesarﬁtgesellschaftlichen Zusammenhang

von Kapitalinteressen, Macht, Regierungen und Bevolkerung,

Aufklirung in das Projekt Kritik transformieren

Abschliessend sei bemerkt, dass wir nicht davon ausgehen kénnen, dass es
einen allgemeinen Charakter von Kritik gibt, kein eigentliches Wesen der
Kritik; sie braucht Abstand von der Theorie, sie ist Teil der Praxis. Kritik
kann folglich nichts Einheitliches sein und ist nicht unabhéngig von ihren
jeweiligen Gegenstdnden zu definieren. Kritik beinhaltet dariiber hinaus,
dass wir auch die Grenzen sogar der vermeintlich sichersten Denkweisen in-
frage stellen. Dies gilt ebenso sehr fiir Ideologiekritik, die heute mehr denn
je notwendig ist. Adorno meinte, dass Ideologien gleichzeitig wahr und
falsch seien (Jaeggi 2009, 257). Einerseits sind sie der Realitit eingeschrieben
und andererseits an Normen gebunden, die eine Tduschung enthalten, zum
Beispiel diejenige, dass wir freie Menschen seien; denn das méchten wir ja

SCHWERPUNKT 51



sein, und die Herrschenden, die dies transportieren, leiden unter dem ver-
zerrungsblinden Fleck, sie seien unvoreingenommen. Ideologiekritik darf
ihrem Selbstverstiandnis nach nicht normativ sein, sie generiert aber aus
den Selbstwiderspriichen der gegebenen Normen (zum Beispiel: «<wenn Sie
dieses E-Auto kaufen, tragen Sie zur CO,-Reduktion bei») Moglichkeiten zu
deren Uberwindung (Jaeggi 2009, 284). Es ist nicht wegzudiskutieren, dass durch
die Wahl des Untersuchungsgegenstandes ein normativer Rest bleibt, des-
halb muss es der Anspruch von Ideologiekritik sein, Analyse und Kritik als
einheitlichen Prozess zu sehen und sich an der Transformation des Beste-
henden zu orientieren, also praktisch zu werden. Ihre Praxis miisste die der
Ideologie unterworfenen Menschen zu einem interaktionellen Prozess be-
wegen, um gemeinsam den jeweiligen Verblendungszusammenhang aufzu-
schliisseln und zu transformieren.

Literatur

Agamben, Giorgio, 2002: Homo sacer. Die sou-
verdne Macht und das nackte Leben. Frank-
furt a. M.

Agamben, Giorgio, 2004: Ausnahmezustand.
Frankfurta. M.

Agamben, Giorgio, 2020: Lo stato d’eccezione
provocato da un’emergenza immotivata. In:
Il Manifesto, 26.2. (online verfiigbar)

Agamben, Giorgio, 2021: An welchem Punkt ste-
hen wir? Die Epidemie als Politik. Wien

Benjamin, Walter, 1980a: Denkbilder. Gesam-
melte Schriften Band IVa. Frankfurt a. M.

Benjamin, Walter, 1980b: Zur Kritik der Gewalt.
Gesammelte Schriften Band IL.1. Frankfurt
a. M.

Foucault, Michel, 1977: Sexualitit und Wahrheit.

Frankfurt a. M.

Freud, Sigmund, 1999: Neue Folge der Vorlesun-
gen zur Einfithrung in die Psychoanalyse.
Gesammelte Werke, Bd. XV, Frankfurt a. M.

Habermas, Jiirgen, 1981: Theorie des kommuni-
kativen Handelns Band 1. Frankfurt a. M.

Horkheimer, Max, 2019: Egoismus und Frei-
heitshewegung. Zur Anthropologie des biir-
gerlichen Zeitalters. In: Dahmer, Helmut:
Freud, Trotzki und der Horkheimer-Kreis.
Miinster 2019, 9—88

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W., 1969:
Dialektik der Aufkldrung. Frankfurt a. M.

Jaeggi, Rahel, 2009: Was ist Ideologiekritik? In:
Jaeggi, Rahel / Wesche, Tilo (Hg.): Was ist Kri-
tik. Frankfurt a. M., 266-295

Lacan, Jacques, 2010: Die Angst. Das Seminar,
Buch X. Wien/Berlin

Lévi-Strauss, Claude, 1968: La pensée sauvage.
Frankfurt a. M.

Lukdcs, Georg, 1968: Geschichte und Klassen-
bewusstsein. Neuwied

Munkholm, Klaus / Paludan-Miiller, Asger
Sand /Boesen Kim, 2019: Considering the
methodological limitations in the evidence
base of antidepressants for depression: a
reanalysis of a network meta-analysis. In:
BMJ Open (online verfiigbar)

Zizek, Slavoj, 2021: Ein Linker wagt sich aus der
Deckung. Fiir einen neuen Kommunismus.
Berlin

52 WIDERSPRUCH 78/22 — VERMESSUNG DER KATASTROPHE



	Katastrophe und Kritik : durch Selbstreflexion Handlungsfähigkeit entwickeln

