
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 78

Artikel: Katastrophe und Kritik : durch Selbstreflexion Handlungsfähigkeit
entwickeln

Autor: Kopp, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Kopp

Katastrophe und Kritik
Durch Selbstreflexion Handlungsfähigkeit entwickeln

«Links hatte noch alles sich zu enträtseln», so schrieb Walter Benjamin (1980a,

386) in einem seiner Denkbilder. Heute würden wir eher unprätentiöser
formulieren: Die Linke muss die Analyse weitertreiben, um heutige Phänomene

der Mythenbildung, der Biopolitik, der Rolle der Wissenschaften und
der Aufklärung zu verstehen.

Georg Lukäcs war der erste, der die Einheit von Philosophie und
Ökonomiekritik durch sein epochales Werk Geschichte und Klassenbewusstsein

(Lukäcs 1968) aufzeigte und die zentrale Bedeutung der Kategorien Ware und
Totalität herausarbeitete. Es wurde klar, dass die bürgerliche Gesellschaft

fassbar wird als historischer Prozess einer universellen Verdinglichung
(Subsumption aller gesellschaftlicher Bereiche unter die Warenform,
Durchkapitalisierung und Rationalisierung). Adorno und Horkheimer rekonstruieren

in der Dialektik der Aufklärung (1969) den Verdinglichungsprozess als

massenhafte Regression, die einem unkritischen, positivistischen Vernunftbegriff

und einer ökonomisch-technologischen Expansion ihre Legitimation

verlieh. Mehr noch: «In der Neuzeit wird das Herrschaftsverhältnis
ökonomisch durch die scheinbare Unabhängigkeit der wirtschaftlichen
Subjekte, philosophisch durch den idealistischen Begriff einer absoluten
Freiheit des Menschen verdeckt» (Horkheimer 2019,95). Die Autoren argumentierten

aus einer Krise, damals war es der Faschismus. Heute begegnen wir
einer anders gearteten, ökologischen und pandemischen Krise, von der wir
als Subjekte und als Gesellschaft betroffen sind und die uns unmittelbar mit
Katastrophismus konfrontiert. Was hier konkret geschehen ist, konnte nicht
vorhergesagt werden, weder die Pandemie selber noch die Reaktionen der

Menschen, wobei letztere, vereinfacht ausgedrückt, auch als eine Folge der

Verleugnung und/oder Verdrängung eines solchen Ereignisses verstanden

werden können. Kybernetiker und Systemtheoretikerinnen sprechen in die-

SCHWERPUNKT 45



sem Zusammenhang von emergenten Eigenschaften. Demzufolge ist ein

solches Phänomen nicht nur neu, sondern auch unvorhersehbar, und
verweist aufeine Differenz zwischen Vorhergehendem und Nachfolgendem, bei

dem stets ein unerklärbarer Rest bleibt. Ein solches Phänomen erzeugt

Angst, im Falle der Covid-Pandemie umso mehr, weil wir ein Ende nicht
absehen können. Wir haben es mit einem Trauma zu tun, zu dessen Verständnis

die Mittel der Philosophie nicht ausreichen, wir müssen uns der

Psychoanalyse, der einzigen psychotherapeutischen Methode mit Bezug auf die

Philosophie, bedienen, weil beispielsweise eine Angststörung nicht nur eine

Reaktionsweise der Psyche ist, sondern auch eine Sichtweise auf die realen

Verhältnisse, und unsere Interaktionen mit diesen widerspiegelt.

Der Zwangscharakter der Ökonomie

Durch die Industrialisierung der gesellschaftlichen Arbeit traten Formen des

instrumenteilen Handelns in alle Lebensbereiche ein (Technisierung der

Kommunikation, Schaffung neuer Konsumbedürfnisse), und durch deren

Durchrationalisierung wird Herrschaft politisch unkenntlich gemacht.
Dadurch wird auch die Technik von der Verfügungsgewalt von Herrschaft
vereinnahmt und ebenso die Wissenschaft, ja, sie wird entmündigt durch die

immer totaler werdenden Herrschaftsverhältnisse. In diesen gründet auch

der Mythos des kapitalistischen Wirtschaftssystems von stetem Wachstum,
die permanente Einführung neuer Technologien, was heute vom Neoliberalismus

mit der Worthülse des sogenannten qualitativen Wachstums
verbrämt wird. Etwas, das dem System inhärent ist, denn es wird verdrängt, dass

genau dies in die globale Katastrophe führt, beziehungsweise gehört es zur
Ideologie, die wir verinnerlicht haben und die uns deshalb zu blinden Kom-

pliz:innen macht, solange wir die Widersprüche nicht erkennen und aktiv

dagegen ankämpfen. Hier zeigt sich deutlich, dass die Thesen der Dialektik
der Aufklärung ihre volle Gültigkeit bewahrt haben. Die Wissenschaft hat
sich diesem ökonomischen Zwang zu unterwerfen. Greifen wir ein Beispiel

zur Illustration heraus. Es betrifft den p-Wert in statistischen Auswertungen

von wissenschaftlichen Untersuchungen, der darüber entscheidet, ob zum

Beispiel ein Medikament wirksam ist oder sich von einem Placebo nicht
unterscheidet. Der p-Wert wurde zu einem Gott der Wissenschaft hypostasiert,
obwohl bekannt ist, dass er im Grunde wenig sinnvoll ist, leicht zu manipulieren

und zudem häufig zu Fehlinterpretationen führt. 2019 publizierten
Klaus Munkholm und andere eine Re-Analyse einer bereits durchgeführten

Metaanalyse und konnten zeigen, dass die Wirkung von Antidepressiva ge-

46 WIDERSPRUCH 78/22-VERMESSUNG DER KATASTROPHE



genüber Placebos lediglich 1.97 Punkte auf einer Skala zwischen o und 52

ausmachte, was unbedeutend ist (Munkholm/Paludan-Mülier/Boesen 2019). Die

Autorinnen deckten auf, dass bei Studien die inferenzstatistischen Auswertungen

mangelhaft durchgeführt wurden. Durch die Medienlandschaft ging ein

einziger Aufschrei, dass die Medikamente wirkungslos seien, was heftige
Proteste von Psychiater innen hervorrief. In der Kontroverse blieben jedoch
die methodischen Mängel von wissenschaftlichen Untersuchungen, die auf

Erfolg und Verwertung (Konzerngewinne) programmiert sind, unerwähnt.

Aufklärung schlägt in Angst um
In ihrer kritischen Auseinandersetzung mit der Aufklärung postulieren
Horkheimer und Adorno, dass das Programm der Aufklärung die Entzauberung

der Welt sei (Horkheimer/Adorno 1969,7 £). Allem voran soll der Verstand, der

den Aberglauben besiegte, über die entzauberte Natur gebieten. Was die

Menschen über die Natur wissen wollen, sei das Instrumentarium, um die

Natur und den Menschen zu beherrschen. Die Distanz des Subjekts zum
Objekt sei zugleich Voraussetzung für die Abstraktion und sei diejenige Distanz,

die der Herr zu den Beherrschten herstelle. Aufklärung, die das Lebendige

mit dem Unlebendigen gleichsetze, führe zur radikalen mythischen Angst.
Denn, um vor der Rückkehr des Mythischen sicher zu sein, setze Aufklärung
Denken und Mathematik gleich. Doch gerade dieser Formalismus falle letztlich

in statische Muster zurück und das Seiende werde einer Denkmaschirie-

rie unterworfen, bei der es bloss um eine Reproduktion gehe, womit
Aufklärung in schicksalhafte, ahistorische Mythologie umschlage. Mythologie
beschwört das Bestehende, es ist sozusagen ihr Wesen: ewiger Kreislauf,
Schicksal, Fremdbestimmung. Dadurch gleicht das statische mythische Bild
der «Klarheit der wissenschaftlichen Formel», denn in beidem wird die

«Ewigkeit des Tatsächlichen» beschworen und der Mensch wird auf das

«blosse Dasein» reduziert (Horkheimer/Adorno 1969, 28). Das «Draussen» darf
nicht mehr existieren, es bleibt die reine Immanenz des Positivismus, und
schon die Vorstellung des «Draussen» bildet die eigentliche Quelle der

Angst (ebd., 18). Deshalb haben positivistische Wissenschaft und Mythenbildung

- mehrheitlich unwissend - die Funktion einer Angstabwehr. Doch

wie entstehen Mythen?
Gemäss Habermas besteht das mythische Weltbild aus Projektionen,

die sich dadurch auszeichnen, dass Natur und Kultur auf dieselbe Ebene

projiziert werden (Habermas 1981,78). Der Preis dafür ist allerdings, dass rationale

Handlungsorientierungen verunmöglicht werden, da das innere Erle-

SCHWERPUNKT 47



ben mit den externen Sachzusammenhängen vermengt wird. Aus soziokul-

tureller Perspektive lässt sich die Frage nach der Entstehung von Mythen
anhand des Traumparadigmas untersuchen. Im Traum ist - nach Freud - zu
unterscheiden zwischen manifestem Trauminhalt (dem Material) und dem

unbewussten Wunsch, der im Traum zum Ausdruck kommt. Der Trauminhalt

verschleiert etwas, was Freud den latenten, den verborgenen Inhalt
nennt. Die Traumdeutung versucht, diesen Prozess der Verschleierung
herauszuarbeiten und deutlich zu machen. In dieser Analogie entspricht
Corona dem manifesten Trauminhalt: Allgegenwärtig in den Medien,
traumatische Momente aus Selbstbetroffenheit oder aufgeladenen Ängsten,

apokalyptische Stimmungen. Wir erwachen aus dem Traum und neigen als

Erstreaktion dazu, die Ursache beim Anderen zu suchen, «den Chinesen»,

bei Bill Gates, bei Regierungen, denn wir möchten nicht dem verstörenden

Einbrechen der Pandemie in unseren Alltag und dessen Auswirkungen den

Vorrang geben, sondern zur Normalität zurückkehren. Weil dies nicht
gelingt, möchten wir es erzwingen, wobei ein «wildes Denken» (Lévi-Strauss 1968)

sich bis zur Leugnung einer echten Gefahr versteigt. Dem latenten Trauminhalt

entspricht die durch die Pandemie ausgelöste «ontologische
Katastrophe» (zizek 2021,325), die eine tiefe Veränderung unseres Zuganges zur
Wirklichkeit bedingt, denn ahnend oder unbewusst erfahren wir in der
Pandemie ein Zeichen, wohin uns tatsächlich eine globale Katastrophe führen
könnte. Hier zeigt sich eine Trennlinie. Für die einen spendet die Zuflucht

zum totalisierenden, mythischen, «wilden Denken» Trost, der interne

Sinnzusammenhang übernimmt das Primat gegenüber den externen Tatsachen.

Auf diesem Hintergrund hat beispielsweise der Wille, mehr über das Virus

zu wissen, dem Willen zum Unwissen, der Angstabwehr, Platz gemacht (Zizek

2021,326). Neben der Mythenbildung stellt mehr Wissen aber auch eine Gefahr

dar für den tiefsitzenden - ideologisch bedingten - Imperativ unserer nar-
zisstisch und konsumsüchtig geprägten Postmoderne und deren verbreiteten

Vorstellungen von Freiheit und Autonomie: Verwirkliche dein wahres
Selbst und geniesse, wie und was immer du kannst. Für die anderen spielen

externe Faktoren und Überlegungen auf der Grundlage wissenschaftlicher
Daten und kommunikativer Rationalität die zentrale Rolle, auch wenn es

widersprüchliche Informationen geben kann. Dies enthebt sie jedoch nicht
der Aufgabe, im oben ausgeführten Sinne der Dialektik derAufklärung,
kritisch gegenüber der Wissenschaft eingestellt zu sein und Widersprüche
aufzudecken, zum Beispiel, dass in der Pandemie nicht nur Symptome,
sondern Ursachen ganzheitlich angegangen werden müssen, um nicht selber

wieder einem Mythos zu verfallen.

48 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



Angstvermeidung
Eine Grundkategorie in der Diskussion um den Katastrophismus ist der

Begriff der Angst. Im Unterschied zu Furcht, die sich immer auf ein konkretes

Objekt bezieht, geht es bei der Angst um ein Signal (Angst vor einer bereits

erlebten oder erahnten traumatischen Situation) sowie um Angst als Affekt.

Angst bezieht sich nicht nur auf reale Objekte, sondern auch aufpsychische

Prozesse, die teilweise nicht einmal symbolisiert werden können, sondern

sich zum Beispiel als innere Erstarrung, innere Leere, das Unheimliche
äussern. Die Angst bildet die radikale Gefahr, die der Mensch unbedingt vermeiden

möchte, weshalb er sie etwa in eine Panikreaktion oder in eine Phobie

verwandelt, die sich dann wiederum aufein Objekt bezieht, eine Spinne oder

einen Hund, somit auf eine Situation, die man dann vermeiden kann. Aber
auch ein sogenanntes Acting out, wie es Lacan nennt, kann ein vielleicht
letzter Abwehrversuch gegen die Angst sein. Lacan weist in seinem Seminar

über die Angst (Lacan 2010,12) daraufhin, dass die Struktur der Angst derjenigen

des Phantasmas gleichkommt, dessen Merkmal Grenzenlosigkeit ist.

Um der Angst habhaft zu werden, helfen oft gerade nicht wissenschaftliche

Fakten, sondern Glaubenssysteme, Mythen, Religionen et cetera, unabhängig

davon, ob diese wahr oder falsch sind. Dies lässt sich gut mit Freuds

Lustprinzip verdeutlichen: Um die unerbittliche Realitätskonfrontation zu

vermeiden, ermöglicht das Lustprinzip deren Verleugnung/Verdrängung,

zum Beispiel mittels Flucht in Mythen und Phantasmen (Freud 1999). Die

Bezugnahme auf Phantasmen, die einfacher zu bewirtschaften sind als

komplexe wissenschaftliche Zusammenhänge, dient sowohl der Angstabwehr -
ich zweifle an dem, was die da oben von sich geben - als auch einem Acting
out: Zeigt eure Wut, wehrt euch gegen die Impfung und das Diktat von oben.

Oft ist es sogar so, dass die einzelne Person die Motive ihres Handelns nicht
verstehen kann, erst das Kollektiv als Identifikationskörper ermöglicht dies,

doch immer ist darin eine Botschaft an den Anderen enthalten, meist
personifiziert an den Regierenden. Verkürzt wird das Virus mit den Herrschenden

gleichgesetzt, obwohl mit einem Acting out, wie etwa den Freiheitstrychler-
Demos, kein Virus besiegt werden kann. Doch daran lässt sich mythisches
Denken erkennen, es zeichnet sich durch Geschlossenheit aus. Deshalb ist
es für seine Vertreterinnen wahr, obwohl es - oder gerade deshalb - keine

Differenzierung zwischen der externen Welt, der sozialen und der subjektiven

Realität zulässt (Habermas 1981,85).

SCHWERPUNKT 49



Mit biopolitischen Argumenten zur Mythenbildung
Hier möchte ich mich nun Giorgio Agamben zuwenden und fragen, wie es

sein kann, dass ein prominenter Philosoph wie Giorgio Agamben sich in
seiner Argumentation nicht mehr von Corona-Leugner:innen der Rechts-

aussenszene unterscheidet.

Am 26. Februar 2020 hatte Agamben in einem Artikel im II Manifesto
davon gesprochen, dass die Angst vor einer Epidemie Panik aufkommen
lasse: «Und im Namen der Sicherheit werden Massnahmen akzeptiert, die

die Freiheit stark einschränken und einen Ausnahmezustand rechtfertigen.»

Agamben spricht von «hektischen, irrationalen und völlig ungerechtfertigten

Notfallmassnahmen», die auf einer bloss «vermeintliche Epidemie»

gründen würden. Weiter meinte er: «Der andere, nicht weniger beunruhigende

Faktor ist die diffuse Unsicherheit und Angst, die sich in den letzten

Jahren offensichtlich im Bewusstsein der Einzelnen ausgebreitet hat und der

sich in einem echten Bedürfnis nach kollektiven Panikzuständen
niederschlägt.» Die Epidemie biete hier einen idealen Vorwand.

Nachdem Agamben sich intensiv mit Walter Benjamin beschäftigt
hatte, der in seiner Kritik der Gewalt vom «blossen Leben» spricht (Benjamin

1980a, 199), liess er sich vom späten Foucault leiten, der, ähnlich wie Benjamin,
im Zusammenhang mit der Regulierung der Bevölkerung von «Bio-Politik»
und von einer Ära der «Bio-Macht» spricht (Foucault 1977,166).

Agamben untersucht in Homo Sacer (Agamben 2002) die Trennung von
politischem und biologischem Leben. Das Politische werde durch zwei
gegensätzliche, aber sich ergänzende Prozesse begründet. Diese bestünden einerseits

aus gutem Leben (bios), andererseits aus der von der Politik
ausgeschlossenen, bloss leiblichen Existenz des Menschen, dem nackten Leben.

Doch dieser Ausschluss ist paradoxerweise bereits wieder eine politische
Entscheidung, also ist es keineswegs ein unpolitisches Leben, es ist vielmehr
das Ergebnis einer politischen Ordnung. Dadurch werde die Unterscheidung

zwischen privatem Leben und politischem Subjekt, das seinen Ort im
Staat habe, obsolet, die beiden Zustände würden zusammenfallen (Agamben

2002,197). Daraus folgert Agamben, dass Politik immer schon Biopolitik oder,

besser gesagt, Thanatopolitik sei, und sich die Verfügbarkeit über den
Menschen totalisiert habe. Zudem sei in der Moderne der Notstand in die

Rechtsordnung integriert worden und geltender Rechtszustand zur Normalität

geworden (Agamben 2004,36). Die Pandemie wäre demnach nur vermeintlich

eine solche, um einen Notstand zu rechtfertigen und biopolitisches
Durchregieren zu ermöglichen. Problematisch ist dabei, dass Agamben
seine Konzeption der Biopolitik beinahe ausschliesslich auf eine negativ-

50 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



juridische Position abstützt und deshalb eine einseitige Analyse der Macht

vorlegt. Ferner verabsolutiert er den Ausnahmezustand und verkennt, dass

Biopolitik auch eine produktive Dimension entfalten könnte. Solch
monokausales Denken verstellt ihm den Blick für gesamtgesellschaftliche
Zusammenhänge und den fundamentalen Widerspruch zwischen Arbeit und Kapital.

Er verliert den Bezug zur Realität und beschränkt sich auf den Willen,
nicht mittels Ausnahmezustand regiert zu werden. Genau hier gerät er ins

Fahrwasser der «Querdenker:innen» und unterscheidet sich kaum von
Mythenbildnern der rechten Szene. Befremdlich wirkt seine Analyse der

Angst, die sich «im Bewusstsein der Einzelnen ausgebreitet hat» (Agamben

2020) und sich in einem Bedürfnis nach «kollektiven Panikzuständen»

niedergeschlagen habe. Dass die These des Ausnahmezustandes selbst Angst

produziert, nimmt er davon aus, ja, sich selber ebenfalls und unterschlägt,
dass wir alle von der existenziellen Katastrophe erfasst werden. Aus diesem

Verblendungszusammenhang vernachlässigt er vollständig den oben

beschriebenen «latenten» Trauminhalt, dass diese Pandemie uns bloss als

Vorbote noch viel einschneidenderer Katastrophen und daraus notwendiger
Massnahmen trifft. In seinem neusten Buch polemisiert Agamben gegen die

Wissenschaft, insbesondere die Medizin: «Die Wissenschaft ist zur Religion

unserer Zeit geworden.» (Agamben 2021,77) Weiter: «Indem sie ein zwangsläufig
ambivalentes und undurchsichtiges Bündnis mit der Politik eingeht, setzt
sich aber die Medizin an die Stelle des Gesetzgebers.» (Ebd., 129) Diese Umkehr

zeugt abermals von einer Konfusion, weder kann Agamben dies mit Fakten

belegen, noch stellt er es in einen gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang

von Kapitalinteressen, Macht, Regierungen und Bevölkerung.

Aufklärung in das ProjektKritik transformieren
Abschliessend sei bemerkt, dass wir nicht davon ausgehen können, dass es

einen allgemeinen Charakter von Kritik gibt, kein eigentliches Wesen der

Kritik; sie braucht Abstand von der Theorie, sie ist Teil der Praxis. Kritik
kann folglich nichts Einheitliches sein und ist nicht unabhängig von ihren

jeweiligen Gegenständen zu definieren. Kritik beinhaltet darüber hinaus,
dass wir auch die Grenzen sogar der vermeintlich sichersten Denkweisen in-
frage stellen. Dies gilt ebenso sehr für Ideologiekritik, die heute mehr denn

je notwendig ist. Adorno meinte, dass Ideologien gleichzeitig wahr und
falsch seien (Jaeggi 2009,257). Einerseits sind sie der Realität eingeschrieben
und andererseits an Normen gebunden, die eine Täuschung enthalten, zum
Beispiel diejenige, dass wir freie Menschen seien; denn das möchten wir ja

SCHWERPUNKT 51



sein, und die Herrschenden, die dies transportieren, leiden unter dem

verzerrungsblinden Fleck, sie seien unvoreingenommen. Ideologiekritik darf
ihrem Selbstverständnis nach nicht normativ sein, sie generiert aber aus

den Selbstwidersprüchen der gegebenen Normen (zum Beispiel: «wenn Sie

dieses E-Auto kaufen, tragen Sie zur C02-Reduktion bei») Möglichkeiten zu
deren Überwindung (Jaeggi 2009,284). Es ist nicht wegzudiskutieren, dass durch

die Wahl des Untersuchungsgegenstandes ein normativer Rest bleibt,
deshalb muss es der Anspruch von Ideologiekritik sein, Analyse und Kritik als

einheitlichen Prozess zu sehen und sich an der Transformation des

Bestehenden zu orientieren, also praktisch zu werden. Ihre Praxis müsste die der

Ideologie unterworfenen Menschen zu einem interaktionellen Prozess

bewegen, um gemeinsam den jeweiligen Verblendungszusammenhang
aufzuschlüsseln und zu transformieren.

Literatur

Agamben, Giorgio, 2002: Homo sacer. Die
souveräne Macht und das nackte Leben. Frankfurt

a. M.

Agamben, Giorgio, 2004: Ausnahmezustand.
Frankfurt a. M.

Agamben, Giorgio, 2020: Lo stato d'eccezione
provocato da un emergenza immotivata. In:
II Manifesto, 26.2. (online verfügbar)

Agamben, Giorgio, 2021: An welchem Punkt ste¬
hen wir? Die Epidemie als Politik. Wien

Benjamin, Walter, 1980a: Denkbilder. Gesammelte

Schriften Band IV.i. Frankfurt a. M.

Benjamin, Walter, 1980b: Zur Kritik der Gewalt.
Gesammelte Schriften Band II.i. Frankfurt
a. M.

Foucault, Michel, 1977: Sexualität und Wahrheit.
Frankfurt a. M.

Freud, Sigmund, 1999: Neue Folge der Vorlesungen

zur Einführung in die Psychoanalyse.
Gesammelte Werke, Bd. XV. Frankfurt a. M.

Habermas jürgen, 1981: Theorie des kommunikativen

Handelns Band 1. Frankfurt a. M.

Horkheimer, Max, 2019: Egoismus und
Freiheitsbewegung. Zur Anthropologie des
bürgerlichen Zeitalters. In: Dahmer, Helmut:
Freud, Trotzki und der Horkheimer-Kreis.
Münster 2019,9-88

Horkheimer, Max/ Adorno, Theodor W., 1969:
Dialektik der Aufklärung. Frankfurt a. M.

Jaeggi, Rahel, 2009: Was ist Ideologiekritik? In:
Jaeggi, Rahel / Wesche, Tilo (Hg.): Was ist Kritik.

Frankfurt a. M., 266-295

Lacan, Jacques, 2010: Die Angst. Das Seminar,
Buch X. Wien/Berlin

Lévi-Strauss, Claude, 1968: La pensée sauvage.
Frankfurt a. M.

Lukâcs, Georg, 1968: Geschichte und Klassen-
bewusstsein. Neuwied

Munkholm, Klaus / Paludan-Müller, Asger
Sand / Boesen Kim, 2019: Considering the
methodological limitations in the evidence
base ofantidepressants for depression: a
reanalysis of a network meta-analysis. In:
BMJ Open (online verfügbar)

Zizek, Slavoj, 2021: Ein Linker wagt sich aus der
Deckung. Für einen neuen Kommunismus.
Berlin

52 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE


	Katastrophe und Kritik : durch Selbstreflexion Handlungsfähigkeit entwickeln

