
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 41 (2022)

Heft: 78

Artikel: "Berxwedan jiyan e" - "Widerstand ist Leben" : zur Handlungsfähigkeit
der Kurd:innen trotz andauernder Katastrophe

Autor: Burç, Rosa / Schneider, Nina / Sekinger, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rosa Burç

«Berxwedan jivan e» -
«Widerstand ist Leben»
Zur Handlungsfähigkeit der Kurdrinnen trotz
andauernder Katastrophe.
Interview von Nina Schneider und Urs Sekinger

WSP: Rosa Burç, ist es für eine ethnische Volksgruppe eine Katastrophe,
keinen eigenen Staat zu haben?

Staatenlosigkeit sollte erst einmal unproblematisch sein, denn die universellen

Menschenrechtsdeklarationen besagen, dass Menschen überall
Rechte geniessen, egal wo sie angesiedelt sind und egal welcher ethnischen

Volksgruppe sie angehören. Da die Menschenrechtspakte aber durch Staaten

umgesetzt werden und diese Rechte an Staatsbürgerschaft koppeln,
sieht es in der Praxis etwas anders aus. Nationalstaaten privilegieren meist

diejenige ethnische oder soziale Gruppe, die sie als ihre Nation verstehen.

Die Geschichte zeigt, wie ethnische Volksgruppen (oft auch einfach als

Minderheit bezeichnet) in der Folge immer wieder Verfolgung, Vertreibung und

Enteignung ausgesetzt waren oder gezwungen wurden, sich der dominanten

Nation anzupassen. Aus dieser Perspektive, sprich vom hegemonialen

Nationalstaatsprinzip ausgehend, kann Staatenlosigkeit tatsächlich eine

Katastrophe bedeuten.

Der türkische Nationalstaat ist seit seiner Gründung 1923 Ausdruck
eines sehr eng gefassten Nationalstaatsbegriffs. Das starre Verständnis von
nationaler Identität als Einheit von Staat, Nation, Territorium, Flagge,

Sprache und Religion schuf ein Konstrukt, das in sich paradox ist. Denn alle

Bürgerinnen sind Teil der Nation unter der Prämisse, diese Einheit nicht in

Frage zu stellen. Mit der Republik schuf Mustafa Kemal das «Türkentum»

SCHWERPUNKT 17



als staatsbürgerliche Kategorie jenseits von ethnischer Zugehörigkeit,
allerdings basierend auf einer aufgezwungenen türkischen Identität. Damit
begründete er eine Assimilationspolitik, die mit extremer Gewalt alle nicht
dieser Norm entsprechenden Bürgerinnen negiert, zum «Türkischsein»

umerziehen will und seit fast hundert Jahren in wiederkehrenden Zyklen

pohtisch verfolgt. Dieser Monokulturalismus, auch wenn immer wieder von

Führungseliten neu definiert, dominiert bis heute das gesellschaftliche und

politische Leben in der Türkei.

Die Geschichte zeigt, dass viele unterdrückte Volksgruppen die

Antwort auf Rechtlosigkeit und Entmenschlichung in nationalen Befreiungskämpfen

und eigener Staatlichkeit suchen, die Rechtssubjektivität schafft.

Inspiriert durch solche Befreiungskämpfe und die sehr spezifische Realität

der Kurd:innen, die zerstreut und grenzüberschreitend in vier Nationalstaaten

leben, haben auch die frühen kurdischen Freiheitsbewegungen der

1970er- und ig8oer-Jahre ihren Kampfantikolonial definiert und als nationalen

Befreiungskampf verstanden. Erst in den i9goer-Jahren schuf die kurdische

Freiheitsbewegung ein neues Narrativ, das die Gleichung «kein eigener
Nationalstaat Katastrophe» und die Idee, nur Nationalstaaten könnten
souverän und frei sein, aufbricht. Dieses Umdenken, das im Nationalstaat

nicht die Lösung, sondern das Problem sieht, ist für das Verständnis der

Mobilisierungsformen und der politischen Vorstellungswelten der heutigen
kurdischen Freiheitsbewegung sehr wichtig.

WSP: Worauf beruht die Identität von Kurd:innen, wie definierst du ihre

Volkszugehörigkeit? Wie erhalten sie diese am Leben?

Kurdünnen sind sehr heterogen. Sie sprechen unterschiedliche Sprachen
und Dialekte, wohnen in den Bergen, an Flüssen oder in Wüstengebieten,
also in geografisch sehr diversen Landschaften, und gehören auch verschiedenen

Religionsgruppen an. Insgesamt bilden sie eine Volksgruppe von
rund vierzig Millionen Menschen, verteilt aufvier Nationalstaaten und,
aufgrund von Flucht, in der ganzen Welt. Auch die Unterdrückungs- und
Konfliktgeschichten sind spezifisch und unterscheiden sich in ihren Formen je
nach nationalem Kontext. Was alle Kurdünnen allerdings verbindet, ist,
dass sie überall trotz der staatlichen Unterdrückung an ihrer kurdischen

Sprache, Geschichte, Folklore festhalten und ihre eigenen politischen
Projekte entwickeln. Genau an dieser Stelle greifen die Unterdrückungssysteme
Hand in Hand. Obschon die Türkei, Syrien, Irak und Iran um die Hegemoni-
alstellung in der Region konkurrieren, kooperieren sie in der Bekämpfung

18 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



von jeglichen Autonomiebestrebungen und politischer Emanzipation der

Kurd:innen in den jeweiligen Regionen.

Aufgrund der ausgeprägten kulturellen, linguistischen und politischen

Heterogenität wird Kurd:innen nicht selten eine Kollektividentität
abgesprochen. Das ist angesichts der über Nationalgrenzen hinweg geteilten
Mythen, Erzählungen und Traditionen aber nicht haltbar. Nicht selten
basieren kollektive Identißkationen aufWiderstandserzählungen, wie zum

Beispiel die Geschichte des Schmieds Kawa, der den Tyrannen Dehak

besiegte und als Zeichen der Befreiung ein Feuer in den Bergen anzündet.

Diese Erzählung hegt dem kurdischen Neujahrsfest Newroz zugrunde, das

in allen vier Teilen Kurdistans gefeiert wird und besagt: «Wir sind die Kinder,
die aus diesem Feuer entstammen. Das Feuer des Widerstandes.» Kurdische

Identität definiert sich also nicht über das Prinzip der erzwungenen
Homogenität, sondern über gemeinsame Identiükationsprozesse mit
Gewalt- und Unterdrückungsepisoden.

Kurd:in sein, kann also vieles bedeuten, heisst aber vor allem,
staatlicher Unterdrückung - wir könnten das auch Katastrophe nennen -
ausgesetzt zu sein. Die Allgegenwärtigkeit von Widerstandserzählungen und

-mythen zeigt, dass die kurdische Identität heute auf eine gemeinsame
Unterdrückungsgeschichte rekurriert, die zur Mobilisierungskraft wird im
Versuch, ohne eigene Staatlichkeit, über die Grenzen und Beschränkungen

hinweg, handlungsfähig zu bleiben.

Nicht zuletzt basiert die aktuelle kurdische Identität auf einer

Medienentwicklung, die Kommunikation unabhängig von staatlicher Kontrolle
erlaubt. Aufgrund der Nichtanerkennung und Kriminalisierung der kurdischen

Sprache fehlte lange die Vorstellung einer übergeordneten kurdischen

Gemeinschaft. Erst mit der Ausstrahlung eines kurdischen

Satellitenprogramms durch MED-TV ab den iggoer-Jahren aus dem
belgischen Exil sahen Kurd:innen in allen vier Teilen Kurdistans, dass sie in
ihrem Kampf nicht allein waren, sondern Teil einer grösseren Gruppe. Neben

politischen Inhalten schuf der Sender einen Raum, der es Kurd:innen trotz
territorialer Teilung und gesellschaftlicher Heterogenität ermöglichte, sich

als eine Nation zu verstehen. Vor dem Hintergrund, dass Staaten kurdische

Identität in ihrer Existenz leugneten und systematisch unterdrückten, war
ein kurdischer Fernsehsender, der über Satelliten überall empfangen werden

konnte und die vier Teile Kurdistans zusammenbrachte, nicht nur
widerständig, sondern geradezu eine Revolution.

SCHWERPUNKT 19



WSP: In allen Siedlungsgebieten, aber auch in der Diaspora werden Kurdrinnen

vertrieben, ihre Sprache, ihre politischen Organisationen und kulturellen

Initiativen kriminalisiert und verboten. Wie können sie ihre Identität
und ihre Organisationsfähigkeit aufrechterhalten?

In meiner Feldforschung und in Interviews mit Aktivistrinnen der kurdischen

Bewegungen habe ich mich mit dieser Frage intensiv beschäftigt. Das

Überleben trotz Katastrophe und das Schaffen von Handlungsfähigkeit
stehen im Zentrum jeder kurdischen Organisierung. Handlung ist dabei immer
eine Handlung im Hier undJetzt, um die Grenzen der Handlungsfähigkeit zu
erweitern. Konkret bedeutet das, dass in Kurdistan, egal ob im türkischen
Teil oder in Rojava, viele basisdemokratische Organisationen und Vereine

gegründet werden, die sich mit Themen auseinandersetzen, die relevant
sind für das alltägliche Leben, aber auch rund um politische Fragestellungen.

Interessant ist, dass diese Organisationen in den Augen ihrer Mitglieder
und der kurdischen Gesellschaft eine Souveränität gemessen, die dem
herrschenden Nationalstaat verweigert wird.

Eine Interviewpartnerin im Exil betonte, dass der Staat es nicht schaffte,

kurdische Organisationen zu vereinnahmen, weil er nicht verstand, wie sie

sich organisierten. Die Verteidigung der Handlungsfähigkeit liegt also darin,
dem Staat den Zugriffaufdie Organisationsform zu verweigern. Ein weiteres

Beispiel wäre die Frauenquote, die vom türkischen Staat nicht anerkannt ist,
aber alle kurdischen Institutionen befolgen. So zahlt der türkische Staat ein

Gehalt für das Bürgermeisteramt, das sich die kurdische Bürgermeisterin
und der kurdische Bürgermeister teilen. Der Staat kann dies nicht verhindern,

es wird einfach gemacht. Interessant daran ist, dass diese alternativen

Regelungen von der Bevölkerung als souverän und legitim akzeptiert werden,
auch wenn der Staat diese als solche weder anerkennt noch subventioniert -
im Gegenteil sogar teilweise strafrechtlich verfolgt.

Historisch gab es für die Kurd:innen nie die Möglichkeit, im klassischen

Sinn Teil einer Regierung zu werden oder mittels Massenmobilisierungen
Forderungen aufnationaler Ebene durchzusetzen. Diese repressive Lage hat
die kurdische Bewegung ins Gegenteil verkehrt: Wir organisieren uns,
verfassen eigene Institutionen und Organisationsprinzipien nach unseren
politischen Vorstellungswelten, immer genau dort, wo wir grade sind. Egal, ob

in der Heimat oder Diaspora.

WSP: Von anderen Befreiungsbewegungen weiss man, dass die Koordination

zwischen den Menschen vor Ort und in der Diaspora nicht immer opti-

20 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



mal funktioniert. Auch in der Migrationsforschung sind Spannungen
zwischen Menschen, die weg waren und zurückkommen, ein Thema. Wie
gestaltet die kurdische Bewegung den Austausch und eine gleichberechtigte
Entscheidungsfindung?

Flucht gehört zur Katastrophe, der die Kurd:innen seit mehr als hundert

Jahren ausgesetzt sind. Das gilt für viele unterdrückte Volksgruppen.
Dennoch hat die Geschichte auch gezeigt, dass das Exil für viele Befreiungsbewegungen

und Intellektuelle neue Handlungsräume schafft. Andererseits

wurden viele Menschen durch die Flucht und das Leben im Exil in ihrem
Widerstandswillen gebrochen, reformistischer, oder sie wenden sich von
revolutionären Ideen ab. Auch im Exil setzt die Zerstörungsgewalt oft bei exis-

tenziellen Fragen an. Man leidet an den Unklarheiten bezüglich Aufenthaltsstatus

respektive der Anerkennung als politische Flüchtlinge oder an
finanziellen Sorgen. Viele verlieren den Glauben an die Revolution samt der Kraft,

Widerstand zu leisten. Gibt aber die Diaspora ihre Hoffnung auf und

beschäftigt sich nur noch mit Alltäglichkeiten statt mit politischen Fragen,
färbt das auf die Moral der Menschen in der Heimatregion ab. Deshalb wird
das Narrativ, dass die Menschen im Zentrum Europas mitverantwortlich
sind für die Widerstands- und Handlungsfähigkeit der sozialen und politischen

Bewegungen in der Heimatregion, in Versammlungen und auf
Demonstrationen immer wieder artikuliert.

Gleichzeitig sind die Mobilisierungen im Exil, die vielfach kriminalisiert

werden, auch wichtig für die Identitätsbildung. Politisch scheinen sie

nichts zu bewegen, aber es sind Momente des Wiederbelebens eines Kollek-

tivbewusstseins. Während die allgegenwärtigen Katastrophenmeldungen
und der beschwerliche Alltag einen verzweifeln lassen und Zukunftssorgen
dominieren, bestärken Demonstrationen Kurdinnen im Exil in ihrer noch

nicht verlorenen Handlungsfähigkeit. Auf einer Demo kann sich das schnell

auch konkret zeigen, wenn Hunderte Menschen nebeneinanderstehen,

Gleichgesinnte und Verbündete sich treffen und trotz allem die Flaggen
hochhalten. Das sind bestärkende Momente für die Moral der Menschen in
Europa, aber vor allem auch in Kurdistan.

WSP: Spielt dieses Problem auch umgekehrt, dass es in der Diaspora sehr

schwierig ist, Widerstand zu leisten, weil die Zurückgebliebenen es

angesichts der Repression kaum mehr schaffen, sich zu artikulieren oder

überhaupt noch zu organisieren?

SCHWERPUNKT 21



Leider ist diese Annahme richtig. Der türkische Staat war immer erfolgreich
im Zerstören von materiellen Grundlagen. Neben Gewalt nutzt er Mittel der

Verelendung und der finanziellen Abhängigkeit. Ich möchte dies am Beispiel

von Sur, der Altstadt der regionalen kurdischen Metropole Diyarbakir, dem

Herz des Widerstands, erläutern. Im Städtekrieg 2015/16 bombardierte Er-

dogan Sur, um die politisch gut organisierte ansässige Bevölkerung zu
vertreiben. Gleich darauf setzte der Staat eine Gentrifizierungspolitik durch,
indem er Sur mit «Luxusvillen» neu aufbauen liess. Völlig andere

Bevölkerungsgruppen wurden angesiedelt. Die Staatsintervention bezweckte einen

demografischen Wandel.

Für die Vertriebenen war es unmöglich, sich zurückzuziehen, sie hatten

alles verloren: ihre Häuser, ihre Sachen, ihre Erinnerungen, ihre ganze
Existenz. Und dann kam der Staat als Retter in der Not zurück aufdie Bühne

und bot diesen Familien günstige Kredite an, um Immobilien in den Aussen-

bezirken zu kaufen oder zu mieten. Gekoppelt an diese Kredite, entsteht ein

Abhängigkeitsverhältnis zwischen den in die Armut getriebenen kurdischen

Bürgerinnen und dem türkischen Staat, das die Handlungsfähigkeit und
den Widerstand dieser Menschen unterminiert. Die Logik dahinter ist, dass

diese Bürgerinnen für die Laufdauer der Kredite von dreissigJahren
ruhiggestellt werden sollen. Sur ist ein eindrückliches Beispiel dafür, dass diese

Technik funktioniert.
Der türkische Staat knüpft hier an die Geschichte der Zwangsumsiedlungen

in den i93oer-Jahren und der systematischen Verbrennung kurdischer

Dörfer in den iggoer-Jahren an, die Familien in die Städte trieb. Diese

Politik hat Tradition, und sie ist gekoppelt an eine systematische Verarmung
der kurdischen Bevölkerung, wie das aktuelle Beispiel von Sur zeigt.

WSP: Sicherlich waren der Wahlerfolg der HDP (Demokratische Partei der

Völker) und das Brechen der Parlamentsmehrheit von Erdogans Regierungspartei

AKP (Partei für Gerechtigkeit und Aufschwung) 2015 sowie der Sieg in
Kobanê und Rojava über den Islamischen Staat IS wichtige Momente für die

kurdische Bewegung. Kannst du deren Bedeutung erläutern?

Kobanê und der Sieg der HDP waren trotz aller Gewalt, die danach einsetzte,

prägende Ereignisse für Kurddnnen generell und die kurdische Bewegung

spezifisch. Die Erfolge von 2015 sind auch wichtig für das Verständnis des

kurdischen Widerstands. Dazu müssen wir in die iggoer-Jahre zurückgehen.
Sie sind bekannt als die dunklen Jahre und geprägt von extremer Gewalt,

Unsicherheit, Gefängnis, Bombardierungen, Exil, Flucht und Tod. Alles, was

22 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



man sich unter einer Katastrophe nur vorstellen kann. Damals etablierte
sich der bis heute zentrale Slogan der kurdischen Bewegung: «Berxwedan

Jiyan e» / «Widerstand ist Leben». Dieser Satz dominierte die Protestwelle

in den 1990erJahren, bekannt als «Serhildan». Mit «Berxwedan Jiyan e»

wurde Widerstand von einem moralischen Wert zu einer ontologischen
Grundlage, dem einzigen Weg aus der Katastrophe. So mobilisierte die
kurdische Bewegung für eine neue politische Subjektivität, die der Katastrophe

zum Trotz überlebt und lebt.

Dies zu verstehen, ist wichtig, wenn wir den Stellenwert der Befreiung
Kobanês im Kollektivbewusstsein der Menschen analysieren. Denn im

Kampf um Kobanê - für Kurdistan eine Art Stalingrad - erlebte dieser

Slogan ein Revival. Er wurde auf jeder Protestkundgebung gerufen, auch in
Europa. Er ruft auf, Widerstand zu leisten in einem Kontext, in dem man das

eigene Leben vielleicht verlieren wird. Die Truppen des Islamischen Staates

IS zu besiegen und Kobanê zu befreien, war eine existenzielle Frage. Deshalb

geniesst der Erfolg der kurdischen Freiheitsbewegung in Nordsyrien heute

eine starke Symbolkraft. Denn rechtlich betrachtet, blieben die kurdischen

Mobilisierungen geopolitisch und bezüglich ihres politischen Status über

vierzigJahre ohne stabile Erfolge. Aber die Rückeroberung von Kobanê lässt

uns noch sechs, siebenJahre später sagen: Keine Katastrophe, kein Staat ist

unbezwingbar.
Mit der HDP kam aber ein weiteres Moment dazu. Ich habe zuvor

davon gesprochen, dass sich die kurdische Bewegung vom Verständnis
verabschiedet hatte, dass die Befreiung eines eigenen Nationalstaates bedarf, und
sich voll und ganz der gesellschaftlichen Organisationsfähigkeit widmete.
Der Sieg der HDP und Kobanê sind Erfolge dieser neuen Mobilisierungsform.

Und sie haben für alle sichtbar belegt, dass mit gesellschaftspolitischer

Organisierung Erfolge erkämpft werden können.

WSP: Kann diese Kraft angesichts der steten Angriffe durch die Türkei und
dem fehlenden völkerrechtlichen Status auch in Rojava am Leben erhalten
werden?

Kein Zweifel. Alle, die die Region kennen, wissen, dass diese Region vielen

geopolitischen Herausforderungen ausgesetzt ist. Ungewiss ist auch, welche

Zugeständnisse die Revolution machen muss, um im kapitalistischen
System zu überleben. Aber trotz dieser düsteren Zukunftsperspektive
möchte ich etwas sehr Hoffnungsvolles sagen. Am Beispiel Rojavas hat die

Welt gesehen, dass Frauenbefreiung und die Emanzipation der Frau nicht

SCHWERPUNKT 23



nur möglich, sondern Grundlage jeder Veränderung sind. Auch wenn Rojava

vielleicht einmal nicht mehr so sein wird, wie wir es vor fünfJahren erhofft

haben, lebt diese Erkenntnis weltweit in den Köpfen von Bewegungen weiter.

Keine Katastrophe kann das der Revolution wegnehmen.

WSP: Kurd:innen, die in der Türkei politisch, wissenschaftlich oder kulturell
aktiv waren, sind zu Tausenden verhaftet und zu jahrelangen Gefängnisstrafen

verurteilt worden. Dort sind sie oft Gewalt, Isolation und Folter

ausgesetzt. Viele kämpfen in der Gefangenschaft und nach ihrer Entlassung
weiter und scheinen nicht gebrochen in ihrem Kampfgeist. Woher schöpfen
die Kurd:innen diese Kraft?

Ich wünschte, ich hätte eine Antwort darauf, auch weil ich das selbst sehr

beeindruckend finde. In meiner Feldforschung habe ich deshalb die HDP-

Mitbegründerin und kurdische Politikerin Sebahat Tuncel nach ihren

Überlebensstrategien im Gefängnis gefragt. Das soll nun keineswegs beschönigend

klingen, denn uns ist allen klar, dass das Gefängnis ein Ort der Gewalt

ist; sie hat aber geantwortet, dass es in jedem unfreien Raum auch einen
freien Raum gibt, den wir durch Gedanken selbst schaffen. Ich glaube, es ist
sehr wichtig, dieses «Imagining», diese Vorstellungskraft, nicht aufzugeben.
Interessant an ihrer Antwort scheint mir auch, dass sie sagt: «Die Menschen

draussen denken, wir haben im Gefängnis nichts zu tun. Aber ich lese, denke

und schreibe so viel, dass mir die Zeit oft nicht ausreicht, alles zu verfolgen,
was mich beschäftigt.» Das Gefängnis wird durch die Praxis der Gefangenen,
sich in Haft weiterzubilden und neue Gedanken zu entwickeln, zu einem

paradoxen Ort. Trotz totaler Kontrolle, Überwachung und Fremdbestimmung

hat der Staat keinen Zugriff auf dein Denken und deine Vorstellungswelt.

Diese Form von Widerstand ist für die Überlebensfahigkeit im Gefängnis

existenziell. Wie viele andere inhaftierte Politikerinnen hat Selahattin

Demirtas, der ehemalige Co-Vorsitzende der HDP, der seit 2016 in
Untersuchungshaft sitzt, seit seiner Inhaftierung vier Bücher geschrieben, darunter
einen Roman und Kurzgeschichten. In einem Interview erläutert er seine

kämpferische Haltung bildhaft: «Ich bin nicht im Gefängnis, das ganze Land
ist in einem Freiluftgefängnis.» Indem er negiert, in einem unfreien Raum zu
sein, dreht er die Definitionsmacht um im Sinne von: «Ja, ich kann mich
nicht frei bewegen. Ja, der Staat hat mich angegriffen und will, dass ich hier
verrotte. Mein Widerstand aber ist, dass ich sogar hier, in der absoluten
Unfreiheit, meine Freiheit schaffe und weiterhin denke, denn genau das

möchte der Staat verhindern.»

24 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



Dieses Beharren auf intellektueller Freiheit in Gefangenschaft kennen

wir aus vielen revolutionären Kontexten. Es ist ein Narrativ, das die

Schwierigkeiten der Unfreiheit nicht negiert, sondern darauf verweist, dass all
diese Menschen wissen, dass ihr Schicksal kein individuelles Schicksal ist,
sondern Teil einer andauernden Geschichte.

Kurdännen wissen, wenn sie anfangen, Politik zu machen, dass sie mit
hoher Wahrscheinlichkeit im Gefängnis landen werden, aber sie wissen

auch, dass der Widerstand damit nicht aufhört. Gemäss einem zyklischen
Muster sitzen die meisten kurdischen Politikerinnen in der Türkei rund
zehn bis fünfzehnJahre. Das zeigt zum einen, dass es keine individuelle oder

zeitlich begrenzte Unterdrückungsgeschichte gibt, und zum anderen, dass

die politische Arbeit im Grunde eine Form der kontinuierlichen Selbstverteidigung

ist. Dabei bedeutet Selbstverteidigung im kurdischen Kontext
selten, blosse Gewalt auszuüben, sondern grundsätzlich einfach am Leben und

produktiv zu bleiben. Ein interessantes Beispiel dafür ist Abdullah Öcalan,

der seit seiner Inhaftierung 1999 in unzähligen Schriften und Büchern

aufzeigte, wie Widerstand neu gedacht und formuliert werden kann.

Als Verkörperung von Selbstverteidigung blieb er trotz jahrzehntelanger

Isolation und mehrjähriger Verwehrung von Familien- und
Anwaltsbesuchen - eine der schwersten Menschenrechtsverletzungen im Kontext
einer Inhaftierung - produktiv und hat mit neuen politischen Vorstellungswelten

revolutionäre Bewegungen auch ausserhalb Kurdistans beeinflusst.

Die Resilienz und Lebenskraft, sich immer wieder neu zu schaffen und
intellektuell am Ball zu bleiben, ist auch für Kurd:innen weltweit eine Form des

Widerstandes.

WSP: Kürzlich hatten wir in Zürich Besuch von der HDP-Parlamentarierin
Feleknas Uca. Sie weiss, dass sie jederzeit inhaftiert werden kann. Trotzdem

will sie in die Türkei zurück und sich weiter politisch engagieren. Obschon

bald die gesamte Führung inhaftiert ist, ist sie überzeugt, dass die HDP weiter

existieren wird, weil die HDP als einzige Partei in der Türkei an der Basis

fest verankert ist. «Wenn wir inhaftiert werden, dann kommen andere und
werden übernehmen», sagte sie. Das bedeutet aber, dass sich die Bewegung

ständig erneuern muss. Wie schafft es die Bewegung, dieJugend vor Ort und

in der Diaspora zu integrieren, damit sie, so wie du, im politischen Kampf
aktiv wird?

Da gibt es zwei Antworten. Viele der heute Aktiven wurden in die kurdische

Bewegung hineingeboren. Dazu gehören Feleknas Uca oder zum Beispiel

SCHWERPUNKT 25



auch Leyla îmret. Leyla ist aus dem Exil in Deutschland zurückgekehrt, um
die Politik und damit den Widerstand ihres ermordeten Vaters weiterzuführen.

Solche Verbindungen sind wichtig für das Verständnis, weshalb es

immer eine junge Generation geben wird, die bereit ist, da weiterzumachen,

wo der Staat eingreift. Ein anderes Beispiel aus der Zivilgesellschaft ist Tahir

Elçi. Er war Vorsitzender der Rechtsanwaltskammer in Diyarbakir und
wurde 2015 vor laufender Kamera erschossen. Erst kürzlich habe ich erfahren,

dass seine Frau nun auch Anwältin ist. Das hört sich vielleicht an wie

individuelle, unabhängige Geschichten, aber dieses Hineingeborensein und
Sich-nicht-davon-losmachen-können ist ein grosser Faktor für den Fortbestand

kurdischen Widerstands aufallen Ebenen.

Die zweite Erklärung liegt in der innovativen Organisationsstruktur,
der Mobilisierung und Protestart der kurdischen Bewegung.Jahrzehntelang
wurden in der Türkei alle kurdischen oder sich pro-kurdisch verstehenden

Parteien verboten. Dies folgte dem immer gleichen Muster. Eine neue Partei

wurde gegründet, kurz daraufwurden ihre Vertreter :innen verhaftet und die

Partei verboten. Die Akteuninnen waren immer dieselben, einzig die

Parteinamen waren neu. Mit der HDP wurden erstmals zuerst ein Kongress
organisiert und Alliierte ausserhalb der kurdischen Bewegung gesucht. So wurde

ein Linksbündnis mit unterschiedlichsten sozialen Bewegungen,
zivilgesellschaftlichen Organisationen, Parteien und Jugendorganisationen, ethnischen

Gruppen von Armeniern bis hin zu Äffotürkünnen, Religionsgemeinschaften

und einer starken Vertretung der feministischen Bewegung und
der LGBT-Community geschaffen. Die HDP ist deshalb mehr Bewegung als

klassische Partei und das macht sie einzigartig in der türkischen
Parteienlandschaft, eine Innovation, die sich aus der kurdischen Bewegung heraus

entwickelte. Attraktiv für junge Aktivist:innen ist auch, dass es keine hierarchisch

dominierende Struktur gibt, die alle Entscheide in der Zentrale fallt.

Auch thematisch ist die HDP viel breiter aufgestellt und bearbeitet neben

kurdischen Themen auch ökologische, feministische und Fragen der

Jugendbewegung. Genau das macht die HDP einzigartig und aufmehreren Ebenen

handlungsfähig.
Die Katastrophe für die Kurd:innen in Kurdistan und besonders in der

Türkei ist ja wieder allgegenwärtig. Die aktuelle Gewaltpolitikwird teilweise

schlimmer eingeschätzt als in den i99oer-Jahren. Und dennoch wurde
gestern (12.12.2021) auf dem Parteikongress der HDP in Istanbul ein kurdisches

Lied angestimmt, das als Guerilla-Hymne im Kollektivbewusstsein verankert

ist. Alle haben mitgesungen im Bewusstsein, dass dieser Akt tausendfach

in den Sozialen Medien geteilt wird, sie für diese Aktion strafrechtlich

26 WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE



belangt werden können und mit grosser Wahrscheinlichkeit ins Gefängnis
kommen. Erneut setzen die Menschen auf das ontologische «Widerstand ist
Leben». Man nimmt das Gefängnis in Kauf, man nimmt die Tötung des eigenen

Lebens in Kauf und man leistet Widerstand. Der Parteikongress ist ein

Beispiel von vielen, wo Kurd:innen in dunklen Zeiten nochmal ein Zeichen

setzen: Wir sind weiterhin da, und wenn ihr uns alle inhaftieren oder verfolgen

wollt, könnt ihr das tun. Aber wir singen trotzdem unsere Lieder und

zeigen, dass wir weiterleben werden.

SCHWERPUNKT 27



WIDERSPRUCH 78/22 - VERMESSUNG DER KATASTROPHE


	"Berxwedan jiyan e" - "Widerstand ist Leben" : zur Handlungsfähigkeit der Kurd:innen trotz andauernder Katastrophe

