
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 40 (2021)

Heft: 77

Buchbesprechung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

197



Lea Haller: Transithandel. Geld- und Warenströme im globalen Kapitalismus
Edition Suhrkamp, Berlin 2019 (512 S.)

Ob Kaffee, Baumwolle oder Erdöl - unzählige
Rohstoffe, Primärgüter und Waren passieren
die Welträume. Zwischentransfers spielen dabei

eine zentrale Rolle. Und die Schweiz steht

mittendrin - im internationalen Rohstoffhandel.

Rund ein Viertel der Geschäfte laufen über

das kleine Land, das ein grosser Handels- und

Finanzplatz geworden ist. Aber wie?

Lea Haller befasste sich in schon ihrer
Dissertation «Cortison. Geschichte eines

Hormons» (2012) unter anderem damit, wie einst
westliche Pharmaunternehmen im Globalen

Süden nach natürlichen Rohstoffen für eine

Cortison-Teilsynthese suchten. Die Erklärung
von Bern (EvB), heute Public Eye, kritisierte
gerade den gigantischen Rohstoffhandel. Das

interessierte die Historikerin. Sie fragt in ihrer

nun vorliegenden Folgestudie, wie natürlich
der Handel mit «natürlichen Ressourcen» ist,

wie die Schweiz zur Drehscheibe avancierte

und wie Politik und Wirtschaft miteinander

verknüpft sind.

Lea Haller unternimmt zehn Schritte. Sie

erörtert erstens: «Wohin die Reise führt» (S.7).

Im Vordergrund steht der Aufstieg des

Welthandels. Dazu gehört der Zwischenhandel.

Unternehmen erzielen durch den Kauf
beziehungsweise Verkauf von Gütern oder Waren

hohe Profite. Der wenig beachtete Transithandel

vollzieht sich ausserhalb des eigenen nationalen

Terrains. In der Schweiz übertraf er
bereits im 19. Jahrhundert den eigenen Import
und Export um ein Vielfaches.

Die gängige Arbeitsteilung stellte «natürliche

Rohstoffe» in südlichen Kontinenten
imperialistisch «unter Schutz». Sie diente
zunächst als Rohstoffreservoir der eigenen
Industrialisierung und weitete Absatzgebiete für
verarbeitete Produkte und Kapitalüberschüsse

aus. Die Schweiz wirkte als «koloniale Macht

ohne Kolonien» mit. Sie verzeichnete schon in
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts den

höchsten Kapitalexport pro Kopf der Bevölkerung

und hielt auch beim Export industrieller
Güter in den Globalen Süden ihren Spitzenplatz.

2017 wickelte die Schweiz bei fünfzehn
Rohstoffen über 42 Prozent des globalen
Umsatzes ab, bei dem Geld- und Warenströme

separat verlaufen. Lea Haller bezeichnet den

Transithandel als «höchste Steigerungsform
einer globalisierten kapitalistischen
Wirtschaft» (S.18). Minimale personelle Aufwendungen

am Hauptsitz ermöglichen maximale Profite

für Dienstleistungen, die lange unsichtbar
blieben.

Lea Haller geht zweitens auf «Kaufleute
und Investoren» (S.41) ein. Ein Strang reicht zu
Schweizer Söldnern zurück. Die Offiziere
stammten vornehmlich aus erlauchten Familien.

In fremden Diensten knüpften sie

Beziehungen für eigene Geschäfte und Karrieren. Im
kolonialen Dreiecksgeschäft profitierten
flexible Schweizer Kaufleute und Unternehmen
davon, keine nationalen Interessen vertreten
zu müssen. Sie organisierten aber den Tausch

von Waffen und Schnaps gegen afrikanische
Sklavinnen und Sklaven mit. Nach Südamerika

verschifft, mussten diese Rohstoffe für Europa
abbauen.

Ab Mitte des 19. Jahrhunderts beförderte
das aufstrebende Transport-, Banken- und
Versicherungswesen den Handel und industriellen
Wandel. Niederlassungen in Übersee trugen
dazu bei. Das veranschaulicht das Beispiel der

Missions-Handlungs-Gesellschaft (ab 1928 Basler

Handelsgesellschaft). Wie sich christliche
Missionen an kolonialen Projekten beteiligten,
präzisiert Lea Haller drittens in «Auswanderung

ohne Kolonien» (s. 71). Einheimische, die

zum Christentum «bekehrt» wurden und ihre

WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Religion aufgaben, verloren so ihre
gesellschaftliche Zugehörigkeit.

Die Kolonialmächte behinderten industrielle

Ansätze in Übersee. Nach den US-Sezes-

sionskriegen (1861-65) löste das Verbot der
Sklaverei eine globale Rohstoffkrise aus.

Protektionistische Massnahmen häuften sich - im
Widerstreit mit dem Freihandel. Höheren Zöllen

standen kostengünstigere Kommunikations-

und Transportformen gegenüber. So Lea

Haller im vierten Schritt, «Techniken der

Globalisierung» (s. 108). Hinzu kamen rechtliche
Verbindlichkeiten für ein rationaleres
Wirtschaften. Sie begrenzten auch spekulative
Geschäfte. «Die grosse Illusion» (s. 146) bestand

laut dem fünften Schritt in der Annahme,
forcierte Konkurrenz und autoritäre Aufrüstung
könnten eigene Vorteile auch längerfristig
steigern.

Lea Haller geht sechstens auf «Profite in
einer instabilen Welt» (s. 183) ein. Die Schweiz

praktizierte im 20. Jahrhundert ihre «Neutralität

als Geschäftsmodell» (s. 206). Das brachte sie,

trotz geschätzter politischer Stabilität, in Verruf.

Zur Drehscheibe für ausländisches Kapital

stieg die Schweiz bereits im Ersten Weltkrieg
auf. Die Dollarparität der Währung und niedrige

Steuern halfen dabei. 1934 folgte das gesetzlich

verankerte Bankgeheimnis.
Die Landesausstellung von 1939 sollte den

nationalen und wirtschaftlichen Zusammenhalt

stärken. Der siebte Schritt, «Die Transithändler

organisieren sich» (s.225), erhellt den

Beitrag der Branche zur Wertschöpfung. Der

Zweite Weltkrieg bescherte ihr dann nebst

Ungemach neue Profite (s.252). Zunächst
unterstützte die Schweiz eine Blockade gegen
Deutschland; danach verständigte sie sich mit
dem nördlichen Nachbarn über Waren, Waffen,

Kredite und den Durchgangsverkehr. Der
Transithandel realisierte, was ihm staatliche
Regelungen ermöglichten. Er tendierte nun dazu,

Firmenkapital und Geschäft zu trennen, operative

Tätigkeiten ins Ausland zu verlagern, den

Steuersitz und die Kapitalmehrheit aber in der

Schweiz zu halten, (s. 273)

Den «Umbau der Weltmärkte» (s.277)

beschreibt Lea Haller im achten Schritt. Im April
1945 übernahm die Schweiz von Deutschland

weiteres Raubgold. Nach dem Krieg grollten ihr
die Alliierten. Der Transithandel profitierte
indes von seiner Lobby und der boomenden

Nachfrage nach Rohstoffen und Waren. Globale

Märkte öffneten sich. 1947 entstand das

General Agreement on Tariffs and Trade (GATT).

Rohstoffabkommen fehlten, (s. 293) Die Schweiz

hielt sich multilateral zurück. Dass sie trotz
defizitärer Handelsbilanz ihre Zahlungsbilanz
ausgleichen konnte, verdankte sie den «übrigen

Dienstleistungen» (s.298), zu denen der

Transithandel gehörte. Zudem verlagerten nun
etliche globale Unternehmen ihren Sitz in die

Steueroase Schweiz. 1998 schuf die
Unternehmenssteuerreform I weitere Privilegien für
ausländische Holdings.

«Eine Branche wächst inkognito» (s.345)

titelt Lea Haller ihren neunten Schritt. Bei den

Dienstleistungen übersteigen die Exporte die

Importe. Auf den Tourismus und die Banken fo-

kussiert, vernachlässigt diese Sichtweise den

Transithandel. Die Tradition «statistischer
Blindheit» (s.349) hält bis ins 21. Jahrhundert an.

Die Schweizerische Nationalbank weist die

Profite aus dem Transithandel erst seit 2014

explizit beim Warenverkehr aus.

«Inventur und Bilanz» (s.375) heisst der zehnte

Schritt. Fazit: Die nationale Politik stützt den

Transithandel, ohne das sich konzentrierende

Kapital zu kontrollieren. Kartelle, die notorisch

korruptionsanfällig sind und Menschenrechte

verletzen, nutzen Standortvorteile aus. Sie

optimieren Profite auf Kosten anderer. Das ist
aber kein zukunftsweisendes Wirtschaftsmodell.

Im Hochkapitalismus auf Global Governance

zu vertrauen, ist illusionär. Es braucht
demokratische Staaten(-gemeinschaften), die

verbindliche Regeln festlegen.

Lea Haller legt im «Epilog» (s.399) ihre um-

REZENSIONEN 199



fassend recherchierten Quellen transparent
dar. Ihr deskriptiver und verstehender Zugang

vermittelt einen detaillierten Einblick in wichtige

Sphären des Transithandels. Die NZZ-Re-

daktorin entwickelte ihre differenzierte Sicht

während mehreren Jahren an wissenschaftlichen

Kolloquien diverser Hochschulen.
Spannende theoretische Bezüge, beispielsweise

zum Zentrum-Peripherie-Modell (s.27), das

einseitige Abhängigkeiten vermindern will, hätten

sich weiter fundieren lassen. Lea Haller plä¬

diert dafür, bipolare Ansätze zu überwinden

und Dynamiken institutioneller, politischer
und sozialer Unterschiede präzise zu beschreiben.

Dazu gehöre, nebst dem Einbezug
äusserer Kontexte, das eingehende Verstehen

innerer Beziehungsgefüge. So etwa zwischen

staatlichen Entscheidungsträgern und
Interessenverbänden. «Gunvor in Ecuador» titelt
Public Eye im Magazin Nr. 30 (Juni 2021). Der Genfer

Rohstoffhändler und Milliardenkonzern steht

erneut im Mittelpunkt eines Bestechungsfalls.

Ueli Mäder

Thomas Biebricher: Die politische Theorie des Neoliberalismus
Suhrkamp Verlag, Berlin 2021 (345 S.)

Neoliberalismus ist ein nicht nur in linken Kreisen

gerne verwendeter Kampfbegriff. Selbst

ein so treuer Freund des Kapitals wie Klaus

Schwab, Gründer des World Economic Forum,
meinte kürzlich, in Zeiten der Corona-Pande-

mie habe der Neoliberalismus nun endlich

«ausgedient» {Die Zeit, 21. September 2020). Angesichts

einer aussergewöhnlichen Lage und der

gewaltigen Aufgaben, welche die Staaten schultern

müssen, um die Krise irgendwie zu meistern,

keimt kaum zufällig die Hoffnung auf, das

letzte Stündlein des Neoliberalismus habe nun
endlich geschlagen.

Was jenseits der gängigen Parolen unter
Neoliberalismus zu verstehen ist und ob der

Abgesang auf ihn nicht doch etwas verfrüht
sein könnte: Wer sich mit solchen Gedanken

beschäftigt und mögliche Antworten sucht, findet

im neuen Buch des Politikwissenschaftlers
Thomas Biebricher reichlich Anregungen. Dabei

wird deutlich, dass das Feld neoliberaler
Denker (der Autor behandelt ausschliesslich

Männer) nicht so einheitlich ist, wie es auf den

ersten Blick erscheinen mag. So lässt sich keine

verbindende Doktrin ausmachen, sondern ein¬

zig ein kleiner gemeinsamer Nenner, den
Biebricher die «neoliberale Problematik» nennt -
nämlich die Frage nach den «Bedingungen der

Möglichkeit von funktionierenden Märkten»

(s.8). Ausgangspunkt dieses Denkens war die

Krise des Laissez-faire-Libersdismus und der

damit verbundenen Vorstellung von
«selbstregulierenden Märkten» in den ig3oer-Jahren.
Die frühen Neoliberalen sahen sich gezwungen,
die gescheiterten Konzepte ihrer Vorgänger
einer grundlegenden Kritik zu unterziehen.

Dabei wollten sie allerdings nicht so weit
gehen wie ein John Maynard Keynes mit
seinem Plädoyer für eine aktive staatliche
Wirtschaftspolitik, die dann im New Deal Gestalt
annahm. Die Neoliberalen befürchteten, solche

Experimente könnten im «Kollektivismus»

enden, den sie gleichermassen im Kommunismus

wie im Faschismus wahrzunehmen glaubten.

Sie hingegen sahen es als ihre Aufgabe an,
das Individuum zu verteidigen. Diesem sei am
besten gedient, wenn der Staat sich darauf
beschränke, die Spielregeln durchzusetzen, die es

den Einzelnen ermöglichen würden, auf dem

Markt als Gleichberechtigte zu agieren.

200 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Eine zentrale These von Thomas Biebricher

lautet, der Neoliberalismus müsse «als ein
Diskurs der politischen Ökonomie begriffen werden,

der ausdrücklich die nicht-ökonomischen

Bedingungen der Möglichkeit funktionierender
Märkte» thematisiere (s.45). Neoliberalismus ist

eben mehr als blosser Marktradikalismus, und

wer ihn als solchen kritisiert, zielt an seinem

Kern vorbei. Für den Autor erweist sich dessen

politische Dimension als entscheidender

Ansatzpunkt für eine Auseinandersetzung: Es

müsse nachgewiesen werden, «dass die im
neoliberalen Denken erörterten politischen
Vorbedingungen und Implikationen schlicht

einen zu hohen Preis darstellen - selbst wenn
seine strikt ökonomischen Vorstellungen
analytisch plausibel und normativ akzeptabel
wären» (s.46). Seine Argumentation exemplifiziert
der Autor anhand der Krisenpolitik der

Europäischen Union in den vergangenen eineinhalb

Jahrzehnten. Diese lasse sich als ein Versuchsfeld

für die «Entwicklung neuartiger neoliberaler

politischer Formen» erkunden (s.233).

Bevor die Untersuchung so weit kommt,

muss erst einmal die «politische Theorie des

Neoliberalismus» unter die Lupe genommen
werden. Das geschieht im ersten Teil des

Buches. Dort geht es zunächst um die Rolle des

Staates. Dieser soll, wie erwähnt, die

Spielregeln durchsetzen, damit die Märkte «funktionieren»

können. Dabei handelt es sich in
neoliberalen Augen um die Rolle eines

Schiedsrichters, der ausgesprochen aktiv in das

Spielgeschehen einzugreifen hat. Einer der

untersuchten Theoretiker, Alexander Rüstow,

nannte dies den «liberalen Interventionismus»

(s.65). Dieser Staat darf aber auf der anderen

Seite nicht zu stark werden, und deshalb denken

die Neoliberalen über eine «Dezentrierung
des Nationalstaates» nach, wie Biebricher dies

nennt (S. 90). Ein solcher Prozess kann nach

«oben», in Richtung einer supranationalen
Föderation, oder nach «unten», in Richtung
Dezentralisierung, gehen.

Zu schwach darf der Staat allerdings auch

nicht sein, denn sonst würde er von diversen

Interessengruppen zerrieben und könnte
seiner Schutzfünktion für die Märkte nicht mehr

nachkommen. So liegt eine Vorhebe der
Neoliberalen für autoritäre Verhältnisse nahe. Am

prägnantesten ist dies in einem Interview der

chilenischen Zeitschrift El Mercurio mit dem

Ökonomen Friedrich August von Hayek imJahr

1981, während der Zeit der Militärdiktatur von

Augusto Pinochet, zum Ausdruck gekommen:
Persönlich ziehe er «einen liberalen Diktator
einer demokratischen Regierung [vor], der es

an Liberalität mangelt» (s. 112).

Das zeigt, dass die Beziehung des Neoliberalismus

zur Demokratie zumindest als ambivalent

bezeichnet werden muss. Hayek erklärte
bei anderer Gelegenheit, er sei «kein Demokrat»,

wenn «Demokratie Regierung durch den

uneingeschränkten Willen der Mehrheit heis-

sen soll» (zitiert aufs. 124). Darin stecke auch eine

kritische Auseinandersetzung mit der modernen

Massengesellschaft, die «durchaus eine

entfremdungskritische Komponente»
aufweise, meint Biebricher (s. 69). So erinnert die

neoliberale Diagnose an Kritikpunkte aus dem

linken Spektrum, aber bei den Therapievorschlägen

unterscheiden sich die beiden Seiten

dann doch ganz wesentlich.

Die Umsetzung ihrer Entwürfe «entpuppt
sich als massive Herausforderung für die
Neoliberalen» (s.207). Letztlich fehlen ihnen eine

politische Theorie wie eine Strategie, und
deshalb greifen sie ersatzweise zu Vorstellungen

von beispielsweise einer «Übergangsdiktatur»,
die Hayek im Interview durch die bereits

erwähnte Zeitung ElMercurio skizzierte. Es sei

die «Sehnsucht nach dem grossen Bruch», die

das neoliberale Projekt letztlich präge, schluss-

folgert Thomas Biebricher (s.227}.

Das bedeutet nun allerdings nicht, dass

neoliberale Projekte sich nur im Reich der

Ideen entwickeln könnten. Im eindrücklichen
zweiten Teil seiner Untersuchung zeigt Biebri-

REZENSIONEN 201



cher auf, wie dieses Projekt in der europäischen

Krisenpolitik nach 2008 wirksam geworden

ist. Der Autor nennt dies die «Ordoliberali-

sierung Europas» (s.29if.). Damit spielt er auf

einen Zweig der neoliberalen Denkschule an,

die vor allem von Walter Eucken repräsentiert
wurde. Dessen sogenannte Freiburger Schule

entwickelte nach dem Zweiten Weltkrieg
Vorstellungen für eine Wirtschaftsverfassung, die

in etwa dem ökonomischen Regelsystem

entspricht, das EU und Wirtschafts- und

Währungsunion (WWU) für sich gewählt haben.

Konkret geht es um die Sicherung der

«Wettbewerbsfähigkeit» um jeden Preis -
gegebenenfalls auch um jenen der Senkung von
öffentlichen Kosten im Bildungs- und
Gesundheitsbereich, bekannt als Politik der Austerität,
sowie der Senkung von Löhnen und Renten,

wie dies beispielsweise in Griechenland
geschah.

Die neoliberalen Rezepte verschreiben
«eine Medizin, die viele teils sehr ernste

Nebenwirkungen hat und auch nur unter ganz
bestimmten Bedingungen eine Linderung des

Leidens verspricht» (s.311). Dies zeigt sich nun

besonders in Zeiten der Pandemie: Aufgezwungene

Einsparungen im Gesundheitswesen
haben ganz offenkundig negative Auswirkungen
auf die Lebensqualität, gar auf die Überlebenschancen

der daraufAngewiesenen.
Zeichnet sich angesichts der Corona-Krise

eine Abkehr von einem stark neoliberal geprägten

Politikmodell der EU und der darin
involvierten Regierungen ab? Biebricher warnt vor
übertriebenen Hoffnungen auf einen
Kurswechsel. Der wird auf jeden Fall nicht automatisch

kommen. Die Gegenkräfte müssen sich

formieren und dabei wird die Auseinandersetzung

um das Demokratiedefizit der EU eine

zentrale Rolle spielen.

Wie soll sich die Schweizer Linke dazu
verhalten? Für EU-Euphorie besteht kaum noch

Anlass - und trotzdem gibt es keinen Grund für
helvetischen Überlegenheitsdünkel. Es geht

um eine «weltverträgliche Politik» (Matthias Hui in

Neue Wege, 4.21) jenseits von Nationalegoismus
und Neoliberalismus. Für entsprechende
Debatten liefert das Buch von Thomas Biebricher

spannenden Stoff!

Kurt Seifert

Katharina Pistor: Der Code des Kapitals. Wie das Recht Reichtum und Ungleichheit
schafft
Suhrkamp Verlag, Berlin 2020 (220 S.)

Pistor erzählt die Geschichte der Codifizierung

von Eigentum im Interesse von Vermögensund

Kapitalbesitzenden. Sie beginnt bei der

Einhegung von Landbesitz im spätmittelalterlichen

Grossbritannien und dessen Nutzung
als Quelle von Kapital, schildert die Schaffung

von neuen Rechtstiteln für Optionen und Derivate

bis hin zu digitalisierten Formen von
Eigentum und beschreibt die Ausgestaltung von

privatrechtlichen Rechtsverhältnissen zur Si¬

cherung von Geld und Macht. Sie verweist darauf,

wie privates Recht an staatliches Recht
gebunden ist. Die Beziehung zwischen privatem
und staatlichem Recht ist in ihrer Darstellung
nicht nur ein konkurrierendes Verhältnis,
vielmehr braucht Privatrecht die Verknüpfung mit
staatlicher Macht zur Durchsetzung der codifi-
zierten Rechtstitel. Die zunehmende Auslagerung

der Regulierung von Streitigkeiten an

Schiedsgerichte umgeht aber gleichzeitig

202 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



staatliches Recht und ist so in der Lage, neue

Rechtskonstrukte zu schaffen, die sich der

staatlichen Überprüfung und Kontrolle entziehen.

Die Autorin verdeutlicht die Eignung des

englischen und amerikanischen Common Law

und die damit verbundene Richterrechtssetzung

als geeignetes Mittel, um nahezu alle

Bereiche menschlichen Lebens der Kapitalverwertung

zuzuführen. Ihr Ansatz, wonach letztlich

nicht nur jeder Gegenstand, sondern auch

jede Idee, ja sogar die Hoffnung auf eine

zukünftige Idee zu Kapital «codifiziert» werden

kann, ist eine frappierende Antwort auf das

bereits von Karl Marx beschriebene Problem der

Kapitalverwertung und der daraus entstehenden

Krisen. Hinzu kommt, dass die zu Kapital
«codifizierten Güter» über das System der

Derivate eine zusätzliche Dimension der

Kapitalverwertung über die Finanzmärkte darstellen.

Die Autorin schildert detailliert die

Auseinandersetzung zwischen Staaten, supranationalen

Lobbyorganisationen und Investor* innen

um die Nutzungsrechte von Natur und Wissen

sowie die Abwälzung von Standards im
Konkursrecht.

Inspiriert durch die Krise an den
Finanzmärkten 2008 und die weitere Verschärfung

von Ungleichgewichten durch die staatliche

Rettung «systemrelevanter» Finanzakteure,
entwickelt Pistor einen gedanklichen Ansatz,

der auf die, zunächst ziemlich steil wirkende,
These hinausläuft, dass der moderne Kapitalismus

massgeblich durch Heerscharen findiger
Jurisfinnen generiert wurde.

Ausgehend von der Beobachtung, dass

Kapital nicht nur als Eigentum an Grund und
Boden in der mittelalterlichen Feudalgesellschaft
und auch nicht nur über die Aneignung und

Ausbeutung menschlicher Arbeitskraft entstehe,

kommt die Autorin zu dem Schluss, dass

nahezu alles in dieser Welt letztlich als Gut

betrachtet werden kann, welches mit Hilfe findiger

Jurisfinnen zu Kapital codifiziert werden

kann. Beim Lesen kann sich der Gedanke auf¬

drängen, ob nicht am Ende sogar die Luft zum
Atmen zum Gegenstand von codifizierter

Kapitalverwertung werden könnte.

Ein wesentlicher Ansatz der Autorin ist die

Erkenntnis, dass die Kapitalbesitzefinnen mit
Hilfe von Rechtskundigen ein ausgeklügeltes

System von Rechtsformen erschaffen haben,

das sie sowohl vor Gläubigefinnen als auch

und vor allem vor jeder Form staatlichen

Zugriffs schützt und insbesondere der Steuervermeidung

dient. "

Pistor zeigt aber auch Wege auf, wie die

Gewichtung zwischen privaten Interessen grosser

Kapitalbesitzefinnen und dem Interesse der

Allgemeinheit neu zugunsten des öffentlichen

Interesses verschoben werden könnte. Sie

verweist dabei auf die kontinentaleuropäische
Rechtstradition, die eine gute Basis für die

Neuaushandlung von Rahmenbedingungen im
Privat- und Vertragsrecht darstellen könnte, um
Natur und Wissen für das Gemeinwohl nutzbar

zu halten. Die Auseinandersetzungen um
private Vorrechte, beispielsweise über das Patentrecht,

zuletzt in Zeiten von Corona, sind im vollen

Gange. Patente, die in erheblichem Mass

auföffentlicher Finanzierung basieren, sollten

öffentlich verwendbar sein. Dem stehen in den

letzten Jahrzehnten im Kapitalinteresse
geschaffene mächtige Organisationen entgegen,
die gegenüber Staaten starke Druckmittel
aufbauen konnten.

Bemerkenswert ist Pistors Erkenntnis, dass

letztlich Nationalstaaten selbst den Verlust

ihrer Souveränität willfährig ermöglichten, weil
sie sich wirtschaftliche Entwicklung versprechen

liessen, die in der Finanzkrise ihr jähes
Ende fand. Der Kapitalismus hat sich staatlichem

Zugriff durch gleichzeitig delokalisierte

und internationalisierte Organisationsformen

entzogen und hat so ein weltweites Feudalsystem

erschaffen. Das Ziel dabei ist, mit äussers-

ter Flexibilität zu agieren und gleichzeitig den

Zusammenhalt demokratisch verfasster
Gesellschaften zu bedrohen.

Pistor verbindet kenntnisreich grundlegen-

REZENSIONEN 203



de Überlegungen der Makroökonomie mit
rechtswissenschaftlicher Expertise. Ihre
Qualifikation, sowohl im Bereich der deutschen

Rechtswissenschaften als auch die Kenntnis

angloamerikanischer Rechtstraditionen und

Rechtspraxis verbindet sich mit
wirtschaftstheoretischem Wissen. Die Professur an einer

New Yorker Hochschule für Recht verschafft ihr

Zugang zu den Arbeitstechniken der An-
wält'hnnen des Codes. Mit ihrem Buch betritt
Pistor Neuland und reflektiert makroökonomische

Problemstellungen, die möglicherweise
mit juristischen Strategien gelöst werden

könnten.

In der gut lesbaren Schreibtradition
angloamerikanischer Fachliteratur ist Pistors Der

Code des Kapitals kenntnisreich und spannend

geschrieben. Es ist ein Weckruf, sich nicht mit
dem verlorenen Terrain öffentlicher
Rechtsetzung abzufinden, sondern sich zusammen-
zuschliessen, um den langen Weg durch die

Instanzen für ein lohnendes Ziel der freien

Zugänglichkeit von Wissen und Natur für die

Allgemeinheit anzutreten. Pistor verlangt nicht

weniger, als dem Kapital das Recht zur Codierung

weitestgehend zu entziehen. Zu den

Aufgaben von Staat und Gesellschaft gehöre es, zu
definieren, welchen Gütern ein eigentumsrechtlicher

Status zuerkannt werden darf. Sie

weist zurecht darauf hin, dass die Verleihung
des Prädikats Recht einen Autoritätsschirm
über primitive Erwerbsinteressen bildet, der

diese in den scheinbaren Zustand der

Unangreifbarkeit transformiert. Allerdings seien

sich die Inhaberinnen des Kapitals sehr wohl
darüber im Klaren, dass ihr Geschäftsmodell

als System kollabieren könne. Der Feudalisie-

rungsprozess in der Gesellschaft zeige sich
gerade darin am deutlichsten, dass im Falle des

Zusammenbruchs des Finanzsystems das

Eingreifen der Staatsmacht und die Abwälzung
der entstandenen Verluste auf die Allgemeinheit

als garantiert und selbstverständlich

vorausgesetzt werde. Letztendlich glaubt Pistor

an die Möglichkeit der Staaten, über das Recht

die Kontrolle über das Kapital zurückzugewinnen,

benennt aber auch die berechtigten Zweifel,

ob dies gelingen kann. Sie weist daraufhin,
dass ein solcher Prozess von der Staatsmacht

an den Finanzplätzen London und New York

zumindest unterstützt werden müsste,
bezeichnet eine solche Entwicklung aber
angesichts der politischen Gegebenheiten als

unwahrscheinlich. Was bleibt, ist ihre Hoffnung
auf den Zusammenschluss demokratisch ver-
fasster Gesellschaften zur Wiedergewinnung
ihrer Rechtssouveränität.

Christine Rudolf/ Ulrich Maurer

Eske Bockelmann: Das Geld. Was es ist, das uns beherrscht
Matthes & Seitz, Berlin 2020 (368 S.)

Eske Bockelmanns Buch Das Geld. Was es ist,

das uns beherrscht musste geschrieben werden,
«denn wie ungeheuerlich es auch klingen mag:
Noch heute weiss niemand zu sagen, was Geld

ist» (s. 12). Das Ziel ist somit abgesteckt: darzulegen,

was Geld ist. Den Weg dahin wählt
Bockelmann in drei Schritten: Zeigen, wie die

Welt ohne Geld aussah, den Übergang zu einer

Geldgesellschaft beschreiben und schliesslich

darlegen, was Geld ist und wie es uns
beherrscht.

Denn Geld sei keineswegs, wie dies behauptet

werde, so alt wie das menschliche Denken

(s. 22C). Obwohl es schon früher Tausch, Zahlun-

204 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



gen, Münzen und Märkte gab, habe Geld vor
dem Ende des europäischen Mittelalters nicht
existiert. Eine Welt ohne Geld könnten wir uns
heute gar nicht mehr vorstellen, weil «wir Geld

unbewusst und unwillkürlich in der Form
eines ganzen gesellschaftlichen Zusammenhangs

voraussetzen, wie er uns heute
bestimmt» (S.28). Durch dieses Denkmuster
wurde der Gabentausch archaischer
Gesellschaften zum prototypischen Warentausch,

Zahlungen zu einem Kauf und Münzen auch

gleich zu der Gelegenheit, sich alles dafür kaufen

zu können (s. 20t u. 26).

Doch im Gabentausch ging es weder um die

getauschten Dinge noch darum, einen Gewinn

zu erzielen. Eine Gabe wurde gegeben, weil
eine Verpflichtung bestand; der empfangenden
Person oder der Gemeinschaft gegenüber. Diese

gegenseitigen Verpflichtungen halten die

Gemeinschaft zusammen, und ihnen
nachzukommen, bestätigt und reproduziert sie. Noch

heute würden wir anderen Personen Geschenke

überreichen. Nicht wegen des erwarteten
Gewinns, sondern aufgrund der Beziehung, in
welcher wir zu der Person stehen, oder der, die

wir aufbauen möchten (S.31E).

Der Begriff «Zahlung» ist abgeleitet von
zählen und lösen. Das althochdeutsche Verb

«zalön» stammt von «Zahl» ab und ist mit
«zählen» verwandt. Und in frühen lateinischen

Übersetzungen ist «zahlen» mit «solvere», also

mit Lösen übersetzt worden. Mit einer Zahlung
wurde also nichts gekauft, sondern eine
gesellschaftliche Verpflichtung eingelöst. Dieses

Verständnis entspreche dem heutigen Verständnis

von Steuern oder Strafen zahlen. Auch diese

seien kein Kauf, sondern eine Verpflichtung
(S. 67t).

Genau in diesem Zusammenhang seien die

Münzen entstanden und zu verstehen, denn

diese seien ein genormtes Zahlungsmittel:
«Münzen sind Zahlungsmittel nach einem Nor-

malmass.» (s.91) In einem gewachsenen
Gemeinwesen sei in Gesetzen das Verhältnis von

Vergehen zum geschuldeten Ausgleich festgelegt

worden.

Nur weil es Münzen gibt, heisse dies jedoch
noch lange nicht, dass alles Gewünschte
gekauft werden kann. Dazu genügen auch Märkte

nicht, denn Märkte brauche es, wenn nicht alle

Menschen genügend in das Gemeinwesen

eingebunden seien. So hätten die Dahome Kauri-
muscheln an Angehörige besiegter Völker
verteilt (s. 104). Die Muscheln erlaubten auf eigens

organisierten Märkten den Kauf von Lebensmitteln.

Doch nur von bestimmten Lebensmitteln,

ausschliesslich aufdiesen Märkten (s. 102C).

Genau dies habe sich beim Übergang in eine

Geldgesellschaft geändert. Durch eine starke

Bevölkerungszunahme im europäischen
Mittelalter konnten nicht mehr alle Menschen

durch das feudale Gemeinwesen aufgefangen
werden. In den neu gegründeten Städten wurden

die zuvor ergänzenden Märkte zur
Versorgungsgrundlage (s. 163). Die Menschen mussten

sich neu über den Markt versorgen; von Kauf
und Verkauf leben. Dieser Umschlag des

gesellschaftlichen Zusammenhangs - von
gemeinschaftlicher Versorgung zu Kaufund Verkauf-
bewirkte und bedeutete die Entstehung von
Geld (s.175).

Von dort an habe die Eigendynamik des Geldes

übernommen. Sogar das Gemeinwesen

selbst habe sich geändert: erstmals war von
Staaten im modernen Sinn die Rede (S.195). Diese

brauche es auch, damit das Geld etwas sein

könne. Ansonsten sei es blosser Tauschwert;
für sich ein «nichts» (s. 199 u. 319).

Geld, das nichts als Tauschwert sei, wolle
immerfort getauscht werden (s.199 u. 258). Denn

es könne nur Geld bleiben, wenn es sich als

Geld beweise (s. 259 u. 330). Und dies erfordere die

Verwandlung der Welt in Waren, stetiges
Wirtschaftswachstum und die damit einhergehende

Umweltzerstörung (S. 261t u. 270). Aus diesem

Grund sei Geld kein neutrales Werkzeug, und
Geldreformen wie Vollgeld nicht zielführend

(S.205U. 350).

REZENSIONEN 205



Bockelmann beschreibt geldlose
Gesellschaften überzeugend. Die ethnografischen

Beispiele werden gewinnbringend mit philologischen

Erkenntnissen verbunden, was zu

einem lebhaften Bild geldloser Gesellschaften

führt. Besonders überzeugend ist, dass Bockelmann

in den ersten zwei Teilen auf die
verschiedenen Transaktionsformen Bezug nimmt
und diese sauber unterscheidet. Dass mit dem

Umschwung des gesellschaftlichen Umgangs
und der grundlegenden Transaktionsform
auch das Ende des Feudalismus und der

Beginn einer Geldgesellschaft eingeläutet wurde,

rundet die Erzählung mit einem starken Argument

ab. Auch dieses Argument ist ethnogra-
fisch gestützt: Heinzpeter Znoj beschreibt in
Tausch und Geld in Zentralsumatra (1995), dass

das Aufkommen von Geld mit zunehmender

Marktintegration und staatlichem Einfluss

einhergeht.

In anderen Fällen bleibt leider oft nicht
nachvollziehbar, woher dieser Schatz an Wissen

stammt. Verweise auf Quellen sind

durchgehend spärlich. Und auch in diesen gibt es

prominente Abwesende wie Richard Seaford

und Karl-Heinz Brodbeck. Seaford ist ebenfalls

Altphilologe, welcher sich mit denselben Themen

und Zeiträumen wie Bockelmann hefasst,

zum Beispiel in Money and the Early Greek

Mind. Brodbeck hat ein Buch mit dem praktisch

gleichen Titel - Die Herrschaft des Geldes -
geschrieben, in welchem er beispielsweise
Bockelmanns Kritik am Substanzbegriffvon Marx
teilt.

Der damit angesprochene dritte Teil wirkt
wie ein anderes Buch. Die Geldtheorie erinnert
stark an Marx, ohne marxistisch sein zu wollen.

Die begriffliche Genauigkeit der ethnografischen

und philologischen Betrachtungen, eine

der Stärken des Buches, ist hier verschwunden.
So wird Geld zu Wert zu Preis zu Kapital (S.210,

254,267). Und Waren scheinen jegliche Dinge zu

sein, für die Geld verlangt werden kann.

Dadurch wird auch die Frage nach dem Mehrwert

zu einer Frage der Geldvermehrung verkürzt.

Da wird der steigende Bodenpreis wertschaffend

und unterschiedliche Preise für dieselbe

Ware zu Waren mit unterschiedlichen Werten

(S. 255 u. 286).

Nach den gesellschaftlichen Zusammenhängen

der ersten beiden Teile steht im dritten
Teil plötzlich das Geld im Vordergrund. Von

dem Geld gehe der Wert aus, das Geld fordere

das Wachstum und das Geld führe zur Konkur-

renz (s. 210,270,307).

Es wäre zu wünschen gewesen, dass Bockelmann

argumentativ bei den gesellschaftlichen

Zusammenhängen geblieben wäre. Was die

beschriebenen Dynamiken entwickelt, ist die

Festlegung aufKauf und Verkauf. Davon leben

zu müssen, statt nur ergänzend einzukaufen,

ist ein anderes gesellschaftliches Verhältnis. So

weit so gut. Dieses entsteht aber nicht durch
das Geld, sondern wird hergestellt durch die

«ursprüngliche Akkumulation», welche nicht,
wie Bockelmann beschreiht, eine zeitlich

vorangehende Anhäufung von Kapital ist. «Die sog.

ursprüngliche Akkumulation ist [...] nichts als

der historische Scheidungsprozess von Produzent

und Produktionsmittel.» (mew 23,742)

Dadurch werden die Menschen von Kauf und
Verkauf abhängig gemacht, was auch die Frage

klärt, wieso dauernd gekauft und verkauft wird,
oder Geld immerfort getauscht wird: nicht weil

es will, sondern weil Mensch muss.

Doch auch nach einem argumentativen
Abweg im dritten Teil, bleibt Das Geld: Was es ist,

das uns beherrscht unbedingt lesenswert. Die

Verschränkung ethnografischer und philologischer

Erkenntnisse wirft ein neues Licht auf
die Welt vor dem Geld und macht eine solche,

zumindest gedanklich, greifbar.

Gerry Metzger

206 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Tim Jackson: Post Growth. Life after Capitalism
Polity Books, John Wiley & Sons Inc., Cambridge 2021 (238 S.)

ZwölfJahre nach seinem aufsehenerregenden
Bestseller Wohlstand ohne Wachstum legt Tim

Jackson ein weiteres Buch vor, das der Vision

einer Post-Growth-Gesellschaft gewidmet ist
(zurzeit in Englisch). Eindringlich weist er darauf

hin, dass das Dogma des Wirtschaftswachstums

unsere Lebensgrundlagen
ruiniert - und sich der Kapitalismus dadurch über

kurz oder lang selber zerstören wird. Wer
jedoch konkrete Rezepte und Konzepte für das

«Leben nach dem Kapitalismus» erwartet, wird
bei der Lektüre enttäuscht. Stattdessen nimmt
der britische Wissenschaftler und Professor für

nachhaltige Entwicklung an der Universität

Surrey den Leser, die Leserin mit auf eine sehr

persönliche Reise, auf der man zahlreichen

Inspirationsquellen und Vorbildern des Autors

begegnet. Dazu gehören so unterschiedliche

Persönlichkeiten wie die amerikanische Poetin

Emily Dickinson (1830-1886), die britische

Weltumseglerin Ellen MacArthur (*1976) oder
die Nobelpreisträgerin Wangari Mutai Maathai

(1940-2011). Der Autor verknüpft deren Bio-

grafien mit Zitaten aus philosophischen und

ökonomischen Standardwerken sowie
Informationen über historische Ereignisse und
Monumente und ergänzt das Ganze mit eigenen

Erfahrungen, Recherchen und Fragestellungen.

Jackson verpackt sein fundiertes, vielschichtiges

Wissen in süffige Anekdoten und verblüfft
immer wieder mit unerwarteten Gegenüberstellungen,

Analogien, Rückschlüssen und

Interpretationen. Die Botschaft jedoch ist immer
die Gleiche: Es gibt eine bessere Welt jenseits

von Kapitalismus und Wirtschaftswachstum.

Diese zu schaffen, erfordert aber tiefgreifende

Veränderungen. Jackson weist wiederholt
darauf hin, dass es nicht reiche, die massiven

Schäden, welche die Macht der Akkumulation

Umwelt und Gesellschaft zugefügt hat, zu
beklagen: «So, wie wir die Dynamik entlarven

müssen, durch die menschliche Arbeit unter
dem Joch des Kapitalismus degradiert und
verzerrt wird, müssen wir auch tiefer in die

Maschinerie des Kapitalismus seihst eindringen,
bevor wir zu einem Wertewandel gelangen
können, auf dem eine andere Art von
Wirtschaft aufgebaut werden könnte.» (s. 131)

Das erste Kapitel des Buchs ist dem Mythos
Wachstum gewidmet. Jackson stellt darin eine

Rede von Robert F. Kennedy aus dem Jahr 1968

ins Zentrum, in welcher der damalige
US-amerikanische Präsidentschaftskandidat das Brut-

toinlandprodukt (gross domesticproduct GDP)

kritisiert, das bis heute als Massstab für den

Zustand einer Volkswirtschaft dient - und das

nach gängiger Lehre immer wachsen muss.

Wichtige Aspekte, so Kennedy, würden in dieser

Statistik jedoch nicht berücksichtigt - so

etwa die sozialen Unterschiede in der Gesellschaft,

die Gesundheit und Bildung der Kinder,

die Schönheit der Poesie oder die Integrität
von Beamten. Das GDP messe «weder unseren
Verstand noch unseren Mut, weder unsere
Weisheit noch unsere Gelehrsamkeit, weder

unsere Leidenschaft noch unsere Hingabe zu

unserem Land» (s.7).

Eine erstaunliche Rede für einen
US-Präsidentschaftskandidaten in einer Zeit, als das

Wirtschaftswachstum in den USA jährlich stolze

fünf Prozent erreichte, konstatiert Jackson.

Um gleich im nächsten Abschnitt daraufhinzuweisen,

dass sich John Stuart Mill - einer der

einflussreichsten liberalen Denker des 19.

Jahrhunderts - bereits 1848 kritisch gegenüber

ungebremstem Wettbewerb und
Wachstumsbestrebungen geäussert habe. Kennedys politische

Ausrichtung und Visionen für eine besse-

REZENSIONEN 207



re Welt seien zudem stark beeinflusst gewesen
durch die Arbeiten der beiden ebenfalls liberalen

Ökonomen John Kenneth Galbraith und

Arthur Schlesinger, die in den igsoer-Jahren vor
den Auswirkungen masslosen Konsums

gewarnt hatten, sowie durch Rachel Carsons 1962

erschienene Publikation «Der stumme Frühling»

- ein Basiswerk der Umweltbewegung
(S.Sf.).

Wie sich die USA unter einem Präsidenten

Robert F. Kennedy entwickelt hätten, werden

wir nie wissen. Nur wenige Wochen, nachdem

er in Kansas die oben zitierte Rede gehalten

hatte, wurde er ermordet. Seine Visionen

hingegen, sojackson, leben weiter und gehören zu
den vielen Mosaiksteinen, die uns auf der
Suche nach neuen Wegen und Werten für eine

Post-Growth-Zukunft inspirieren können.

Eine weitere Persönlichkeit, derJackson ein

Kapitel widmet, ist Wangari Mutai Maathai,
die Ende der i97oer-Jahre in Kenya die Green-

Belt-Bewegung gründete. Er schildert, wie ihr
Engagement für die Umwelt, das Pflanzen von
Bäumen und die Verbesserung der Situation
der Frauen in den Dörfern die ehemalige

Biologieprofessorin die Ehe sowie den Job kostete

und sie sogar ins Gefängnis brachte. Doch

Maathai hielt an ihrer Vision fest, die Green-

Belt-Bewegung breitete sich über Kenia hinaus

auch in anderen Ländern Afrikas aus, Millionen

von Bäumen wurden gepflanzt. Nach rund

zwanzig Jahren unermüdlichen Kampfes für
ihre Sache, so Jackson, drehte der Wind langsam.

2002 -wurde Wangari Maathai ins kenianische

Parlament gewählt, 2004 erhielt sie den

Friedensnobelpreis für ihre Leistungen in

Bezug auf nachhaltige Entwicklung, Demokratie

und Frieden. Für Jackson ist das beharrliche

Engagement Maathais auf ökologischer wie
sozialer Ebene ein Beispiel dafür, «wie Investitionen

in eine Post-Wachstumswelt aussehen

könnten und sollten» (S.144).

Ganz anders der Lebenslauf der Engländerin

Ellen MacArthur. Als professionelle Seglerin

habe sie immer wieder ihre eigenen Grenzen

ausgelotet, schreibt Jackson. Ein heftiger
Sturm in der Südsee, den sie nur knapp überlebte,

war der Auslöser dafür, dass sie nach

Beendigung ihrer Seglerinnenkarriere eine

Stiftung zur Förderung einer nachhaltigen
Kreislaufwirtschaft gründete: «Die Macht und
Schönheit der Südsee haben sie zur Erkenntnis

gebracht, dass der Planet, den wir unser
Zuhause nennen, nicht unerschöpflich ist. Ihre

aussergewöhnliche Fähigkeit, ihre eigenen
Grenzen zu überschreiten, haben ihr ermöglicht,

die Begrenztheit der Natur besser zu
verstehen.» (s. 45)

Das Spannungsfeld zwischen Begrenztheit
und Grenzenlosigkeit zieht sich wie ein roter
Faden durch das ganze Buch. Dies dürfte auch

dem Umstand geschuldet sein, dass es unter
dem Eindruck des Covid-19-Lockdowns
geschrieben wurde.

Das menschliche Bestreben, die eigenen
Grenzen zu überschreiten, sei kostbar und ein

wichtiger Teil der menschlichen Evolution,
betont Jackson: «Unser rastloser Ehrgeiz, weiter

zu gehen, mehr zu sehen, höher zu fliegen,

Unmögliches zu erreichen, neue Pläne für unsere
Familie zu schmieden, an der Schaffung einer

besseren Welt mitzuwirken: all das verdient

Applaus.» (s. 44) Anhand der Geschichte der

mittelalterlichen Brücke von Potter Heigham in
der englischen Grafschaft Norfolk veranschaulicht

der Autor, wie das Überwinden von Grenzen

immer auch neue Grenzen erzeugt. Der

Bau der Brücke brachte für Flandwerker und
Händler im 14. Jahrhundert grosse Erleichterungen,

weil sie eine direkte Verbindung zum
Hafen schuf und sie so Zeit sparen konnten.
Heute ist die Brücke ein Tourismus-Hotspot
und steht unter Schutz. Dies, obschon der

schmale, schwer passierbare Durchgang die

Schifffahrt massiv behindert - was die
Menschen zur Suche nach neuen, kreativen Lösungen

animiert und dem Ort zu Berühmtheit ver-
holfenhat(s.34f.).

208 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Während der menschlichen Fantasie und

Kreativität kaum Grenzen gesetzt seien, müss-

ten wir uns bei unserem Tun und Handeln an
die Limiten, die uns die Natur vorgibt, halten,

führt der Autor weiter aus: «Boden stützt unser
Gewicht beim Gehen. Die Luft, die wir atmen,
die Nahrung, die wir essen, erhalten uns am
Leben. Wir vertrauen darauf, dass Samen spries-

sen, wenn wir sie pflanzen. Wir wissen, dass

Dinge hinunterfallen, wenn wir sie loslassen.

Dass sie kaputt gehen, wenn sie zu hart landen.

Wenn sie uns treffen, tut es weh. Wenn wir sie

verbrennen, werden sie verzehrt. Wenn sie uns

verbrennen, werden wir leiden.» (s. 43)

Die Grenzen, die uns durch das neuartige
Corona-Virus aufgezwungen wurden, wertet
Jackson hingegen durchaus positiv. So wie die

US-amerikanische Dichterin Emily Dickinson

in der scheinbaren Abgeschiedenheit ihres

Zimmers, in das sie sich zeitlebens zurückgezogen

habe, höchste Kreativität entfaltete, hätten

die Grenzen, die uns durch die Pandemie

aufgezwungen wurden, auch unsere Fantasie
befreit. Dies ermögliche uns, so Jackson, eine bessere

Zukunft zu erträumen, an eine gesündere

Welt zu glauben: «Saubere Luft. Weniger
Verkehr. Blauerer Himmel. Weniger Kondensstreifen.

Mehr Zeit füreinander. Weniger
Erfolgsdruck. Mehr Freundlichkeit gegenüber
Fremden... Was ist falsch an der Hoffnung,
dass sich etwas davon "durchsetzen könnte?»

(s.173)

Gar nichts ist daran falsch, denkt die

geneigte Leserin, der geneigte Leser. Aber die Frage,

wie die Menschheit schaffen und bewahren

könnte, was unter dem Druck der Pandemie an

Werten entstanden ist, bleibt nach dem Lesen

dieses Buches offen wie zuvor.

Gabriela Neuhaus

Gabriele Winker: Solidarische Care-Ökonomie. Revolutionäre Realpolitik für Care

und Klima

Transcript 2021 (216 S.)

Wie lassen sich zwei grundlegende
gesellschaftliche Krisen unserer Zeit - die Care-Krise

und die Klima-Krise - zusammen denken und

gemeinsam politisch bearbeiten? Mit dieser

grossen politischen Frage beschäftigt sich Gabriele

Winker in ihrem neuen Buch Solidarische

Care-Ökonomie. Revolutionäre Realpolitik für
Care undKlima. Wie schon in ihrer vielbeachteten

Publikation Care-Revolution aus dem Jahr

2015 geht es der emeritierten Professorin für
Arbeitswissenschaft und Gender Studies (TU

Hamburg) und Mitbegründerin des Netzwerks

Care Revolution auch in ihrem neuen Buch

ums Ganze: «Wir stehen», so Winker, «vor der

riesigen Aufgabe, profitorientiertes Wirtschaften

zunächst einzuschränken und letztlich zu

überwinden, um tatsächlich solidarisch und

mit Rücksicht auf die planetaren Grenzen

leben zu können.» (s.12) Sie formuliert eine

Transformationsperspektive ganz im Sinne von Rosa

Luxemburgs «revolutionärer Realpolitik»: Ziel

dabei ist es, verschiedene gesellschaftliche

Brennpunkte gemeinsam in den Blick zu nehmen

und Reformschritte im Hier und Jetzt an-

zustossen, ohne dabei den längerfristigen
Horizont einer grundlegend anderen,
postkapitalistischen Wirtschaftsweise aus den Augen

zu verlieren. Auch wenn Winker klare

Forderungen stellt, ist das Buch nicht im Stil eines

dieser abstrakten politischen Pamphlete ver-
fasst, das zwar anregende politische Ideen

vermittelt, einen nach der Lektüre jedoch etwas

REZENSIONEN 20g



rat- und hilflos mit der Frage zurücklässt: Na

schön, aber wie kommen wir nun dahin?
Vielmehr zeigt sie konkrete, individuelle wie
kollektive Gestaltungsspielräume auf. Winker
orientiert sich dabei an vielfältigen Alltagser-

fahrungen und nimmt Bezug auf politische
Auseinandersetzungen sowie strategische

Fragestellungen, die sich aktuell insbesondere

innerhalb der Klimagerechtigkeits- und der
feministischen Bewegung stellen. Dabei will sie

darüber nachdenken, wie diese Bewegungen
«mehr politische Durchschlagkraft» entwickeln

können, indem sie gemeinsame

Zielsetzungen im Hinblick auf einen «System

Change» und «ein zumindest punktuell
gemeinsames Vorgehen» entwickeln (s. 13). Dreh-

und Angelpunkt einer solchen verbindenden

Perspektive ist Care - die Sorge um andere, um
sich selbst wie auch um die Natur.

In einem ersten Schritt analysiert Winker
die beiden Krisen - die «Gefährdung von
Sorgebeziehungen» und den «lebensbedrohlichen

Klimawandel» - je separat, um sie dann im
weiteren Verlauf der Argumentation aufeinander

zu beziehen. Sie trägt dazu wichtiges
Zahlenmaterial zusammen und erörtert, wie
sowohl im Bereich der Fürsorge als auch in der

Klimapolitik die politischen Eliten neoliberale

Strategien vorantreiben und Care wie auch Natur

ökonomisieren. Daraus resultieren nicht
nur wachsende Ungleichheiten, sondern auch

eine «Erschöpfung menschlicher und ökologischer

Ressourcen». Winker arbeitet die
«unheilbaren Widersprüche» heraus, die sich im
Bereich der sozialen Reproduktion zeigen,

wenn der Kostendruck bei der sozialen
Infrastruktur (Gesundheitswesen, Pflegesystem,

Bildungswesen, Kitas) zur Überlastung der

Sorgearbeitenden führt und darunter nicht nur
die Beschäftigten leiden, sondern auch die

Qualität der Care-Beziehungen zu den Nut-
zer'innen dieser sozialen Dienste (z. B. Kinder,

Patientinnen, Pflegebedürftige). Darüber hinaus

thematisiert sie die wachsenden Anforde¬

rungen und die häufig knappen Zeitressourcen

in der unentlohnten Sorgearbeit, was sich während

der Coronakrise durch Homeschooling
und Wegfall der familienexternen Betreuung
nochmals akzentuiert hat - insbesondere für
Mütter. Damit sich Menschen gut umeinander

kümmern können, braucht es aber gleichzeitig
auch intakte Ökosysteme. Doch auch die

ökologische Reproduktion ist in der Krise und es

kommt zu einer Übernutzung von natürlichen

Ressourcen. Winker bezieht sich hier auf Material

von Klimawissenschaftlerfinnen und zeigt
dabei, dass vielerorts Kipppunkte bereits
erreicht worden sind und es inzwischen zu
unkontrollierbaren, selbstverstärkenden Prozessen

in Bezug auf die Erderwärmung kommt.

Mit Rückgriff auf ökofeministische Analysen

argumentiert Winker, wie sowohl die häusliche

Sorgearbeit als auch die Ressourcen der Natur

gleichermassen als kostenlose und unbegrenzt

verfügbare Güter behandelt werden. Aufgrund
dieser inneren Logik der kapitalistischen
Produktionsweise kommen nicht nur die Selbstsorge

sowie die Sorge für andere, sondern auch

die Vorsorge für folgende Generationen zu kurz.

Ein «grün lackiertes <Weiter so>» (s.90) ist
keine Option, ein Abkommen von einer

Wachstumsorientierung laut Winker dringend von-
nöten. Sie und ihre Mitstreiter*innen vom
Netzwerk Care-Revolution haben dazu

beigetragen, dass im deutschsprachigen Raum seit

ein paar Jahren Debatten um Care und um De-

growth zunehmend aufeinander bezogen werden.

Dabei ist ihnen auch bewusst geworden,
wie schwierig es ist, eine gesellschaftliche
Alternative zu entwickeln, die nicht als Bedrohung

(z. B. von Arbeitsplätzen oder von
etablierten Konsummustern) wahrgenommen
wird. «Wenn also die Selbsterhaltung und die

Sorge für Nahestehende alle Energie erfordern,

wenn ein gesellschaftlicher Wandel, der die

eigenen Lebensbedingungen verbessert, nicht
im Rahmen des Vorstellbaren ist und wenn es

kaum wirksame Möglichkeiten demokrati-

210 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



scher Beteiligung gibt, dann können selbst

Ereignisse wie die Klimakatastrophe eher

Schweigen als Widerspruch hervorrufen»,
stellt Winker fest (s.95). Und dennoch suchen

Menschen nach Nischen, Auswegen und
Möglichkeiten der Kritik und geben Anlass zur

Hoffnung auf Veränderung. Im Kapitel mit dem

Titel «Handlungsfähigkeit» zeichnet Winker
auf, wie sich Menschen zunehmend von den

Leistungsanforderungen der neoliberalen
Gesellschaft distanzieren, sich individuell verweigern

und sich kollektiv mit politischem
Engagement für eine «freundlichere Welt»
einsetzen. Winker möchte dabei ausloten, an

welchen in der Bevölkerung vorfindbaren

alltäglichen Wünschen und verbreiteten Praxen

eine linke, feministische Poütik ansetzen kann.

Sie zitiert Studien zu Deutschland, die darauf

hindeuten, wie gross der Anteil der Beschäftigten

ist, die sich eine reduzierte Erwerbsarbeitszeit

wünschen, insbesondere um mehr Zeit für
Care und soziale Beziehungen zu haben - eine

Absicht, die aufgrund ökonomischer Bedingungen

nur ein Bruchteil individuell verwirklichen
kann. Gleichzeitig verweist Winker auf die

hohe Bereitschaft zu alltäglicher Solidarität
(z. B. mit geflüchteten Menschen oder mit
Angehörigen der Risikogruppen während der Co-

rona-Pandemie) sowie auf das verbreitete
politische Engagement in Bewegungen wie Fridays
for Future oder Black Lives Matter. In diesen

sozialen Initiativen und politischen Aktivitäten
erfahren insbesondere auch viele junge
Menschen, wie sie die eigenen Lebensumstände

mitgestalten können.

Ein besonderes Anliegen von Winker ist
dabei die Frage, wie gewerkschaftliche und
andere soziale Bewegungen zusammengeführt
werden können. Ansatzpunkte sieht sie in

Mobilisierungen für eine Verkehrswende: In

Deutschland haben die Dienstleistungsgewerkschaft

ver.di und Fridays for Future bei

Streiks in kommunalen Verkehrsbetrieben

zusammengearbeitet. Auch in lokalen Bündnis¬

sen ist es bereits zu einem Zusammenkommen

von gewerkschaftlich organisierten Care-Be-

schäftigten und Klimabewegten gekommen,
die sich gemeinsam für ein solidarisches

Gesundheitssystem einsetzen und gleichzeitig
den Klimawandel anprangern, der schon jetzt
Leben und Gesundheit bedroht. Dabei betont
Winker, wie wichtig es ist, Bedürfnisse ernst zu

nehmen, sich Zeit zu nehmen für gemeinsame

Lernprozesse, einander zuzuhören und
Netzwerke über die eigenen Bubbles hinaus zu
erweitern. Für die Erarbeitung einer gemeinsamen

inhaltlichen Programmatik sind politische

Räume enorm wichtig - konkret schlägt
Winker hierzu die Einführung von Klima- oder

Care-Räten aufkommunaler Ebene vor, zu der

auch Parteienvertreterinnen und Vertreterinnen

von Wohlfahrtsverbänden und anderen

Institutionen zur gemeinsamen Debatte eingeladen

werden.

So zentral es ist, sich im Alltag solidarisch
aufeinander zu beziehen und auf kleinere

Erfolge und Reformen abzuzielen, so entscheidend

ist für Winker jedoch die Skizzierung
einer Transformationsstrategie, die sozusagen
als politischer Kompass dient. Winker identifiziert

hierfür vier zentrale Ansatzpunkte, die

einander ergänzen und idealerweise bestärken:

Erstens schlägt Winker eine drastische Verkürzung

der allgemeinen Erwerbsarbeitszeit vor,
die mehr Zeit für Sorgearbeit lässt und zudem

darauf hinwirkt, dass ökologisch schädliche

Produktion zurückgefahren werden kann.
Parallel zum Zurückdrängen der Erwerbsarbeit

muss zweitens eine erwerbsunabhängige exis-

tenzielle Absicherung durch ein bedingungsloses

Grundeinkommen garantiert sein sowie

eine bedürfnisgerechte Care-Infrastruktur

aufgebaut werden. Um die Bedürfnisse überhaupt
zu kennen, braucht es drittens lokal verankerte

demokratische Beteiligungsformen und erweiterte

Mitbestimmungsrechte. Als vierten
Ansatzpunkt einer überzeugenden Transformationsstrategie

sieht Gabriele Winker «Projekte,

REZENSIONEN 211



die bereits innerhalb des kapitalistischen
Systems manches entwickeln und ausprobieren,

was sich in einem anderen gesellschaftlichen
Rahmen erst voll entfalten kann» (s. 165). Dabei

geht es um eine Ausweitung von Commons

und die Entwicklung von zukunftsweisenden

Sozialgefügen, in denen sorgsam mit sozialen

Beziehungen und ökologischen Ressourcen

umgegangen wird und die nicht vom Markt

durchdrungen sind. Zu denken ist dabei laut
Winker an Gemeinschaftsgärten, alternative

Wohnprojekte, Gesundheitszentren, solidarische

Landwirtschaftsinitiativen oder
Nachbarschaftsnetze, in denen Sorgearbeit kollektiv

organisiert wird. In einer aufdiese Weise

entwickelten solidarischen Gesellschaft gelingt es,

Sorge ins Zentrum zu stellen und die Trennung

von entlohnter und unentlohnter Arbeit
schliesslich ganz aufzubrechen.

Die Stärke des Buches liegt insbesondere

darin, konkrete politische Schritte aufzuzeigen,

um aus der gegenwärtigen Vielfachkrise her¬

auszukommen. Viele Vorschläge und Analysen
sind dabei durchaus nicht neu, werden aber

von Winker kreativ aufeinander bezogen und

aus einer konsequent feministischen Care-Per-

spektive geschärft. Wer primär an theoretischen

Abhandlungen zu Ökofeminismus oder

Degrowth interessiert ist oder nach dekolonialen

Perspektiven insbesondere aus dem Globalen

Süden sucht, wird hier nicht auf die Rechnung

kommen. Dafür umso mehr, wer auf der

Suche ist nach kollektiven Handlungsansätzen
und Ideen für die eigene politische Arbeit. Das

Buch dient dabei als Archiv vielfältiger
Erfahrungen von sozialen Bewegungen und Initiativen,

die insbesondere im deutschen Raum in
den letztenJahren gesammelt wurden - und zu

denen Winker und das Netzwerk Care Revolution

selbst viel beigetragen haben. Nicht
zuletzt ist es ein Buch, das Mut macht, weil es

neben der Analyse grundlegender Krisen auch

zahlreiche Geschichten des Gelingens enthält.

Sarah Schilliger

Beatrice Schmid: «Du weisst mich jetzt in Raum und Zeit zu finden». Zwei Frauen
zwischen Basel und Moskau

Rotpunktverlag, Zürich 2020 (375 S.)

«Eigentlich zwei gewöhnliche Frauen» (s.240)

nennt Beatrice Schmid ihre Grossmutter Marie
und ihre Grosstante Paula. Dabei haben beide

Frauen ein aussergewöhnliches Leben geführt.
Gewöhnlich sind sie insofern, als sie aus
einfachen Verhältnissen stammten und das

Schicksal zahlloser Menschen teilten: Marie
die Stigmatisierung als Kommunistin in einer

bürgerlichen Gesellschaft, Paula die Entrechtung

der Frau eines zum Tode verurteilten
«Abweichlers» in der UdSSR.

Beide wuchsen unter grossen Entbehrungen

auf, erlebten im 1. Weltkrieg den Druck der

Arbeitslosigkeit und der Preissteigerungen bei

gleichzeitigen Rekordgervinnen der Kapitalisten

und wurden in der sozialistischen Bewegung

aktiv. Paula trat 1917 als Fünfzehnjährige
der Sozialistischen Jugendorganisation bei,

lernte dort ihren ersten Mann, Waldemar
«Waldi» Brubacher, kennen, heiratete ihn 1921,

als gerade die Kommunistische Partei der
Schweiz (KPS) gegründet wurde, und wanderte

mit ihm in die UdSSR aus. Marie, mit elfJahren

als Vollwaise einer Familie in Pflege gegeben,

die das genossenschaftliche Gemeineigentum
anstrebte, begann als Siebzehnjährige in der

212 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Bäckerei des Allgemeinen Konsumvereins Basel

zu arbeiten, verliebte sich in den jüngeren
Bruder Paulas, den Hilfsarbeiter Hans Schmid,
und wurde in der kommunistischen Bewegung
aktiv. Die beiden heirateten 1940, sie mit 34, er

mit 37, weil er nach dem Tod seiner Mutter eine

neue Frau im Haushalt brauchte.

In Basel sind sich Marie und Paula nie

begegnet, nur wegen Hans fanden sie später
«zwischen Basel und Moskau» korrespondierend
zueinander. Die Zeugnisse dieser Korrespondenz

findet ihre Enkelin Beatrice 2015 in einem

Karton auf dem Dachboden ihrer Eltern. Als

Historikerin und Germanistin beginnt sie die

Briefe, Postkarten, Fotos und vergilbten
Zeitungen auszuwerten, geht in die Archive der
Schweiz und Russlands, zieht Fachliteratur bei,

liest biografische Zeugnisse, befragt Zeitzeuginnen,

belegt ihre Ausführungen mit einer
Fülle von Anmerkungen und erlaubt sich mit
dem Hinweis «Ich stelle mir vor» mehrmals

(s.21,30,42 u. mehr) auch auszudenken, wie es

gewesen sein könnte.

Nicht nur darum, ihre Vorfahrinnen durch

Schrift und Bild «in Raum und Zeit zu finden»

(Titel u. s.338), geht es ihr dabei. Sie trägt deren

«Zeit des roten Kampfes, der Möglichkeit einer

gerechteren Welt» (s.343) heute wieder in sich,

wie sie zum Schluss des Buches betont. Als erste

Akademikerin der Familie wurde sie in
ihrem Studium politisch aktiv und blieb es als

Gymnasiallehrerin in Lausanne, hat also auch

praktisch am Engagement der Grosselterngeneration

angeknüpft, während ihre Eltern
politische Aktivitäten ebenso haben ruhen lassen

wie die Schachtel auf dem Dachboden.

Im Buch verbindet die Autorin ihr Engagement

auch dadurch mit jenem ihrer Vorfahrinnen,

dass sie in der Vergangenheit einen
«faszinierenden Spiegel [ihrer] selbst und der Gegenwart»

(s.17) sucht. Ihr Bemühen, Parallelen zu

erörtern, mag manchmal naiv wirken, zeigt
aber, wie sehr sich seit hundert Jahren im

Kampf gegen Ausbeutung und Unterdrückung

mit den äusseren Bedingungen auch die

Aktivistinnen verändert haben. Die damaligen
Kämpferinnen unterscheiden sich in drei
Hinsichten von denjenigen, zu denen sich die

Autorin heute zählt: in ihrem soldatischen
Gehorsam, in ihrem Schweigen über erlittenes
Unrecht und in der Bereitschaft, die politische
Gleichberechtigung der Frauen mit Doppel-
und Mehrfachbelastung zu verbinden.

Soldatische Gehorsamkeit zeigen Paula und

ihr erster Mann Waldi, als sie sich im Sommer

nach ihrer Ankunft in der UdSSR gleich in die

junge Sozialistische Sowjetrepublik (SSR) der

Wolgadeutschen schicken lassen, ein Gebiet,

«wo eine richtige Hungersnot herrscht, bei der

Tausende sterben» (s.74). Wo Waldi bleibt, als

Paula in der Wolgarepublik den ungarischen
Kommunisten Ferenc «Feri» Huszti heiratet,

ist nicht herauszufinden. Zu Gehorsam aus

Furcht ums Überleben wird Paula später

gezwungen, als beide ab 1931 wieder in Moskau

tätig sind, sie bei der Komintern, Feri beim

Zentralkomitee. Er wird 1937 aufgrund
abweichender Haltungen hingerichtet, sie 1938 als

Ehefrau ohne Gerichtsverfahren zu achtJahren

Zwangsarbeit in den neu gegründeten Gulag

Workuta nördlich des Polarkreises verbannt.

Völlig entrechtet, von ihrer zweijährigen Tochter

Solveigh getrennt, kann sie dort die

Demütigungen und Misshandlungen nur überleben,

indem sie sich ab 1939 als Krankenschwester

und später als Wundärztin weiterbildet und

bewährt. 1940 beginnt sie, Briefe nach aussen

zu schreiben, doch die Behörden halten alle

zurück, obwohl sie sich jeder Kritik enthält: «Die

seelische Not, die Verzweiflung Paulas als Mutter

stehen in all diesen Briefen im Vordergrund

- kein Wort über die katastrophalen
Bedingungen, unter denen sie lebt und arbeitet.»

(S. 198)

Informationen über diese Bedingungen
erhält Beatrice Schmid weniger aus den später
zurückerstatteten Briefen als aus den Zeugnissen

der Gulag-Überlebenden, die nach ihrer

REZENSIONEN 213



Freilassung das Schweigen gebrochen haben.

Paula hingegen schweigt auch noch, als sie

nach acht Jahren aus der Haft entlassen wird,
nach weiteren zwölfJahren mit ihrem dritten
Ehemann aus der Verbannung nach Moskau

übersiedeln kann und ihre restlichen fünfzehn

Lebensjahre dort verbringt. Zu schweigen hat
sie sich bei der Haftentlassung schriftlich
verpflichtet, sie ist aber auch selbst bereit dazu,

aus Treue zur Partei und im Vertrauen auf eine

bessere Zukunft.

Wie wichtig solche Treue und Gewissheit

sein konnten, zeigt die Autorin anhand der

Briefkorrespondenz einer anderen Paula mit
ihrer Grossmutter Marie. Die deutsche

Kommunistin Paula Nuding-Kopp wird von Marie
und von solidarischen Menschen aus der ganzen

Welt wiederholt unterstützt: bei ihrer

Internierung im Vorkriegsfrankreich, beim
Widerstand unter der Nazi-Besetzung und bei der

Haft in deutschen KZs. Gelitten hat sie ebenfalls.

Sie sah sich aber von ihren kommunistischen

Genossinnen und Genossen unterstützt
und berichtete offen über ihr Leiden, während

ihre Namensschwester in der UdSSR von ihrer
Partei verfolgt wurde und darüber schwieg.

Dieses fortdauernde Verschweigen des

Unrechts klagt Marie an, als sie und Hans 1956 aus

der PdA austreten. Im Austrittsbriefbeklagt sie

«so viele falsche und oberflächliche Angaben»
(S. 294) der Parteileitung über die Rehabilitation
Paulas und sieht darin «ein Beispiel dafür, wie

genau es führende Persönlichkeiten der Partei

mit der Ermittlung der Wahrheit nehmen»

(s.294). Diese sehen sich nach dem Ungarnaufstand

in schwerster Bedrängnis, so zum Bei¬

spiel, als der Sozialdemokrat Helmut Hubacher

in Basel fordert, man solle die PdA-Mitglieder
auf dem Marktplatz «hinter Drahtgehegen
ausstellen [...] öffentlich brandmarken, biosssteilen

und dem Spott und Hohn preisgeben» (s.306).

Dieser Belastungsprobe sind die Parteiführer
in den Augen Maries insofern nicht gewachsen,
als sie weiterhin die Wirklichkeit mit Worthülsen

überkleistern. «Es wäre leicht gewesen,
sich bei uns [Marie und Hans, D. R.[ über einen

möglichst genauen Sachverhalt zu informieren»,

schreibt Marie, «wenn man, - jetzt, nachdem

man seit 1941 geschwiegen hat - diese

Sache [Paulas Haft und Verbannung, D. R.] an die

Öffentlichkeit bringen will.» (s.294)

Mit Marie verlor die Partei 1956 eine
entschiedene Vorkämpferin für Frauenrechte, die

regelmässig und wortgewandt für die Welt der

Frau, die Beilage zum Parteiorgan der PdA,

geschrieben hatte. Beide, Marie und Paula, haben

bis Mitte der igsoer-Jahre beruflich und
politisch enorme Durchhaltekraft und Klugheit
bewiesen, lebten dann aber in den ig6o/7oer-Jah-

ren das Leben von ans Haus gebundenen
Grossmüttern. Sie haben in der kommunistischen

Bewegung Raum für Emanzipation
gesucht und zum Teil auch gefunden, wurden
aber von dieser Bewegung immer wieder als

Anhängsel ihrer Männer behandelt. Marie als

Hausfrau von Hans, Paula in zwanzigjähriger
Verbannung als Frau eines Abweichlers. So ist
die Geschichte der «zwei Frauen zwischen Basel

und Moskau» auch eine Mahnung an heutige

antikapitalistische Bewegungen, sich viel

grundsätzlicher für die Veränderung der
Geschlechterverhältnisse einzusetzen.

Daniel Rothenbühler

214 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Brigitte Studer: Reisende der Weltrevolution. Eine Globalgeschichte der
Kommunistischen Internationale
Suhrkamp Verlag, Berlin 2020 (618 S.)

Wir leben in einer Welt, deren Zustände nicht
erst seit dem Ausbruch der Corona-Pandemie

zum Himmel schreien: In weiten Teilen des

Globalen Südens herrschen immer noch
Armut, Entrechtung und Unterdrückung, während

in den Gated Communities der «Reichen

und Schönen» die Besitztümer ins Unendliche

zu wachsen scheinen. Dazwischen liegen die

mittelständischen Komfortzonen des Globalen

Nordens, an deren Rändern es allerdings schon

gewaltig bröckelt.
Selbst einem Philosophen wie Peter Sloter-

dijk, der längst keinerlei revolutionäre Ambitionen

mehr hegt, erscheinen solche Zustände

«nicht weniger fatal als die Lage der englischen
Arbeiterklasse im 19. Jahrhundert nach Friedrich

Engels' beklemmender Beschreibung».
Und er fährt fort: «Man möchte meinen, die

Summe des potenziell zornerregenden Leidens,

Elends und Unrechts auf der Erde müsste für
zehn Eruptionen, vergleichbar dem Oktober

1917 [der Russischen Revolution], ausreichen»,

(sloterdijk 2006,283) Doch da ist gegenwärtig nichts

Vergleichbares zu erkennen.

Angesichts solcher Verhältnisse geht Sloter-

dijks Blick zurück auf eine Organisation, die

sich gemäss seinen Worten zum Ziel gesetzt
hatte, den Zorn der Benachteiligten zu
akkumulieren und diesen in revolutionäres Handeln

umzumünzen: die Kommunistische Internationale

(KI) als «Weltbank des Zorns»! Sloterdijk

glänzt, wie üblich, mit Wortakrobatik, seine

Interpretation der Dritten Internationale bewegt
sich allerdings im Rahmen herrschender
Denkmuster. Immerhin hat sein Buch Zorn undZeit

(2006) angezeigt, dass es da einmal etwas gab,
das noch heute des Nachfragens wert ist.

Im Buch von Brigitte Studer zur KI kommt

Sloterdijk verständlicherweise nicht vor. Dafür
hat sie als Historikerin eine gewaltige Menge

von schriftlichen Quellen sowie die einschlägige

Literatur verarbeitet und zu einer
«Globalgeschichte» verwoben, die ihresgleichen sucht.

Studers Zugang zur Geschichte des Kommunismus

erfolgte über die Frauengeschichte -
und diesen Forschungsansatz hat sie auch für
die Untersuchung der KI fruchtbar gemacht.
Zwei Aspekte fallen an ihrem Buch ganz besonders

auf: Im Mittelpunkt der Darstellung
stehen handelnde Personen. Das Werk weitet
zudem den eurozentristischen Blick und schenkt

dem Aufbegehren in den kolonialen und
halbkolonialen Gesellschaften Asiens, Afrikas und
Lateinamerikas ungewöhnlich viel Beachtung.

Am Anfang einer neuen Internationale
stand die Erfahrung des Scheiterns der
sozialdemokratisch geführten und durch die Zweite

Internationale repräsentierten Arbeiterhnnen-

bewegung im August 1914: Diese hatte
angesichts der existenziellen Frage von Frieden und

Krieg weitgehend versagt. Zugleich verbreitete

sich eine tiefe Sehnsucht nach einer

weltumspannenden Revolution. Die Protagonist*in-
nen der Russischen Revolution wussten, dass

ein sozialistisches Sowjetrussland ohne

revolutionäre Umbrüche im kapitalistisch weiter
entwickelten Westeuropa nicht überleben konnte.

Deshalb mussten die radikalen Kräfte gesammelt

werden. Dazu bedurfte es nach dem Willen

der bolschewistischen Sowjetführung einer

Dritten, der Kommunistischen Internationale,
die 1919 in Moskau gegründet wurde.

Die Verführung ist gross, die Geschichte der

Komintern (wie die übliche Abkürzung lautete)

einzig von ihrem Ende her verstehen und
erzählen zu wollen. Dieses Ende ist untrennbar

REZENSIONEN 215



mit dem Terrorregime Stalins und einem

gewaltigen «Massaker» (Studer) gerade unter den

kosmopolitisch geprägten Mitarbeiterinnen
der Internationale verbunden. Der Behauptung,

das ganze Unternehmen sei von Anfang
an zum Scheitern verurteilt gewesen, tritt die

Autorin entgegen, indem sie die konkreten

Handlungsspielräume der für die Komintern

Tätigen untersucht. Dafür breitet sie ein Tableau

von mehr als 300 namentlich erwähnten

Personen aus, die bestimmte Funktionen und

Aufträge für die KI wahrgenommen hatten.

Im Gegensatz zur Zweiten Internationale
wurde die Dritte tatsächlich ihrem Namen
gerecht: Da spielten nicht nur weisse Männer
eine Rolle, sondern auch «Farbige» und Frauen!

Grundsätzlich standen weiblichen Mitgliedern

in kommunistischen Organisationen alle

Hierarchiestufen offen, doch zwischen der

Möglichkeit und der Wirklichkeit lagen auch

im revolutionären Russland Welten. So wurden

die umfangreichen administrativen Aufgaben
der KI vor allem von Frauen übernommen,
während die politischen Funktionen weitgehend

Männern vorbehalten blieben. Noch
entscheidender als die Geschlechterfrage war aber

für die Komintern das Thema des antikolonialen

Kampfes. Der Völkerbund hatte die

Hoffnungen auf ein Ende der Kolonialherrschaft
nicht eingelöst und so konnte die KI diese für
sich, zumindest zeitweise, gewinnen.

Als entscheidender Stratege beim Schmieden

antikolonialistischer und antiimperialistischer

Koalitionen trat Willi Münzenberg hervor,

ein genialer Organisator und Propagandist
der kommunistischen Sache. Dank seinem

Wirken gelang es, 1927 in Brüssel den Ersten

Kongress gegen koloniale Unterdrückung und

Imperialismus durchzuführen, an dem 174

Delegierte aus 34 Ländern teilnahmen. Eine Liga

gegen Imperialismus und für nationale

Unabhängigkeitwurde konstituiert, die Sektionen in

Dutzenden von Ländern aufbaute. Der spätere

indische Ministerpräsident Jawaharlal Nehru

nahm an der Brüsseler Konferenz teil und war

zeitweilig Mitglied der Exekutive der
Antiimperialistischen Liga.

Die mit dem sechsten Weltkongress 1928

eingeleitete linksradikale Wende der KI führte

dazu, dass die Liga von sogenannt reformistischen

und bürgerlich-nationalistischen Kräften

«gesäubert» wurde. NichtkommunisMn-

nen wie Nehru verliessen die Organisation
reihenweise. Sie war damit zu einer rein
kommunistischen Angelegenheit geworden. Das

bedeutete allerdings noch nicht das Ende des

Antiimperialismus. Die Komintern verstärkte

sogar ihren Kampf gegen den Rassismus und

forderte nichts weniger als eine eigene Republik

in Amerika und eine unabhängige
südafrikanische Republik für Schwarze.

Die kommunistisch inspirierte Antiimperialistische

Liga schuf Verbindungen zwischen

bislang getrennten nationalrevolutionären
und nationalistischen Gruppen, zwischen der

«Peripherie» in Asien, Afrika, Lateinamerika
und den «Metropolen» der imperialistischen
Länder. Die Mitarbeiterinnen der KI waren an

vielen Orten der Welt tätig und mussten als

«Reisende der Weltrevolution» hochmobil
sein - oft aufder Flucht vor repressiven

Regierungen. Die von ihnen geschaffenen Beziehungen

ermöglichten aber Fernwirkungen bis hin

zur Bewegung der Blockfreien der Nachkriegszeit.

Nicht zuletzt trug die Komintern dazu bei,

die Flamme der Revolution in den Osten zu

tragen. Die Chinesische Revolution war gewiss
nicht ihr Produkt und die Politik der
Kommunistischen Partei der Sowjetunion unter Stalin

erwies sich oft nicht als hilfreich im Kampf der

chinesischen Genossinnen. Trotzdem blieb

die internationale Solidarität unverzichtbar.

Ein Beispiel dafür war die Tätigkeit der US-

amerikanischen Journalistin und Feministin

Agnes Smedley, die in den i93oer-Jahren im

Auftrag der Komintern über China berichtete
und mit der Revolution sympathisierte. Der

216 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Zentrale in Moskau ging ihre Eigenständigkeit
zu weit, während Mao Zedong und der spätere
chinesische Ministerpräsident Zhou Eniai ihre

publizistischen Aktivitäten begrüssten.
Die von sowjetischen Einflüssen zunehmend

unabhängige Entwicklung der
Kommunistischen Partei Chinas machte deutlich, dass

die Zeit für eine mehr oder weniger monolithische

Organisation wie die Komintern abgelaufen

war. Ein stalinistischer Zentralismus, der

so viele Opfer gefordert hatte, sollte keine
Zukunft mehr haben. Die Frage, wie sich die

Menschheit von Ausbeutung, Not und
Unterdrückung emanzipieren kann, ist damit aber

noch nicht erledigt. Der Blick zurück auf die

«Globalgeschichte» der KI, wie ihn das

ausgezeichnete Buch von Brigitte Studer ermöglicht,

mag helfen, die Widersprüche unserer Zeit besser

zu begreifen - und vielleicht auch handelnd

einzugreifen.

Kurt Seifert

Wolfgang Fritz Haug: Vorschule zur Philosophie der Praxis

Argument Verlag, Hamburg 2021 (448 S.)

Wer in die Vorschule geschickt wird, hat manches

noch zu lernen. Allerdings denkt Wolfgang

Fritz Haug in seinem neuen Opus nicht an
eine Vorschule zum Marxismus, vielmehr richtet

sich das Buch an alle, «denen die Schule des

Lebens das praktisch-theoretische Interesse

am Marxismus bereits beigebracht hat und die

ihr Wissen über ihn vertiefen wollen» (s.u).

Welches Wissen gilt es zu vertiefen? Haug gibt
einen Hinweis: «Die aus Kämpfen erwachsenden

Lehren der VorSchule bahnten den Weg zu
Einsichten wie der, dass Gramsci Recht hatte,
als er <die Notwendigkeit erklärte, <Antonio

Labriola wieder in Umlauf zu setzen und seine

philosophische Problemstellung zur [unter
Marxisten] vorherrschenden zu machen>.»

(s.19)

Die «Dramatis Personae» sind genannt:
Antonio Gramsci (1891-1937), den man einem

marxistisch interessierten Publikum nicht
vorzustellen braucht, sowie Antonio Labriola
(1843-1904), für den dies eher fraglich ist. Bei

der VorSchule handelt es sich um die Einführung

in das Denken von Labriola, um seine

historisch-materialistische Philosophie der Praxis.

Diese wird aufvier Zeitebenen vorgestellt.

Die älteste Ebene ist jene des Wirkens von
Labriola. Darauf folgen die Ebenen der Gründung
der Kommunistischen Internationale und

diejenige der i92oer-Jahre. Schliesslich folgt die

Zeitebene von den Studentenbewegungen bis

zum Zusammenbruch des europäischen
Staatssozialismus.

Worum geht es in der VorSchule? Es geht

um die Frage, ob es eine marxistische Philosophie

gibt, geben kann, geben muss. Daraufgibt
es zahlreiche Antworten, positive wie negative.

In der gebotenen Kürze wird man zunächst die

Frage im Hinblick auf folgende Äusserung von

Marx negativ beantworten: «Da, wo die Spekulation

aufhört, beim wirklichen Leben, beginnt
also die wirkliche, positive Wissenschaft, die

Darstellung der praktischen Betätigung, des

praktischen Entwicklungsprozesses der
Menschen. [...] Die selbständige Philosophie verliert

mit der Darstellung der Wirklichkeit ihr
Existenzmedium.» (MEW 3,27)

Der junge Marx hat mit der Epikur-Studie
sein philosophisches Gesellenstück geliefert,
sich mit der antiken Philosophie, mit Vico,

Spinoza, Montesquieu, Rousseau, Kant, Hegel und

seinen Schülern auseinandergesetzt; er war

REZENSIONEN 217



durchaus philosophisch bewandert. Doch die

Schriften, die ihn berühmt gemacht haben, waren

nicht philosophischer Art. Erinnern wir
daran, dass eine seiner Streitschriften den Titel
Das Elend der Philosophie trägt. Mit diesem

Befund kann man es indes nicht bewenden lassen,

gibt es doch einen kurzen, 1845 von Marx ver-
fassten, allerdings erst 1888 von Engels
publizierten und stark veränderten Text, der
philosophisch durchaus von Interesse ist: die Thesen

über Feuerbach. Deren erste lautet: Der

Hauptmangel allen bisherigen Materialismus (den
Feuerbachschen mit eingerechnet) ist, dass der

Gegenstand, die Wirklichkeit, Sinnlichkeit nur
unter der Form des Objekts oder der Anschauung

gefasst wird; nicht aber als sinnlich
menschliche Tätigkeit und Praxis, nicht subjektiv.

Feuerbach will sinnliche - von den

Gedankenobjekten wirklich unterschiedene Objekte.
Aber er fasst die menschliche Tätigkeit selbst

nicht als gegenständliche Tätigkeit. Erbetrach-

tet daher im Wesen des Christenthums (Feuerbach

1841) nur das theoretische Verhalten als das echt

menschliche, während die Praxis nur in ihrer

Erscheinungsform gefasst und fixiert wird. Er

begreift daher nicht die Bedeutung der

«revolutionären», der «praktisch-kritischen» Tätigkeit

(MEW 3,5).

Marx beurteilt den bisherigen Materialismus

als defizitär, weil er nicht als Praxis
verstanden wird. Gäbe es denn eine marxistische

Philosophie als Philosophie der Praxis? Haben

seine Schüler und Anhänger die Idee
aufgenommen? Offenbar nicht, folgt man den

Argumenten von Haug - mit der Ausnahme von
Labriola und dessen Schüler Gramsci. Der

marxistische Philosoph Georges Labica (1930-

2009) sieht in Labriolas Über den Historischen

Materialismus (neu: Drei Versuche zurmaterialistischen

Geschichtsauffassung, Hg.: Wolfgang Fritz Haug, 2018) eine

theoretische Morgendämmerung. Labriola
wird für Labica zum Mitbegründer der marxistischen

Theorie und Philosophie. Wie ist das zu

verstehen? -Vielleicht wie folgt: Marx hatte als

Denker keine legitimen Nachkommen, mit
Labriola aber möglicherweise einen illegitimen.
Eine solche Argumentation wäre etwas
bedenklich. Für den marxistischen Philosophen
und Juristen Karl Korsch (1886-1961) war
Labriola in der Tat der letzte orthodoxe Marxist.

Liest man das Buch von Haug, fällt auf, dass

die Hinweise aufLabriola eher spärlich sind, zu

stark ist er damit beschäftigt, in zahlreichen

politischen und wissenschaftlichen Kontroversen

seinen Standpunkt zu verteidigen.
Engels notiert in seiner Schrift Ludwig

Feuerbach und der Ausgang der klassischen
deutschen Philosophie (mew 21,263t): «Unter diesen

Umständen [Anm. Autor: Wiedergeburt der

klassischen deutschen Philosophie] erschien

mir eine kurze, zusammenhängende Darlegung

unseres Verhältnisses zur Hegeischen

Philosophie, unseres Ausgangs wie unserer
Trennung von ihr, mehr und mehr geboten. [...]

Ehe ich diese Zeilen in die Presse schicke, habe

ich das alte Manuskript von 1845/46 nochmals

herausgesucht und angesehen. Der Abschnitt
über Feuerbach ist nicht vollendet.» Dagegen,

so Engels weiter, «habe ich in einem alten Heft

von Marx die im Anhang abgedruckten elf Thesen

über Feuerbach gefunden. Es sind Notizen

für spätere Ausarbeitung, rasch hingeschrieben,

absolut nicht für den Druck bestimmt,
aber unschätzbar als das erste Dokument, worin

der geniale Keim der neuen Weltanschauung

niedergelegt ist». Von Praxis ist bei Engels

nicht die Rede (mew 21,264), ebenso ist nicht klar,

worin der «geniale Keim» besteht. An die Stelle

der Philosophie tritt für Engels die einfache

Weltanschauung (mew 20,129). Seine Schriften

Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen

deutschen Philosophie, Herrn Eugen Düh-

rings Umwälzung der Wissenschaft und Dialektik

derNatur sind ihm zufolge nur eine einfache

Weltanschauung, die Philosophie ist aufgehoben.

Engels' «weltanschauliche» Schriften
haben später die ideologischen Führer der

Sowjetunion inspiriert.

218 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Haugs Buch kann als politische und
intellektuelle Autobiografie gelesen werden.
Entscheidende Motive sind das Plädoyer zur
Verteidigung eines undogmatischen Marxismus,
die Kritik des autoritären Staatssozialismus in
der Sowjetunion, der DDR und anderswo, des

befehlsadministrativen Sozialismus und dikta-
torisch-zentralistischen Staatsabsolutismus.

Das Hauptmotiv ist die Erinnerung an Antonio

Labriola und dessen Philosophie der Praxis.

Insgesamt gehe es in der VorSchule um die

Genese einer erneuten und zugleich erneuernden

Wiederaufnähme des genuin von den

Marxschen Thesen über Feuerbach her
urmarxistischen Projekts der Philosophie der Praxis.

(S.21) Labriola verstehe die Feuerbach-Thesen

als Quelltext einer strukturell neuartigen
Philosophie. Er werde zum postumen Schüler von

Marx, zum Mitbegründer der marxistischen

Philosophie, der Leo Trotzki, Angelica Balaba-

noff und andere zum Marxismus geführt habe.

Von einer Philosophie der Praxis ist bei Gram-

sci die Rede, wobei lange umstritten war, ob es

sich dabei um ein «Tarnwort» für den Marxismus)

oder tatsächlich um eine philosophische

Begriffsbestimmung handelt. Aufschluss geben

diesbezüglich Antonio Gramscis Philosophie
derPraxis-, die Gefdngnishefte 10 und 11,

herausgegeben von Wolfgang Fritz Haug (1995,1195t),

sowie das Buch VorSchule zur Philosophie derPraxis

(S. 337t.).

Haugs Wiederentdeckung von Labriola ist

zu begrüssen, schade ist, dass seine Einführung
in dessen Denken sich zu sehr auf Zitate,
Stichworte und Rhetorik beschränkt. Sein

enthusiastisches Lob ist etwas einseitig. Ich verweise

hier aufden marxistischen Philosophen André

Tosel (1941-2017), Le marxisme du 2oème siècle

(s. 97t), sowie auf seine aristotelischen
Argumente in Antonio Labriola et laproposition de

la philosophie de lapraxis - Lapratique après

Marx.

Es sind dies Texte, welche die Philosophie
der Praxis etwas kritischer beleuchten und

weitere Aspekte der Philosophie von Labriola
und Gramsci aufzeigen.

Urs Marti-Brander

Wolfgang Kaleck: Die konkrete Utopie der Menschenrechte.
Ein Blick zurück in die Zukunft.
S. Fischer, Frankfurt a.M. 2021 (171 S.)

«Der Mensch ist frei geboren und überall liegt er

in Ketten.» (Du Contrat Social. 1762) Der wortgewal-

tige Streich Jean-Jacques Rousseaus gegen das

Ancien Régime Frankreichs mündete direkt in
die fundamental wichtige Erklärung der Bürger-

und Menschenrechte. Deklariert von der

französischen Nationalversammlung am
26. August 1789, heisst es dort, dass «die

Menschen... frei und gleich an Rechten geboren»

(Art. 1) sind und der «Zweck jeder politischen
Vereinigung [...] die Erhaltung der natürlichen
und unantastbaren Menschenrechte» ist. «Die¬

se sind das Recht aufFreiheit, das Recht auf

Eigentum, das Recht auf Sicherheit und das

Recht auf Widerstand gegen Unterdrückung»
(Art. 2). Daneben wurden die Religions- und

Meinungsfreiheit sowie justizielle Grundrechte
deklariert.

Fürwahr revolutionäre Worte - doch Worten

müssen nicht notwendigerweise Taten

folgen. So waren implizit Frauen,
Protestantinnen, Juden, Kinder, Gefangene,

Ausländerinnen, Eigentumslose, Sklavinnen, die

Schwarzen Haitis - die sich ihre Rechte in einer

REZENSIONEN 219



eigenen, vom global herrschenden Westen oft

verschwiegenen Revolution erkämpften - oder

der vierte Stand und später die Arbeiterbewegung

nicht mitgemeint. Dennoch eröffneten
diese hehren Worte neue politische Sichtweisen

und gaben den vorderhand noch Exklu-
dierten eine normative Leitlinie für ihre Kämpfe.

Die Deklaration war nur der erste Schritt in
einem politischen Kampfund Prozess, der bis

heute andauert.

Hier steigt Wolfgang Kaieck mit seinem

weitgespannten Essay in die Debatte ein. Dabei

geht es ihm weniger um historische Details,
sondern angesichts der Komplexität der

Verhältnisse, der Pandemie, der Ballung der Probleme

um «das grosse Ganze» (s. 48). Basierend

auf Walter Benjamins geschichtsphilosophi-
scher Allegorie des «Engels der Geschichte»,

der zurückschaut auf die Trümmer der

Geschichte, aber vom Sturm unaufhaltsam in die

Zukunft getrieben wird, übernimmt er eine

These von Zygmunt Bauman: Dass der Engel
der Geschichte nun entsetzt in die Zukunft
blickt und unaufhörlich Richtung Vergangenheit

treibt - angesichts der Epoche der Brüche

und Diskrepanzen, in der fast alles möglich ist,

während man nichts in der Gewissheit, es zu

durchschauen, angehen kann. Um dieser Angst

vor der Zukunft zu begegnen, müssten wir
gemäss Kaieck den Engel der Geschichte dazu

bringen, sich ein weiteres Mal umzudrehen,
denn gemäss Bauman gibt es nur ein Entwe-

der-oder: «Wir reichen einander die Hände -
oder wir schaufeln einander Gräber» (s. 167). Die

Möglichkeit grundlegender gesellschaftlicher

Veränderung - das ist die «konkrete Utopie»

von Ernst Bloch, die auch Kaieck vorschwebt.

Indem wir die Negation des Falschen als ersten

Schritt ins Utopische definieren, kommen wir
zur kundigen Unzufriedenheit, zur fundierten

Kritik am globalisierten und digitalisierten
Kapitalismus und der imperialen Lebensweise, an

Rassismus und verfehlter Umweltpolitik. Daraus

können dann Interventionen verschiedens¬

ter Gruppen und Individuen entstehen, die

mitunter weltumspannende Vibrationen
auslösen und den Willen zu Veränderungen an-
stossen, man denke etwa an Fridays for Future,

Black Lives Matter, #MeToo. Die kritische Analyse

der heutigen Realitäten ermöglicht es,

neue Räume des Reellen zu erdenken und
gemeinsam mit anderen denkend und handelnd

Wirklichkeit werden zu lassen.

Bezogen auf die Entwicklung der
Menschenrechte seit der Französischen Revolution,

handelt es sich keineswegs um einen geradlinigen

Triumphzug. So wurde zum Beispiel in der

allgemeinen Menschenrechtserklärung der UN

von 1948 ganz konkret die Utopie formuliert,
«alle Menschen sind frei und gleich an Rechten

und Würde geboren». Die Wirklichkeit sah

dann so aus, dass die dort deklarierten
Menschenrechte praktisch zwanzig Jahre toter
Buchstabe blieben, in erster Linie, weil die

Siegermächte weder Interesse daran hatten, sich

in ihrer Machtausübung einschränken zu
lassen, noch die Finger von ihren Kolonien lassen

wollten. Sie verletzten diese frisch etablierten
Rechte auf allen Ebenen und unterdrückten die

zahlreichen antikolonialen Bewegungen mit
allen Mitteln. Diese Mentalität und die daraus

resultierende Politik illustriert das Diktum des

britischen Kolonialministers Arthur Creech,

der die Charta von 1949 als «source of
embarrassment» bezeichnete. Die Dekolonialisie-

rung war damit eine Nagelprobe für die Ideale

und Prinzipien, für welche die Siegermächte
des Zweiten Weltkrieges eigentlich gefochten
hatten. Erst mit der allmählichen Abkehr der

Siegermächte von ihren Bremsmanövern kam

es zu konkret justiziablen Rechten, den zwei

UN-Pakten von 1966, weitere folgten. Die Utopie

wurde konkreter. Dennoch wurde in den

letzten zwei Jahrzehnten die Gelegenheit
vertan, den Multilateralismus zu stärken und
wirklich universelle Standards zu entwickeln.
Dies liegt nicht nur an der Auffassung zum
Beispiel Russlands oder Chinas, die westlichen

220 WIDERSPRUCH 77/21 - GELD. MACHT. POLITIK



Menschenrechtsstandards dienten nur der

Legitimierung für die Auswechslung nicht genehmer

Regimes. Es liegt auch am Abbau von
wesentlichen Menschenrechtsstandards unter
dem Einfluss populistischer Politik und des

Sicherheitsparadigmas westlicher Staaten.

Das aktuelle krisenhafte Geschehen führt
Kaieck nicht zuletzt auf die neoliberale Wende

zurück, welche die Hoffnungen aufeine gerechtere

Weltwirtschaftsordnung begrub. Diese

erzeugt weltweite Ungleichheit: Gemeingüter
wurden privatisiert, Schulden wurden dem
Süden aufgebürdet, soziale Systeme angegriffen,
das Gesundheitswesen vielerorts kaputtgespart

- und die Reichen wurden, gerade während

der Pandemie, immer reicher. Die

Ungleichheit zeigt sich beispielsweise am Hunger.
So litten gemäss einem UN-Bericht 2019 bereits

690 Millionen Menschen an Hunger, wesentlich

mehr noch an Mangelernährung. Diese

dystopischen Erkenntnisse sind Anlass zur
Sorge, aber Kaieck stellt mit Verweis auf die

zahlreichen Bewegungen, NGOs, Medien,
internationalen Koalitionen, die gegen diese

Weltzustände lokal und global agieren, fest: «Wo

aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch.»

(Hölderlin)

Nach ausführlicher Würdigung einer Vielzahl

dieser Bewegungen schöpft Kaieck aus

seinem Fundus als Generalsekretär des European
Center for Constitutional and Human Rights
(ECCHR). Anhand zahlreicher Fälle aus der

Praxis skizziert er Vorschläge, wie zukünftige
Menschenrechtsarbeit aussehen könnte.

Ausgegangen war Kaieck dabei ausgerechnet vom
Strafrecht, welches gerade bei der Linken für
Repression und Unterdrückung steht, bei der

Ahndung schwerer Verbrechen aber
unentbehrlich scheint. Ein wesentlicher Treiber waren

die Möglichkeiten, in Nationalstaaten wie

Spanien, Deutschland oder Belgien aufgrund
des Weltrechtsprinzips schwere Verbrechen

wie Völkermord, Kriegsverbrechen oder
Verbrechen gegen die Menschlichkeit zu verfolgen,
auch wenn diese im Ausland begangen wurden.

Ein Meilenstein war dabei die Verhaftung des

chilenischen Diktators Pinochet 1998 in London.

Die dort erkannten juristischen Grundsätze

sind immer noch inspirierend und waren
bahnbrechend. Nebst solchen Prozessen hebt

Kaieck die kreativenJurisUinnen des Globalen

Südens hervor, welche auch soziale und
wirtschaftliche Rechte einklagen, so das Recht auf

Nahrung in Indien oder das Recht auf Wasser

in Bolivien.

In solchen Prozessen kann es einen «success

without victory» (Jules Lobei) geben, wenn

politischer und juristischer Erfolg nicht
zusammenfallen, aber trotz juristischen «Misserfolgs»

öffentliche Plattformen für Debatten
geschaffen werden. Angesichts des oft eklatanten

Machtgefälles zugunsten des Kapitals gegenüber

dem Gemeinwesen wird jedenfalls «nur
eine strategisch geschickte Kombination von

juristischen, politischen und kommunikativen,

etwa künstlerischen Mitteln zum richtigen
Moment Erfolgsaussichten haben» (s. 138). Dabei

soll die soziale Frage dekolonial, feministisch
und ökologisch angegangen werden und zu

einer umfassenden Änderung des vorherrschenden

Wirtschaftssystems führen.

Das Buch überzeugt durch prägnante
Darstellung, klare Sprache sowie kritische und
informierte Analyse. Es gibt sowohl für Prakti-
kerhnnen zahlreiche Anstösse für die

Menschenrechtsarbeit und kann auch als Einstieg,
Überblick und Anregung für mit der Thematik
noch weniger Vertraute dienen. Vermisst wird

nur eine Literaturübersicht zu den zahlreich

zitierten Autorinnen.

Florian Wiek

REZENSIONEN 221


	...

