
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 40 (2021)

Heft: 76

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

REZENSIONEN



Sarah El Bulbeisi: Tabu, Trauma und Identität. Subjektkonstruktionen von
Palästinenserinnen in Deutschland und der Schweiz, 1960-2015.
transcript Verlag, Bielefeld 2020 (319 S.)

Wie traumatisch wirken Erfahrungen kollektiver

Entwurzelung auf betroffene Menschen?

Stärken sie eine widerständige Identität, zum

Beispiel bei Jugendlichen? Sarah El Bulbeisi
untersucht in ihrer Dissertation, wie geflüchtete
Palästinenserinnen im Exil mit ihren
Gewalterlebnissen umgehen und diese unbewusst an

ihre Nachkommen weitergeben. Sie fragt auch,

ob sich in der Diaspora, der Gemeinschaft in
der Fremde, ein besonderes Opferbewusstsein

zeigt. In ihren theoretischen Bezügen nimmt
Sarah El Bulbeisi psychoanalytische Ansätze

auf. Sie verknüpft diese mit sozialwissenschaftlichen

Analysen und postkolonialen Studien.

Beim Konzept «trauma of race» bezieht sie sich

stark auf den französischen Psychiater Frantz

Fanon (aus Martinique) und eine symbolische

beziehungsweise diskursive Gewalt. Sarah El

Bulbeisi spricht damit an, welche Konsequenzen

einseitige Debatten haben. Wichtig sind ihr
zudem die Denkfiguren der Subjektivität und

des grossen Eigenen (statt des grossen Anderen).

Sie helfen zu verstehen, was erlittene

Unterdrückung für die Beziehung zu sich selbst,

zu Kindern und zur Welt bedeuten.

Im Vordergrund der Arbeit stehen autobio-

grafische Erzählungen von palästinensischen

Flüchtlingen und deren Nachkommen im
europäischen Exil. Eine erste Generation von
Vertriebenen geht auf die Massenverbannung, die

Nakba, von 1947/48 zurück. Über 750 000 arabische

Palästinenserinnen mussten damals aus

dem britischen Mandatsgebiet fliehen. Weitere

folgten später, gut 100 000 nach Nordeuropa.
Sarah El Bulbeisi fokussiert auf jene, die in den

1960er- und i97oer-Jahren nach Deutschland

und in die Schweiz kamen und wegen der
israelischen Besatzung von Gaza und Westjordanland

(1967) bleiben mussten. Wer in Europa ge¬

boren ist, zählt zur zweiten (Migrations-)Gene-
ration.

Traumatisierte Eltern geben ihre Gewalt-

Erfahrungen ungewollt an ihre Kinder weiter,
auch wenn sie ihre seelischen Verletzungen

verschweigen. Sie leiden ebenfalls unter
diskursiver Gewalt. Diese manifestiert sich in
vorherrschenden Debatten, die über rassistische

Entrechtung und Unterdrückung hinwegsehen.

Das Ausblenden der Gewalt belastet verletzte

Identitäten noch mehr. Gefühle von Einsamkeit,

Entfremdung und Ohnmacht verstärken
sich. Hilfreich ist eine differenzierte

Auseinandersetzung mit der Gewalt. Sie kann ein
lähmendes Opferempfinden verändern und die

Bereitschaft fördern, sich widerständig zu

engagieren. Die zweite (Migrations-)Generation
hat dazu bessere Chancen. Sie erlebt bei uns
keine direkte Gewalt einer Besatzungsmacht.
Sie kann sich auch einfacher Erwartungen
entziehen, die keine widerständige, sondern eine

konforme Resilienz postulieren. Diese verleitet

dazu, Ohnmacht zu ertragen und bestehende

Machtgefüge zu akzeptieren.
Sarah El Bulbeisi erforscht, wie entwurzelte

Menschen über sich sprechen, wenn vorherrschende

Diskurse ihr Schicksal übergehen. Sie

fragt, was Handlungsfähigkeit («agency») trotz
Umständen ermöglicht, die seelische

Beeinträchtigungen verstetigen. Ein Schritt besteht

darin, psychische Dispositionen mit prägenden

sozialen Bedingungen zu verbinden. Er

hilft zu sehen, wie Diskurse «rassifizierende

staatliche Gewalt» (s. 6a) reproduzieren, wenn
sie diese ignorieren. Sie reissen so neue Wunden

auf. Missachtete Gewalt schliesst
Menschen aus. Sie kann (re-)traumatisieren und

Subjekte dazu drängen, sich selbst zu verneinen.

Das eifrige Bemühen, sich anzupassen,

176 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



um ein wenig von der begehrten Anerkennung

zu erheischen, führt leicht dazu, sich schier
aufzulösen. Überlastete Eltern geben auch

unabsichtlich Bürden an ihre Kinder ab, die
emotional viel auffangen müssen. So können sich

soziale Rollen zeitweise verkehren. Dabei lassen

sich aber keine fixen Muster feststellen.
Ähnliches gilt für die Diaspora. Sie ist heterogener

als die Einheit, die der Begriff suggeriert.
Herkunft und Migration begründen noch keine

Diaspora. Diese entsteht vielmehr, wenn sich

Akteurinnen begegnen und mobilisieren.

Sarah El Bulbeisi versteht Trauma als einen

Prozess, der über blosse Ereignisse hinausreicht.

Auf diese konzentrieren sich populäre
klinische Befunde, die rassistische und koloniale

Unterdrückung ausblenden. Sie tendieren

auch dazu, Opfer zu stigmatisieren. Palästinensische

Wissenschaftlerinnen reden deshalb

zurückhaltend von Trauma. Sie plädieren dafür,

sich umfassend mit der Vergangenheit
auseinanderzusetzen und die Viktimisierung, die

Menschen zu Opfern macht, widerständig
umzudeuten. Als Beispiel dient die 16-jährige Ahed

Tamimi, die bei Protesten gegen die Landnahme

im Westjordanland einen Soldaten geohrfeigt

hatte und nach achtmonatiger Gefängnisstrafe

am 31.Juli 2018 erklärte, sie sei eine

Freiheitskämpferin und wolle kein Opfer sein: «I

am a freedom fighter. 1 will not be the victim.»

(s.47)

Symbolische Gewalt zeigt sich in eng
geführten Normen und Diskursen, die soziale

Wesen hierarchisieren und Unrecht legitimieren.

Sie durchdringt, so Sarah El Bulbeisi, auch

alltägliche Beziehungen zu Kindern. Psychischer

Druck diszipliniert Subjekte quasi von
innen heraus. Er weckt Schuldgefühle und
verschärft den individualisierten Zwiespalt
zwischen Anpassung und Widerstand. Das führt
dazu, den Ausschluss zu internalisieren. Das

Erkennen symbolischer Gewalt stärkt hingegen

ein emanzipiertes Subjekt, das sich selbst

als wertvoll erlebt und eine eigene Identität

entwickelt. Subjekte entziehen sich der Macht,

indem sie diese reflektieren. Das Umdeuten

von Schuld und Gewalt ermöglicht, sich selbst

ernst und Verletzungen als Anstoss zu nehmen,

selbstbestimmt zu handeln. Statt einer
dominanten Ordnungsmacht oder kollektiven Identität

zu folgen, widersetzt sich das mündige,
sozial verbundene Ich einem hegemonialen
Diskurs, «der einen zwingt, sich zu verleugnen»

(s.83).

Sarah El Bulbeisi ist wissenschaftliche
Mitarbeiterin am Orient-Institut Beirut und
schloss ihr Studium an der Universität Zürich
ab. Sie stützt ihre psychoanalytisch orientierte
Studie auf 39 biografisch-narrative Gespräche

und teilnehmende Beobachtungen. 17

Palästinenserinnen aus der Schweiz und 22 aus

Deutschland kommen ausgiebig zu Wort. Sie

gehören je hälftig zur ersten und zweiten
Generation. Sarah El Bulbeisi legt ihre Datenerhebung

und -auswertung transparent dar; ebenso

ihre Nähe zum Forschungsfeld. Ihr Vater ist

Palästinenser. Er erlebte 1947/48 die

Massenvertreibung als Kind, kam staatenlos nach

Europa, studierte hier und konnte aufgrund der

Besatzung nicht mehr zurück. Seine Tochter

spürte früh, «wie besonders die Nichtanerkennung

seiner Gewalterfahrung in der Gesellschaft,

in der er gegen seinen Willen lebte, an

ihm zehrte» (s.14). Im Geschichtsunterricht be-

fasste sie sich erschüttert mit der grauenvollen

Ermordung der jüdischen Bevölkerung. Umso

weniger verstand sie, warum das palästinensische

Leid tabuisiert blieb. Ihr vertrauter Bezug

zur Forschungsfrage ist für ihre erhellende Studie

von Vorteil. Gedanken dazu, wie wir eigenen

Projektionen mehr auf die Spur kommen,
hätten sich weiter vertiefen lassen.

Von 12,4 Millionen Palästinenserinnen
leben 5,3 Millionen als regionale Flüchtlinge in
arabischen Ländern und in den besetzten
Gebieten. Die anhaltende Verdrängung hat die

schockierte palästinensische Gesellschaft weiter

fragmentiert und traumatisiert. Die erste

REZENSIONEN 177



Generation der Entwurzelten hoffte auf einen

kohärenten Zusammenhalt. Im entfremdeten

Alltag nahmen jedoch Melancholie und Vereinzelung

zu. Mental abwesende Eltern hielten
ihre Kinder sogar dazu an, sich möglichst
zurückzunehmen. Sie versuchten, «sie von
politischem Engagement abzuhalten» (s. 63). Gleichwohl

sieht Sarah El Bulbeisi «viel Raum für
Zuversicht» (s. 272), weil die zweite Generation das

«trauma of race» sichtbar macht und die
symbolische Gewalt konkretisiert: Die zweite
Generation erwartet eine human motivierte
Empathie, keine ideologisch überhöhte. Zivilge¬

sellschaftlich engagiert und transnational
vernetzt, strebt sie eine widerständige Identität

an, die Ambivalenzen zulässt und kritisch prüft.
Die zweite Generation emanzipiert sich vom
Anspruch, «sich selbst durch die Augen anderer

zu sehen» (s.271). Sie will kein kongruentes Be-

wusstsein in einer geschlossenen Diaspora
kultivieren, sondern ihr Handlungsvermögen
dynamisieren, um «sich wieder einen Platz in
Raum und Zeit anzueignen» und zu fragen:
«Wie ist es denn möglich, Widerstand zu leisten,

ohne die Gewalt zu wiederholen?» (ebd.)

Ueli Mäder

Alain Badiou: Versuch, die Jugend zu verderben.
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2016 (111 S.)

Alain Badiou: Rede an die Jugend. 13 Thesen zur Politik.

Passagen Verlag, Wien 2019 (68 S.)

Getreu der interventionistischen Tradition
französischer Linksintellektueller wendet sich

der Mathematiker und Philosoph Alain Badiou

immer wieder mit Reden an verschiedene

Gruppen und Bewegungen. In einem schmalen

Büchlein ist nun auf Deutsch eine Rede an die

Jugend (2019) greifbar, die zusammen mit dem

2016 erschienenen Buch Versuch, dieJugend zu
verderben Badious Selbstverständnis zum
Ausdruck bringt, Philosophie nutzbar zu machen

für die aktuelle Situation und die Kämpfe der

Jugend. Da sich in diesen Reden einige grossartige

Analysen finden sowie einige wichtige
kritische Überlegungen zur Jugend, kann man
Badiou die anbiedernde Selbststilisierung als

sokratischer Weiser - der überdies damit
kokettiert, dass ein alter weisser Mann der
multidiversen Jugend etwas Wissenswertes auf den

Weg geben will - nachsehen.

Die Unterscheidungen und Metaphern
Badious, die er in diesen Reden entwickelt, treffen

zweifellos den Kern der Situation junger
Menschen in Europa: Erstens die sich widersprechenden

Bestrebungen, einerseits sein Leben

im Konsumrausch der totalen Gegenwart

beziehungsweise «nihilistischer Unmittelbarkeit»

zu «verbrennen» und es andererseits einzig

hinsichtlich einer erfolgreichen Zukunft in
Wohlstand und Ansehen zu «konstruieren»
(2016. s.17). Dieses führt zur unkritischen
Stabilisierung des Bestehenden, jenes zur Vernichtung

der eigenen Lebensgrundlagen und derjenigen

der anderen. Daran schliesst Badiou den

Aufruf an, sich nicht im Hamsterrad dieses

Dilemmas zu verfangen, sich nicht in den

falschen Alternativen, die das Rückgrat der

spätkapitalistischen Gesellschaft bilden,
aufzureiben und damit die herrschenden
Machtverhältnisse zuperpetuieren.

Eine zweite treffende Metapher, die Badiou

in dieser ersten Rede einsetzt, ist die derJugend
als verlassenes und seines Auftrags entledigten

178 WIDERSPRUCH 76/21 -JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



Söldnerheers, das orientierungslos die Irrfahrt
nach Hause antreten will. Das Bild des Söldnerheers

tritt als drittes neben die Prostituierten
und die Marketingabteilungen: Zusammen
bilden sie die Trias der Grundtypen im Kapitalismus,

welcher drei existenzielle Ausdrucksmittel

einer gelingenden Menschwerdung - den

Kampf, die Liebe und das Wort - nur in fremdem,

gewinngetriebenem Auftragsverhältnis
gelten lässt.

Der dritte wesentliche Punkt ist das Denken

des Anderen als konstitutiv für die Konstruktion

des (jugendlichen) Selbst. In den Anderen,
das heisst genauer im Begehren des Anderen,
das ich zu spüren bekomme und auszuhalten

habe, bin ich, wie Badiou mit Lacan folgert,
aufgehoben und umgekehrt sie in mir. Und
damit ist die Verzahnung der Anderen mit mir un-
aufhebbar und jeder Versuch der Ausweisung
des Anderen und der «Reinigung» des Subjekts

in Wahrheit ein «krimineller Akt» (2019, s.28.),

der sich als vermeintlicher Akt der Befreiung
auch gegen mich selbst richtet.

Dieses und anderes mehr liest sich bei Badiou

immer wieder sehr gut und gibt den Blick
frei für das totalisierende, deformierende Kolo-

nisierungsunternehmen, das der Kapitalismus
ist. Die Problematik seiner Denkfiguren zeigt
sich aber in den gerade für eine Rede an die

Jugend sehr wichtigen Vorschlägen des Besseren.

Wenn er den Heimkehrwunsch des

orientierungslosen Söldnerheers als Sehnsucht nach

dem wahren Leben, das nie ganz abwesend war,

identifiziert, so kann man in der Heimkehr, die

Badiou als Aufbruch ins Neue bezeichnet, noch

eine Spielart von Ernst Blochs Heimatutopie
erkennen. In Prinzip Hoffnung bezeichnet er
sie als «das, was allen in die Kindheit schien

und worin noch niemand war» (s.1628). Der

kryptische Begriff der «egalitären symbolischen

Ordnung», den Badiou eindringlich als

das wahre Ziel der Bewegung, deren Zugpferd
die Jugend sein soll, ausgibt, lenkt die Aufmerksamkeit

aber in eine andere Richtung. Der Be¬

griff der egalitären Symbolisierung ist eine Art
Pathosformel, die bewusst im Ungefähren
bleibt. Denn sie ist das Kommende, das sich

nur negativ als Ausgang aus der Tradition
beschreiben lässt und sich im Übrigen «ereignen»

(2016, s. 47) muss. Der Wille und die Möglichkeit
einer neuen grossen Bewegung und einer neuen

egalitären Gemeinschaft ist dieser Rhetorik

wichtiger als ihre Inhalte. Wenn es konkret

wird, grüssen bei Badiou immer wieder die

Konzepte von Mao und Heidegger. So auch hier.

Offensichtlich ist der Bezug auf den heidegger-
schen Ereignisbegriff. Dessen Voraussetzung
ist die nihilistische Grundlosigkeit des

Subjekts, das sich erst im Ereignis manifestieren

beziehungsweise in der ekstatischen Bewegung

aus seinem deformierten Dasein heraus-

reissen und ins wahre Sosein, das allgemeine,

entsubjektivierte SEIN, einfügen kann. In
diesem Zusammenhang ist symptomatisch, wie

Zizek einmal richtigbemerkt hat, dass Badious

politisches Denken des eruptiven Ereignisses
die Wiederholung als Liebe zu einem spezifischen

Objekt und als Praxis einer transformatorischen

Annäherung ans Neue ablehnt. Die

berühmten Propagandatermini von Mao, «der

grossse Sprung nach vorn» und der «lange

Marsch», benennen exakt diese von Badiou

«Ausgang» und «Aufbruch» (2016, s.46,50)

genannte Massenbewegung, die wie in Maos

Kulturrevolution konkret nur als Abbruch vorgestellt

werden kann. Die Jugend mutiert in diesen

Reden unter der Hand zur zukünftigen

Bewegung an sich, die nicht nur emphatisch
auf die Andersheit des Anderen in sich reagiert,
sondern den Anderen als das grosse unbekannte

Andere aus ihrer Mitte freisetzt. Badious

Versuch, «die Jugend zu verderben», ist insofern

höchst zweideutig. Einerseits möchte er die

Jugend unbrauchbar machen für die hierarchisch

symbolische Ordnung der Gegenwart, andererseits

denkt er sie sich unter dem Begriff einer

egalitären Symbolisierung als zwar bunte, aber

letztlich im revolutionären Ereignis entsubjek-

REZENSIONEN 179



tivierte Masse, vor deren Ansturm nicht nur
der Kapitalismus zu erzittern hätte.

Die dreizehn Thesen zur Politik, die im
Band von 2019 an die Jugendrede anschliessen,

sind einerseits sehr bedenkenswert, atmen
aber andererseits ebenfalls Maos Geist. So

heisst es etwa im Kommentar zu These zehn

über die fehlenden «wirklichen politischen
Organisationen»: «Man kann hier eine Formel

Maos wieder aufgreifen: Eine Organisation ist
das, von dem man sagen kann, dass es den

Massen in deutlicher Form zurückgibt, was sie

von ihnen in noch undeutlicher Form erhalten

hat.» (2019, s.59.) Die kleine Differenz dieser

Formulierung zu einer ähnlichen Passage bei

Antonio Gramsci markiert wiederum das

Problematische an Badious Denken. Wo Mao den

Massen die Wahrheit und der politischen
Organisation quasi automatisch die Ordnung und

Klärung dieser Wahrheit unterstellt, charakterisiert

Gramsci im elften Gefängnisheft den

Alltagsverstand des Volkes als «borniert und
konservativ», der bei ihm erst nach einer Ergänzung

durch die Intellektuellen politisch
brauchbar wird. Weit davon entfernt, das Volk
als dumm zu verachten, wäre es für Gramsci

dennoch töricht, den Massen einfach die Wahrheit

zu glauben. Vielmehr nimmt Gramsci den

Alltagsverstand als Ausgangspunkt, dem

Wesentliches fehlt, und nicht wie Mao als Rohmaterial,

das bloss zum Glänzen und Funktionieren

gebracht werden muss. Denn, so Gramsci,

«es geschafft zu haben, eine neue Wahrheit in

ihn [den Alltagsverstand, R.B.] eindringen zu

lassen, ist Beweis, dass diese Wahrheit eine

beachtliche Kraft der Expansion und Evidenz

hat.» Die Aufgabe der Organisation ist bei

Gramsci insofern wesentlich eine inhaltliche
Arbeit und braucht das Denken der Intellektuellen,

während bei Mao die organisierten Massen

quasi selber organische Träger der Wahrheit

sind und das Denken eher hinderlich.

Die zwei Essays «Über das gegenwärtige
Werden der Söhne» und «Über das gegenwärti¬

ge Werden der Töchter» schliesslich sind im
Wesentlichen nicht im typisch badiouschen

Jargon gehalten und daher besonders interessant.

Selbstverständlich muss man weder die

von Badiou verwendeten traditionellen
Geschlechterkategorien und -theorien noch alle

angeführten Begründungen teilen, um seinen

Befunden eine gewisse Wahrheit zuzugestehen.

Ob es wirklich Initiationsanlässe und insbesondere

der Militärdienst sind, wie Badiou meint,
die dazu führten, dass Söhne erwachsen wurden

und ihnen vor allem die Aufgabe stellten,

«etwas anderes zu werden als sie selbst» (2016,

s. 85.), darfbezweifelt werden. Aber seine These,

dass wenn jede «Idee aus dem Leben gewichen

ist, das Leben zu einer blossen Wiederholung
des Bestehenden wird» (ebd.), ist angesichts der

antiideologischen Lebenslüge des liberalen

Establishments wiederum sehr plausibel. Und

wer beruflich die letzten dreissig Jahre mit
Jugendlichen zu tun gehabt hat, kann auch der

folgenden Passage zustimmen: «Für die

Jugendlichen folgt daraus die Versuchung der

ewigen Adoleszenz [...]. Im Verhältnis zur
Warenwelt hat sich das Subjekt als Kind zu verhalten

und täglich neue Spielsachen einzufordern,

im Verhältnis zur gesellschaftlichen und politischen

Welt hat es ein folgsamer, steriler Schüler

und Wähler zu sein.» (Ebd.) Ebenso ist die

von Badiou festgestellte Tendenz zu den stets

erwachsenen Mädchen und den ebenso stets

unreifen Knaben zumindest im Gymnasium
weit über die normale biologische
Entwicklungsdifferenz hinaus erkennbar. Man denke

nur an die stetig schwindende Knabenquote im

Gymnasium oder an das zunehmende Phänomen

junger Frauen mit Burnout-Syndrom in

höheren Bildungsanstalten. Wiederum sind

auch hier die Gründe, die Badiou dafür nennt,

weniger überzeugend als die Feststellung an

sich. Und wohl ist schliesslich die Dystopie
einer feministischen Gesellschaft, in der «eine

Herde dummer Jünglinge von karrierebewuss-

ten, geschickten Frauen geführt wird» (2016, s. 92),

180 WIDERSPRUCH 76/21 -JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



vor allem eine paternalistische Mahnung. Aber

andererseits ist nicht von der Hand zu weisen,

dass das kapitalistische Dogma von Konkur¬

renz und Selbstwert durch Leistung gegenwärtig

auch in vielen feministischen Errungenschaften

seine Sogwirkung entfaltet.

Rolf Bossart

Roland Reichenbach: Bildungsferne. Essays und Gespräche zur Kritik der Pädagogik.
Hg. v. Rolf Bossart, Diaphanes, Zürich 2020 {327 S.)

Im 2020 erschienenen Band Bildungsferne sind

Essays und Gespräche von und mit dem
Zürcher Erziehungswissenschaftler Roland
Reichenbach versammelt, die zwischen 2007 und

2019 in verschiedenen deutschsprachigen
Publikationen erschienen sind. Im Folgenden wird
Reichenbachs Auseinandersetzung mit dem

Begriff der Bildungsferne, dem gesellschaftlichen

Stellenwert von Bildung sowie seine Kritik

an antiessenzialistischen Ansätzen besprochen.

Der Band beinhaltet eine Fülle weiterer

Aspekte, die sich kritisch mit zeitgenössischer

Pädagogik und Erziehungswissenschaft
auseinandersetzen.

Der titelgebende einleitende Essay reiht
sich ein in diverse «autobiographische
Emanzipationserzählungen» (S. 9) der letzten Jahre, wie

Rolf Bossart in seiner lesenswerten Einleitung
schreibt. Mit diesen Erzählungen befindet sich

Reichenbachs Text in einer anspielungsreichen

Spannung. Allein der Textanfang bezieht sich

auf das legendäre Bücherregal, dessen Inexis-

tenz in vielen Erzählungen thematisiert wird,
die von einer «Klassenreise» handeln - wie Be-

tina Aumair und Brigitte Theissl den

gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung in ihrer

gleichnamigen Publikation bezeichnen. Auch

im reichenbachschen Elternhaus fehlte das

Bücherregal, wobei die Formulierung ambivalent

bleibt: Es sei nicht «nötig» (s. 17) gewesen.
Als Lehrstuhlinhaber hat auch Reichenbach

eine «Klassenreise» hinter sich. Diese analysiert

er mit scharfen Kommentaren über die

implizite Gleichsetzung von «bildungsfernen»

und «einfachen Verhältnissen» (s. 17), über die

an Hochschulen beförderte «Ausweitung des

psychosozialen Moratoriums» namens
«Postadoleszenz» (s. 19) oder über die wohlmeinende

empirische Bildungsforschung, die sich zur
Erhebung des Bildungsstandes vonJugendlichen
mit in Laufmetern gemessenen Büchern in
deren Elternhäusern befasst. Eine Analyse der im

Zuge des gesellschaftlichen Aufstiegs bewusst

gewordenen, mit Diskriminierungs- und

Ungleichheitserfahrungen verbundenen Scham

findet sich bei Reichenbach nicht. Während die

aus Frankreich kommende intellektuelle

Strömung, die das Aufwachsen im Proletariat
thematisiert, im Rückblick - das heisst aus der

Perspektive nunmehr akademisch Gebildeter -
erzählt, leiht sich Reichenbach den Blick von
Menschen mit Berufsausbildung, keiner

Ausbildung oder wenig Interesse an formaler

Bildung und fragt, welche Problematik mit
«bildungsfernen» Grosseltern oder zu wenig
Bücherregalen eigentlich verbunden sein soll.

Seine Polemik erinnert entfernt an die jugendlichen

Bandenmitglieder in Kurt Heids Jugendroman

Die Rote Zorn und ihre Bande, die einigen

Gymnasiasten ihrer Arroganz wegen aufs

Maul geben und auf soziale Anerkennung pfeifen.

Daran schliesst Reichenbachs Kritik an

einer Politik der schulischen Chancengleichheit
und sein Plädoyer für realistische Erwartungen
in Bezug auf die Wirkmächtigkeit von Bildung
an. Dass Bildungsinstitutionen ungleiche
Startbedingungen möglichst kompensieren

REZENSIONEN



sollen, sei ein unhinterfragter Konsens, der das

demokratische «Unbehagen an der sozialen

Ungleichheit» (s.22) bediene, letztlich aber

nicht in mehr Gleichheit, sondern in einer «Pä-

dagogisierung der Gesellschaft» (ebd.) münde.

Auf der Strecke bleibe dabei, dass soziale

Gleichheit keine Frage von Bildung oder Expertise,

sondern der politischen Auseinandersetzung

ist. Die Möglichkeiten, über Bildung
sozialen Schliessungstendenzen entgegenzuwirken

und Gesellschaften zu demokratisieren,
seien begrenzt: «Da sich die Widersprüche der

demokratischen [...] Gesellschaft (wahrscheinlich)

zwangsläufig in all ihren Subsystemen

auswirken, können die gesellschaftlichen Probleme

weder der einzelnen Schule beziehungsweise

dem Bildungssystem als Ganzem angelastet

noch von dieser oder diesem wirklich gelöst
werden.» (s.25) Stattdessen seien Widersprüche
zwischen Schule und Fairness zu akzeptieren
und Bildungsideale etwas tiefer zu hängen.
Reichenbachs Empfehlung, das Ziel von Bildung
und Erziehung in «einer halbwegs normalen

Lebenstauglichkeit» (s.240) zu sehen, liest sich

insofern entspannend, als die zunehmende
Anzahl formal höherer Bildungsabschlüsse
bislang wenig Bewegung in sich polarisierende
Sozialstrukturen brachte und auch dann, wenn
alle Gesellschaftsmitglieder hoch qualifiziert
wären, anzunehmen ist, dass unter den gegebenen

Verhältnissen nicht alle (Care-)Arbeiten

gut entlohnt würden oder angesehen wären.

Selbstredend entwertet Reichenbach aber

den Gehalt von Bildung nicht. Nur hat sie bei

ihm weder eine meritokratische Funktion noch

stellt sie eine ökonomisch gerahmte und auf

Anwendung ausgerichtete Kategorie dar.

Bildung soll vielmehr Orientierung ermöglichen,
den Horizont eines jeden und einer jeder weiten

und bedeutet nicht zuletzt auch Weitergabe

von Wissen. Dies aber präge Bildungspolitik
zu selten, stattdessen: «spätkapitalistische
Tugenden der Flexibilität» (s.277), selbstgesteuertes

Lernen unterAnleitung sogenannter
«Lerncoachs» (einst «Lehrer und Lehrerinnen» ge¬

nannt), Motivations- und Disziplinarprobleme
seitens jener unterprivilegierter Schülerinnen,
die erkennen, dass schulische Anstrengung
sich für sie ohnehin nicht lohnt, realitätsferne

Authentizitäts- und Autonomieideale, in deren

Zug «Asymmetrien und Differenzen zwischen

Lehren und Lernen, alt und jung, erfahren und

unerfahren, gebildet und ungebildet, mündig
und unmündig» (s. 74-75) ausgeblendet würden.

Reichenbach gibt gerade aufgrund der

Infragestellung von formaler Bildung als primärem
Zugang zu kritischem Gesellschaftsverständnis

Gedankenanstösse in Bezug auf das etwas

brach liegende Postulat der emanzipatori-
schen Bildung.

Gleich auf den ersten Seiten des Bandes wird
deutlich, dass Reichenbach kein Freund der

politischen Korrektheit ist. Damit ist weniger die

Wirkmächtigkeit von Sprache kritisch adressiert,

derer sich Reichenbach selbst in der

ideologiekritischen Analyse von Bildungsmetaphern

bedient. Gegenstand der an verschiedenen

Stellen und im Aufsatz «Tabuisierung und
Desinteresse» explizit benannten Kritik ist der

«politisch-korrekte Antiessenzialismus» (s. 166),

der in den Bildungs- und Erziehungswissenschaften

(und «vielen universitären Disziplinen»

(s. 168)) vorherrsche. Es würden nur noch

Diskurse thematisiert und keine Fragen nach

dem «Wesen» der Dinge gestellt: solche müss-

ten aber gestellt und beantwortet werden,

wenn Wissenschaft gesellschaftlich wirken
wolle. Denn ein Laienpublikum interessiere

sich nun einmal für die Frage «Was oder warum

ist xy» und sollte dazu auch Informationen

vorfinden, die zum Weiterdenken animieren.

Reichenbach lehnt eine «politisch bzw. moralisch

motivierte Generalkritik am Essenzialis-

mus» ab, da diese «sexistische, rassistische,

nationalistische, ethnizistische und andere

ideologische Festlegungen [...] zum Anlass» nehme,

«die Frage nach dem Wesen - insbesondere von

Menschengruppen - als Essenzialismus zu

diskreditieren, der notwendigerweise Ausdruck

182 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



von Machtmissbrauch und Unterdrückung»
(s. 168-169) sei. Demgegenüber ist Reichenbach

überzeugt, dass es in Bildung und Erziehung

«anthropologische Konstanten» (s.144) gebe

und über heranwachsende Menschen folglich
nicht nur historisch, machtförmig und diskursiv

bedeutsame Aussagen gemacht werden

sollten, auch wenn Antworten auf Wesensfragen

begrenzt oder spekulativ blieben. Wesensfragen

seien jedenfalls nicht einfach erledigt,
bloss weil die bislang in der Philosophie gefundenen

Antworten kritikwürdig sind. Statt

«Anti-Haltungen» zieht sich ein Plädoyer für
dialektische Spannungsbegriffe durch mehrere

Texte.

Zur zeitlichen Einordnung sei angefügt,
dass die Aufsätze weitgehend aus einer Zeitvor
den Angriffen auf linke Strömungen stammen,

denen wahlweise «Cancel Culture» oder «Iden-

titätspolitik» vorgeworfen wird. Im Lichte der

jüngsten Auseinandersetzungen wünschte

man sich jedoch eine deutlichere Abgrenzung

von rechtskonservativen Positionen, zum
Beispiel was die Begriffswahl - etwa die zum
Stereotyp geronnene «Diskurspolizei» (s.310) -
anbelangt. Auch wäre die Kritik zielführender,

wenn die (von Reichenbach in einem Nebensatz

gestreiften) guten Gründe für anti-aufklärerische

und anti-essenzialistische Skepsis

stärker anerkannt worden wären: etwa der eu-

rozentrische, männlich zentrierte Blick oder
die Herabsetzung des Weiblichen und fremder

Kulturen in der Perspektive okzidentaler
Vernunft. Immerhin profitieren von dieser Kritik
derzeit aktuelle Bewegungen, die bei weitem
nicht nur Diskurse verändern wollen.

Julia Klebs

Anna Mayr: Die Elenden. Warum unsere Gesellschaft Arbeitslose verachtet und sie

dennoch braucht.
Hanser Verlag, Berlin 2020 (206 S.)

Als der sozialdemokratische Bundeskanzler
Gerhard Schröder am 14. März 2003 die Agenda

2010 verkündete, muss allen Mitgliedern des

Kabinetts Schröder II bewusst gewesen sein,
dass diese Reform des deutschen Sozialsystems

und Arbeitsmarktes für Arbeitslose und

Sozialhilfebezüger'innen auf massiven

Leistungsabbau und zunehmende Prekarisierung
hinauslaufen würde. Dies war sogar gewollt,

sagt Anna Mayr, die in ihrem Buch Die Elenden

zeigt, wie sich die Sparpolitik im Sozialwesen

auf das Leben Unterstützungsbedürftiger
auswirkt und welchen Nutzen die deutsche Gesellschaft

ihrer Meinung nach aus der Prekarisierung

und Ausgrenzung von Arbeitslosen zieht.

Anna Mayr, deren Eltern während ihrer
Kindheit beide arbeitslos waren und die heute

als Redakteurin für das Politik-Ressort der

ZEIT arbeitet, untermalt den Text zwar mit
ihren persönlichen Erfahrungen, sie will aber

kein Einzelschicksal erzählen, sondern
analysieren, was die gesellschaftliche Rolle der
Arbeitslosen ist, welches System und welche

Ideologien davon profitieren und dafür
verantwortlich sind. « [Dieses Buch] belegt nicht, dass

eine junge Frau, die mit Hartz IV aufwächst, in
Deutschland alles erreichen kann, was sie sich

wünscht.» (S.34) Die Autorin will keine

Aufstiegsgeschichte erzählen, sondern «zu einem

neuen Verständnis, zu einer neuen Grosszügig-

keit, zu einer dadurch erst greifbar werdenden

neuen Sozialpolitik» (ebd.) auffordern.

Mayrs kompromisslose Sätze und das

Rekurrieren aufeine in den ersten Kapiteln diffus

bleibende Macht oder ein ebenso diffus
bleibendes System können im ersten Moment dazu

REZENSIONEN 183



verleiten, sich vom Inhalt zu distanzieren.

Leserinnen, die sich auf den Text einlassen,

erwarten aber lohnende Einsichten. Dass Sozialarbeit

und Bildung armutsbetroffene
Menschen zu «integrieren» vermögen, wird ebenso

als Ideologie entlarvt wie die Idee von
Chancengleichheit in einem Kontext ungleicher
ökonomischer und sozialer Voraussetzungen.
Die Armut und Ausgrenzung von Erwerbslosen

und Niedrigverdienenden stellt sich stattdessen

als Folge politischer, ökonomischer und
gesellschaftlicher Interessen und Entscheidungen

dar, die, davon ist Mayr überzeugt, verhinderbar

wäre.

«[D]er personifizierte Nicht-Sinn, das Negativ

dessen, was wir als <Normalität> empfinden,
ist der Arbeitslose.» (s.50) In den ersten fünf der

sieben gut lesbaren Kapitel erläutert Anna

Mayr nicht nur den gesellschaftlichen Stellenwert

von Arbeit als Identitäts- und Sinnstifte-

rin und die verheerenden Auswirkungen der

Deprivation armer Menschen, sie stellt auch

die Funktion ihrer Ausgrenzung heraus.

Wirtschaftswachstum und Kapitalismus hängen, so

die Autorin, direkt von einem Überschuss an

verfügbaren Arbeitskräften ab. «So lassen sich

die überschüssigen Menschen schnell und billig

mieten, etwa durch Zeitarbeitsfirmen oder

befristete Verträge.» (s. 37) Auch die abschreckende

Realität der Armut von Arbeitslosen
erfüllt so einen Zweck, nämlich die oftmals

gesundheitsschädigenden Niedriglohnjobs zu

besetzen, indem jedem noch so schlechten

Jobangebot ein drohendes Schreckgespenst

gegenübersteht: jenes der Arbeitslosigkeit. Die

Angstvor dem Abstieg wiederum führt zu einer

umso stärkeren Abgrenzung der (prekär)
Arbeitenden gegen unten. Dabei «wäre es eigentlich

eine sinnvolle politische Forderung, die

Arbeitslosen besserzustellen - um sich die Angst

vor dem Abstieg zu nehmen» (s. 63).

Mayr zeigt pointiert, dass die bürgerliche
Moral, die Bildung als Allheilmittel gegen
Armut propagiert, zu kurz greift, und Subventio¬

nen beispielsweise durch das in Deutschland

2011 eingeführte sogenannte Bildungs- und

Teilhabepaket oft falsch bemessen sind und

wirkungslos bleiben. Es reicht eben nicht aus,

zehn Euro im Monat für die Mitgliedschaft in
einem Fussballclub zu erhalten, wenn
beispielsweise die Busfahrt zum Training oder ein

Paar Fussballschuhe unerschwinglich sind

(s.ioöf.). Eines wird bei der Lektüre klar: Solange

die gesellschaftliche Teilhabe von Geld abhängig

ist, ist der Weg, die Teilhabe für alle zu

ermöglichen, das Verfügbarmachen von Geld.

Arme Familien brauchen Geld, um sich eigene

und freie Entscheidungen leisten zu können.

«Meine Antithese zu der Armut, die Hartz IV

verursachte, ist nie Reichtum gewesen,
sondern Freiheit.» (s.134)

Im vorletzten Kapitel umreisst die Autorin
die Entwicklung der staatlichen Sozialleistungen

in Deutschland von einem sozialen

Auffangnetz, das «in den Nachkriegsjahrzehnten

lange Zeit recht breit und elastisch [war] » (s. 138),

hin zu dem aktuellen kontroll- und sanktions-

basierten System. Dabei wird klar, dass sich

das aus der Agenda 2010 entstandene System,

das unter dem Namen Hartz IV bekannt ist, zu

einem grossen Teil mit den Forderungen des

damaligen Präsidenten des deutschen

Arbeitgeberverbandes Klaus Murmann deckt. Dieser

verlangte 1994 in einer Denkschrift, «dass

Arbeit billiger werden müsse» und «die Sozialhilfe

näher am (Existenzminimum»» liegen solle,

ausserdem formulierte er als erster in Deutschland

die Idee von Sanktionen gegen arbeitsfähige

Sozialhilfeempfängerinnen, die eine
angebotene Tätigkeit ablehnen (s.142). Indem Mayr
die Verbindung zum Leben realer Menschen

herausarbeitet, macht sie den Zynismus dieses

Diskurses direkt erfahrbar.

Um die beschriebenen Verhältnisse zu

transformieren, so Mayrs Fazit, müssten erst

einmal zwei Ideen begraben werden, die das

herrschende System der Ungleichheit affirmie-

ren: «[Der] Mythos von der alle gleich machen-

184 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



den und Chancen verteilenden Bildung» und
die Idee des «angeblich utopischen
bedingungslosen Grandeinkommen» (s.171). Die
Autorin macht im Weiteren konkrete Vorschläge:

Beispielsweise eine Progressivsteuer, wie sie

der französische Ökonom Thomas Picketty in
Das Kapital im 21.Jahrhun.dert vorschlägt und
das Streichen des Arbeitgeberbeitrags an Sozial-

und Krankenversicherung, um somit die

Mitsprache der Arbeitgeber zu verhindern.
Dazu müssten die Bruttogehälter aufgestockt
und der Steuerfreibetrag um die

Sozialversicherungsbeiträge erhöht werden.

Die Elenden ist keine abschliessende

Betrachtung, sondern die Anregung zu einer

(Selbst-)Reflexion, wie sich eine unregulierte
Marktwirtschaft auf das gesellschaftliche
Selbstverständnis auswirkt, wie Identitäten
entwickelt werden, wie Selbstwert generiert
und welche Stellung der Arbeit beigemessen

wird. Und vor allem: Wie mit Ungleichheit und

Armut umgegangen und wie die Verhältnisse

dahingehend verändert werden können, dass

gesellschaftliche Teilhabe und ein Leben ohne

Armut allen gleichermassen ermöglicht wird.
Anna Mayr ermutigt, über eine echte Umverteilung

nachzudenken. Eine Umverteilung von

oben nach unten, bei der das Geld sich nicht
bei den Verwaltungsräten transnationaler

Firmen sammelt, sondern mit jenen geteilt und
auf jene verteilt wird, die es tatsächlich brauchen.

Das Buch ruft dazu auf, vom Ideal eines

meritokratischen Gesellschaftsmodells

wegzukommen und eine «lebensfeste Sozialhilfe»

(s.192) aufzubauen, die auch die Arbeitenden

von ihren Abstiegsängsten befreien könnte.
Und es fordert dazu auf, anders über Arbeitslose

und Sozialhilfeempfänger*innen nachzudenken

und zu sprechen.

Dieses wütende Buch lohnt sich nicht nur,

um eigene Vorurteile und Gedankenmuster

aufzuspüren, die Anna Mayr trefflich entlarvt.

Allen oberflächlichen Unterschieden zum
Trotz ähneln sich viele Probleme und
Mechanismen des Schweizer und des deutschen

Sozialhilfesystems sowie der gesellschaftliche

Umgang mit Sozialhilfebezügerfnnen. Ein

Umstand, der im Grunde nicht erstaunt, sind

sie doch beide denselben kapitalistischen
Denkmustern unterworfen. Mayrs Buch macht

klar, dass es einer tiefgreifenden Transformation

bedarf, um die ausbeuterischen Mechanismen

einer deregulierten Marktwirtschaft
einzuholen.

Annina Haab

TizianoDe Luca und Annik Färber vom Klimastreik Schweiz wurden angefragt, ob sie eine Rezension zur

Publikation von Sebastian Haunss und Moritz Sommer über Fridays for Future verfassen würden. De

Luca und Färber schrieben einen Verriss, den wir für lesenswert halten, da er bedenkenswerte Wünsche

an eine Wissenschaft formuliert, die das transformatorische Potenzial von Bewegungen auf der Strasse

ernst nimmt.

Sebastian Haunss/Moritz Sommer (Hg.): Fridays for Future - Die Jugend gegen
den Klimawandel. Konturen der weltweiten Protestbewegung.
Transcript, Bielefeld 2020 (264 S.)

Eine neue Bewegung mit einer fast beispiellosen

Kraft und Präsenz, die das Thema des

Klimawandels in die gesamtgesellschaftliche De¬

batte und in unsere Institutionen getragen hat:

Kaum ein Kapitel der Studie über Fridays for

Future beginnt anders. Wir, zwei aktive Klima-

REZENSIONEN 185



streikende, wollen hier unsere Haltung zu einer

wissenschaftlichen Arbeit über diese Bewegung

darlegen und uns über deren Sinn und

Unsinn Gedanken machen.

Das Buch besteht aus zwölf verschiedenen

Studien. Jedes der in sich geschlossenen Kapitel

befasst sich mit einer bestimmten Thematik:

mit den Teilnehmenden der Bewegung, der

Art der Organisation oder der Mobilisierung,
den unterschiedlichen Protestformen sowie

mit der Verbindung mit anderen gesellschaftlichen

Akteurfnnen. Ziel der Autorinnen ist,

«mit den Methoden der Protest- und
Bewegungsforschung denVersuch zu unternehmen,
mehr über diesen neuen Akteur der Klimabewegung

herauszufinden» (S.7). Sie machen dies

mittels Begleitforschung, vor allem aber mittels

statistischer Methoden. Studierende der

Politikwissenschaften an der Universität
Bremen haben einen Teil der Studien verfasst.

Die gesamtgesellschaftliche Wahrnehmung
einer Bewegung wird oft durch pauschalisie-
rende Urteile dominiert. Folglich scheint es im
Interesse der Bewegung selbst, dass ein diffe-
renzierteres Bild über sie geschaffen wird. Einige

der im Buch präsentierten Forschungsergebnisse

gewähren denn auch einen Einblick in
interne Strukturen, Identität und Auftreten der

Bewegung, der über die mediale Berichterstattung

hinausgeht. Die demografischen Untersuchungen

ermöglichen zum Beispiel, den medial

häufig genutzten, längst unscharfen Begriff
der «Klimajugend» aufzubrechen. Ein

Ausgangspunkt für weiterführende externe und
interne Diskussionen bildet auch die Erkenntnis,
dass hauptsächlich Menschen aus gesicherten
materiellen Verhältnissen und mit hohem

Bildungshintergrund an Fridays-for-Future-Aktivitäten

teilnehmen (s.60). Diese Erkenntnis

ermöglicht eine fundierte Diskussion über die

Gründe der momentanen Schwierigkeiten der

Bewegung und führt zu einer Weiterentwicklung

der Bewegung. Sinnbildlich dafür steht
das aktuelle Projekt des Klimastreiks Schweiz,

der Strike for Future: Aus den wissenschaftlichen

Analysen der Klimakrise, der Wirtschaftsform,

der Gesellschaft und Bewegung heraus

hat sich die Bewegung dazu entschlossen, ihr
Auftreten so zu ändern, dass alle Altersgruppen

angesprochen und Bündnisse mit weiteren
sozialen Kräften möglich werden.

Aber auch die Probleme, welche der

Bewegungsforschung und speziell jener aus einer

bürgerlichen Perspektive eigen sind, zeigen sich

in dem Buch. Das beginnt bei der Frage der

Repräsentation: Kann die Struktur der Bewegung

aufgrund des Besuches von nur zwei Sitzungen

analysiert werden? Werden regionale
Unterschiede festgehalten, wenn die zwei nur dreis-

sig Kilometer auseinanderliegenden Städte

Bremen und Bremerhaven miteinander verglichen
werden? Eine Bewegung ist zudem aus
verschiedensten Gründen ein unscharfes

Untersuchungsobjekt: Wo sollen ihre Grenzen gesetzt
werden? Bei den Menschen, die aktiv
mitorganisieren? Bei allen, die schon einmal eine

Sitzungbesuchthaben? Oder an einer Demonstration

teilgenommen haben? Die oft nicht genau
definierten Arbeitsweisen und die fehlenden

festen Strukturen, aber auch die Entwicklungen
der Aktivistinnen selbst erschweren das Ermitteln

von eindeutigen Eigenschaften der Bewegung.

Diejenigen, die Teil der Bewegung sind,

verändern sich durch ihr Engagement und prägen

umgekehrt die Identität der Bewegung neu.

Viel relevanter wäre die Fragestellung «Wie
verändert sich die Fridays-for-Future-Bewegung?»
oder «Wie verändern sich die Menschen in der

Fridays-for-Future-Bewegung?» Auch die Wahl

von Demonstrationsteilnehmenden als

Untersuchungsgruppe zur Ermittlung der

Zusammensetzung der gesamten Bewegung ist eine

hinterfragbare Entscheidung.
Max Weber hat anfangs des 20. Jahrhunderts

festgehalten, dass Erkenntnis immer unter

spezifischen und besonderen Gesichtspunkten

gewonnen wird und Dinge nur im
Kontext der eigenen Wirklichkeit wahrgenom-

186 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



men werden. Dies trifft auch auf die Autorinnen

dieses Buches zu, die zudem ihre eigenen
Positionen und Forschungsinteressen nicht

transparent machen. Was bedeutet es aber,

wenn Wissenschaftlerrinnen aus Universitäten,

Institutionen des bürgerlichen Staates, eine

Bewegung analysieren? Welche Wirkungen haben

aus derartigen Studien gewonnene «Erkenntnisse»?

Unterstützen sie das Ziel der Klimabewegung,

einen Wandel in der bestehenden
Gesellschaft herbeizuführen?

Die Studien analysieren die Bewegung im
Rahmen des Status quo, also aus genau dem

Kontext heraus, den die Bewegung verändern

will. So wird beispielsweise im zehnten Kapitel,
welches sich der gesellschaftlichen Unterstützung

von Fridays for Future widmet und diese

mit Zahlen belegen will, der Rückhalt in der

Bevölkerung aus zwei Gründen als zentral
bezeichnet: «Erstens bestimmt die öffentliche

Meinung die Legitimität von sozialen

Bewegungen im Sinne ihrer Anerkennung oder

Akzeptanz. [...] Zweitens spielen Einstellungen
und Meinungen eine wichtige Rolle im politischen

Entscheidungsprozess.» (s.206) Die

Bestimmung der Stärke einer Bewegung anhand

des Rückhalts in der Bevölkerung enthält die

implizite Annahme, dass die Bewegungsich an
die Gesellschaft anpassen müsse, um als stark

wahrgenommen zu werden. Sie wird nicht als

transformative Kraft derselben verstanden.

Aber ist nicht genau diese Veränderung und

Verschiebung der öffentlichen Meinung und

Wahrnehmung Aufgabe der Bewegung?
Gemessen wird ein als statisch gedachter
Zustand, während es sich eigentlich um Prozesse

grundlegender gesellschaftlicher Transformationen

handelt. Wenn die Stärke der Bewegung

hingegen daran gemessen wird, ob sie

Politikerrinnen zu Reformen, wie zum Beispiel einer

Klimasteuer, bringt oder zur Änderung des

privaten Lebensstils aufruft, zeigt dies ein
fundamental falsches und reaktionäres Verständnis

einer sozialen Bewegung sowie die Unfähigkeit

oder Unwilligkeit der Wissenschaftlerrinnen,
über die Grenzen des Gegebenen hinauszuforschen.

Damit werden aber noch nicht
gesamtgesellschaftlich anerkannte, revolutionäre
Ansätze delegitimiert.

Im Kapitel Mobilisierungsprozesse von
Fridays for Future (s. 95) wird die Mobilisierungsfähigkeit

auch darauf zurückgeführt, dass die

Protestanliegen glaubwürdig seien, da sie

systemimmanent lediglich auf die Einhaltung
bereits gegebener politischer Versprechungen
abzielen würden. Die Forderung nach «Netto null

2030» und nach Klimagerechtigkeit ist aber mit
dem Wachstumszwang des Kapitalismus nicht

zu vereinbaren, die Klimakrise kann nur durch

einen Systemwandel begrenzt werden. Dieser

für das Handeln der Bewegung wichtige Punkt

wird in der Studie nicht thematisiert, ein
reflektiertes Verständnis für dem Kapitalismus
inhärente Mechanismen oder für Unterdrückungsverhältnisse

fehlt. Ein weiteres Beispiel: Ebenfalls

problematisch ist, wenn die Bewegung,
wie im ersten Kapitel, als «von Frauen getragen»

beschrieben wird, obwohl deren Anteil
gerade mal 56 Prozent beträgt. Dies kann dazu

führen, dass Diskussionen über patriarchale
Strukturen, die auch innerhalb der Bewegung

reproduziert werden, als überflüssig erscheinen.

Dasselbe gilt für die Problematik der

Unterstützung durch grosse NGOs. Sie wird für
das Wachstum der Bewegung als unerlässlich

bezeichnet, ohne dass für die Bewegung wichtige

Themen aufgegriffen würden: Wie kann

mit der daraus entstehenden Abhängigkeit

umgegangen werden? Wie übt das politische
Gewicht grosser NGOs inhaltlich Druck aus?

Wie problematisch dies sein kann, zeigt das

Beispiel der im Khmastreik Schweiz eigentlich
intern gedachten Diskussion zum Referendum

gegen das C02-Gesetz. Aufgrund der bestehenden

Verbindungen haben Mitglieder verschiedenster

Organisationen massiv gegen das

Referendum und für das neue C02-Gesetz

Stimmung gemacht.

REZENSIONEN 187



Das Buch ist für die Bewegung nicht von
Nutzen, denn es beschreibt sie unzureichend,

geht auf ihre Wissensbedürfnisse mehrheitlich

nicht ein und macht Annahmen, die sie sogar
schwächen können. Problematisch ist zudem,

wenn Untersuchungen von bürgerlichen Strukturen

wie Universitäten kommen, die die Bewegung

aufbrechen beziehungsweise verändern

wollen. Grundsätzlich ist die Analyse einer
sozialen Bewegung aber sinnvoll und notwendig.
Wie soll sie sonst eine Strategie entwickeln,

langfristig erfolgreich sein? Wie kann sie sonst

gesellschaftliche Mechanismen, die auch der

Bewegung inhärent sind, angehen? Solche

Analysen müssen von unten, durch Reflexionen der

Bewegung selbst passieren.

Tiziano De Luca/Annik Färber

Andreas Malm: Klima/x.
Berlin, Matthes & Seitz, Berlin 2020 (263 S.)

Andreas Malm: Wie man eine Pipeline in die Luft jagt. Kämpfen lernen in einer
Welt in Flammen.
Matthes & Seitz, Berlin 2020 (211 S.)

«Unser Planet ist zerstört. Die Menschheit

führt Krieg gegen die Natur.» Das sind Worte
des UNO-Generalsekretärs Antonio Guterres

zum UN-Klimabericht 2020. Grüne Vorschläge,

um die dramatische Zerstörung unseres Planeten

zu stoppen, haben gegenwärtig Konjunktur.
Aktuell: Schweiz Klimapositiv, der Klimaplan
der Grünen Partei der Schweiz und der
druckfrische Climate Action Plan der Klimastreikbewegung.

Beide füllen Seiten mit einem

Forderungskatalog von wissenschaftlich und
technisch unterfütterten Massnahmen. Sie haben

aber eine entscheidende Schwäche: Im Grunde

bleiben sie Planspiele, weil sie nichts über den

Weg sagen, wie die Massnahmen realisiert werden

sollen und wie es zum entsprechenden
wirtschaftlichen und politischen «System

Change» kommen soll. Die Gefahr ist deshalb

gross, dass es trotz oder gerade wegen dieser

Pläne bei einer Fokussierung auf lange währende

Klimamassnahmen und einer Art grünem
Reformismus bleibt.

Hier setzt der schwedische Forscher,

promovierte Humanökologe und Umweltaktivist
Andreas Malm ein mit seinen beiden Ende 2020

erschienenen Büchern Klima/x und Wie man
eine Pipeline in die Luftjagt. Kämpfen lernen in

einer Welt in Flammen. Im Kern sagt Malm,
dass nur der radikale Bruch mit der Logik der

Kapitalakkumulation die Welt noch retten könne.

Es müssten einschneidende Sofortmass-

nahmen ergriffen werden, zu denen Malm einige

Eckdaten liefert.

Er ist überzeugt, dass wiruns in einem vom
fossilen Kapital und von den Reichen dieser

Welt beförderten Klimakrieg befänden, und

schlägt erstens vor, dass in diesem Krieg sämtliche

Krisensymptome (inklusive Covid-19) in
Attacken auf den sie verursachenden kapitalistischen

Normalbetrieb verwandelt werden,
sodass die Klimakrise in eine Krise derjenigen

umgemünzt wird, die den Zusammenbruch
der Ökosysteme zu verantworten haben.

Zweitens brauche es in diesem Krieg eine

Politik der Ungeduld. Die Dringlichkeit stehe

aber im Widerspruch zu den durchaus klugen

Klimaplänen, deren Realisierung eine langwierige

Zeit beanspruche. Malm geisselt den, wie

er es nennt, «sozialdemokratischen Gradualis-

mus» (Klima/x s.27), womit der Selbstbetrug ge-

188 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



meint ist, wonach die globale Erwärmung den

Gesetzen linearer Kausalität folge. Daraus
entsteht die Illusion, dass wir noch Zeit hätten,
kleine Reformschritte zu gehen, welche die

Welt zu einem besseren Ort machen würden.

Drittens schlägt Malm vor, die «im Staat

verdichteten Kräfteverhältnisse zu verlagern»
(Küma/x s. 228), indem er durch immer hartnäckiger

werdende Massenaktionen zu einer

ökologischen und sozialen Politik gezwungen wird.
Deren Ziel müsse es sein, die Klimakatastrophe
und auch die Covid-19-Pandemie an der Wurzel

zu packen. Dabei gehe es um strikte
Massnahmen der Regulierung und Planung. Die

Grenzen des Privateigentums an den kapitalistischen

Produktionsmitteln müssten
überschritten werden. Konkret geht es um eine im

politischen Alltag verankerte Enteignungsstrategie

gegenüber den fossilen und anderen

kapitalistischen Weltkonzernen, einer Strategie,
wie auch ich sie in Widerspruch 75 zu skizzieren

versuchte. Frei nach Marx heisst das: Die Raubbauer

an der Natur müssen expropriiert werden!

Die Klimabewegung erreicht nach Malm
ihre Ziele nicht, wenn sie vor den Reichen

beziehungsweise dem Kapital einknickt. Es müssten

vielmehr die staatlichen Institutionen dazu

gebracht werden, drakonische Massnahmen

der Enteignung, Beschränkung und Umverteilung

durchzusetzen. Dass der Staat unter
Druck zu mehr fähig sei als zur Ausbalancierung

von Klasseninteressen im Dienst des

Kapitals, habe sich in der Coronakrise angedeutet.
Was den Weg zum Bruch mit dem Kapitalismus

betrifft, wird Malm in seinem Pipeline-
Buch konkreter. Da der Klimabewegung nicht
mehr viel Zeit bleibe, müsse sie «vielleicht im
ungünstigsten Moment der Geschichte das

Kämpfen von Grund auf neu lernen» (Pipeline

s.73). Sie sei heute noch unzureichend politisiert

und habe vor allem noch nicht die

Organisationsstruktur, welche nötig sei, um eine

grössere Schlagkraft, Kontinuität und Zentralisierung

der Kämpfe zu erreichen. Sie müsse,

wolle sie erfolgreich sein, aber trotzdem das

ganze Repertoire des Widerstands lernen und

anwenden. Das umfasse im gegenwärtigen
Klimakrieg neben dem Kampf auf der Strasse

auch den zivilen Ungehorsam, der mit
«kontrollierter politischer Gewalt» (ebd. s.125) verbunden

werden müsse. Es könne sich dabei immer

nur um Gewalt gegen kapitalistisches Eigentum

und nicht um Gewalt gegen Menschen

handeln. Dem fossilen Kapital müsse auf dem

ganzen Planeten mit «intelligenter Sabotage»

(ebd. s.136) der Boden entzogen werden. Malm

kritisiert den bedingungslosen «strategischen
Pazifismus» (ebd. s.42) eines Teils der

Klimabewegung, insbesondere von Extinction Rebellion.

Das Einschwören auf eine absolute Ge-

waltlosigkeit sei dogmatisch, nicht zielführend

und letztlich eine «Tugend der Machtlosen»

(ebd. s.152). Malm zeigt an historischen Beispielen

auf (genannt seien hier nur die

US-Bürgerrechtsbewegung, die britischen Suffragetten
und die südafrikanische Antiapartheid-Bewe-
gung), dass pazifistische Massenbewegungen

meistens von mehr oder weniger militanten
und gewaltsamen Bewegungen begleitet wurden

und dass das dialektische Wechselspiel

von Massenbewegung und militanten Rändern

meistens erfolgreich gewesen sei. Malm hat

viel Erfahrung im zivilen Ungehorsam und mit
direkten Aktionen, zuletzt in der Besetzung des

deutschen Kohlenreviers Ende-Gelände. In
Anlehnung an Che Guevara fordert Malm: «Lasst

Hunderte Ende-Gelände-Camps erblühen!»

(ebd. S.32)

Mitten im Schreiben seines Pipeline-Buches

wurde Malm offensichtlich vom Ausbruch

der Covid-19-Pandemie überrascht. Als

Humanökologe stellte er sich Fragen nach dem

Zusammenhang zwischen Klimanotstand und

Pandemie, und als Klimaaktivist Fragen nach

der Zukunft der Klimabewegung. Alle drei
Elemente versucht er zusammenzuführen.
Zunächst kontert Malm die in den westlichen
Leitmedien verbreitete Naturalisierung der Co-

REZENSIONEN



ronakrise, die Meinung also, wonach die Coro-

nakrise eine Art Naturkatastrophe sei. Für ihn

sind die globale Erkrankung und die globale

Erwärmung parallele Entwicklungen und zwei

Elemente der ökologischen Krise. In einer Reihe

von Argumentationsketten stellt er dar, dass

die Pandemie die Manifestation eines

langanhaltenden Trends sei, der parallel zur Klimakrise

verlaufe. Der «zoonotische Spillover» (Klima/x

s. 5of.), die Übertragung von Krankheiten von
Tieren auf Menschen, sei in der wirtschaftlichen

Entwicklung begründet. Ohne wirtschaftliches

Wachstum keine Zoonose! Diese sei unter

anderem Folge der Entwaldung beziehungsweise

der Öffnung der Wälder für globale

Kapitalströme, des globalen Fleischkonsums

und des Verzehrs von Wildtieren. Der
Ausbruch der Pandemie sei also kein Zufall, denn

Artensterben, Naturzerstörung und Klimawandel

hätten das Risiko der Zoonose erhöht.

Malm vermutet, dass uns noch eine endlose

Abfolge von Pandemien blühen wird, wenn
alles beim business as usual bleibt.

In der Konsequenz hätte das für die

Klimabewegung bedeutet, dass sie seit Beginn der

Pandemie den Zusammenhang derselben mit
der Klimakrise und dem kapitalistischen
Wachstumsmodell hätte offensiv aufzeigen
müssen und dass sie den Kampf gegen die Ab-

holzung der globalen Wälder ebenfalls auf ihre
Fahnen hätte schreiben müssen. Und eines vor
allem: Sie hätte auf die Strasse zurückkehren

müssen. Stattdessen habe sie sich durch das

gehorsame Befolgen der Lockdown-Politik
demobilisieren lassen, sodass sie sich beinahe

selbst aufgelöst oder zumindest wertvolle Zeit

verloren habe. Nichtsdestotrotz gelte es nun,
Klima- und Pandemiekämpfe wieder auf die

Strasse zu tragen und sie nicht den rechtsextremen

und esoterischen Klima- und Pandemie-

leugnerlnnen zu überlassen. Zum sich

gegenwärtig auch verbreitenden Klimafatalismus

meint Malm, dass er schlichtweg «ein bürgerlicher

Luxus» (Pipeline s.172) und der beste Weg

ins Verderben sei.

Malm erstaunt in seinen beiden kleinen
Büchern einerseits durch ein breites, faktenreiches

und durch wissenschaftliche Expertisen

gestütztes Wissen und liefert eine kluge

Zusammenstellung des Zusammenhangs von
Klimakrise und Zoonose beziehungsweise Pande-

miekrise. Andererseits legt er strategisch
unabdingbare Elemente eines Weges zu einem

notwendigen «System Change» vor, die es

verdienen, breit gelesen und diskutiert und in der

noch verbleibenden Zeit des Klimakrieges

umgesetzt zu werden.

Beat Schneider

Judith Butler: Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen.
Aus dem Amerikanischen von Reiner Ansén. Suhrkamp Verlag, Berlin 2020 (251 S.)

FürJudith Butler gehört Gewalt zu der Art von
Phänomenen, die immer wieder ausser Kontrolle

zu geraten drohen. Auch wenn sie als blosses

Mittel zum Zweck verstanden wird, droht

Gewaltanwendung weiterreichende
Gewaltsamkeit zu rechtfertigen und mehr Gewalt in
die Welt zu bringen. Butler plädiert deshalb

dafür, dass emanzipatorische Bewegungen sich

möglichst weitgehend auf gewaltlose Aktionen

wie zum Beispiel Streiks, Besetzungen,
menschliche Barrieren und so weiter beschränken,

betont aber zugleich, dass solche Formen

gewaltlosen Widerstands auch «auf durchaus

aggressive Weise verfolgt werden können und

müssen» (s. 36). Nur gelte die körperliche
Widerstandskraft dabei unter anderem auch dem

WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



Ziel, «weitere Gewaltanwendung abzuwehren

oder umzulenken» (s.37). Das erfordere «die

Offenlegung von Möglichkeiten eines erneuerten

politischen Imaginären» (s.23), und diese

Offenlegung versucht Butler mitpsychoanalytischen
und gesellschaftstheoretischen Ansätzen zu
leisten.

Was sie im Sinn hat, kündigt der englische
Titel des Buches besser an als der deutsche. Vie

Force ofNonviolence. An Ethical-Political Bind
zielt weniger aufdie Macht als auf die Kraft der

Gewaltlosigkeit, und «ein ethisch-politisches
Band» zeigt, was dieser Kraft zugrunde liegt:
die Einsicht, dass Leben durch wechselseitige

Abhängigkeiten bestimmt wird und Gewalt

einen Angriffauf diese Bezüge darstellt. «Tin die

Stelle von Gewaltlosigkeit als Frage der
individuellen Moral tritt damit eine Sozialphilosophie

der lebendigen und haltbaren Bindungen.»

(S. 29)

Gewaltanwendung, wie sie zum Beispiel
Elsa Dorlin in Selbstverteidigung (Suhrkamp 2020)

rechtfertigt, setzt das Selbst eines Individuums
oder einer Gruppe voraus, das sich der

Verteidigungwert sieht und andere nicht. Das basiert

auf zwei Annahmen, die Butler infrage stellt:
dass manche Leben mehr Schutz verdienen als

andere und dass es ein Selbst gibt, das sich

ungeachtet aller Interdependenzen behauptet.
Beides geht auf die Vorstellung zurück, Mensch-

und Erwachsensein bestehe darin, sich aus

natürlichen und sozialen Abhängigkeiten zu
befreien. Die Gründungsfigur dieser Auffassung
ist maskulin, und «Maskulinität wird durch
fehlende Abhängigkeit definiert» (s.53). Hiergegen

betont Butler, dass wir alle, «unabhängig

von unseren späteren politischen Auffassungen,

in einen Zustand radikaler Abhängigkeit
hineingeboren» (S.58) werden und «mit dem

Erwachsenwerden die Abhängigkeiten der Kindheit

nicht überwinden» (S. 59), weil «kein Körper
sich aus eigener Kraft erhalten kann» (s.68).

Daraus ergibt sich nach Butler der «Gedanke

globaler Pflichten zugunsten aller Bewohner der

Erde - Menschen und Tiere - [...] denkbar weit

von der neoliberalen Überhöhung des

Individuums entfernt» (s.61-2). Dieser Überhöhung
stellt Butler die «radikale Gleichheit der Be-

trauerbarkeit» (s.76) allen Lebens entgegen.
Betrauert wird oder kann werden, was zählt, und
das gilt für alle Leben. Butler erläutert dies an
der «Black lives matter»-Bewegung: Schwarze

Leben zählen nicht im Sinn der Identitätspolitik
bloss in ihrer partikulären Besonderheit,

sondern im Sinn eines neuen Universalismus

aufgrund der Gleichheit ihrer Betrauerbarkeit

mit jener allen Lebens.

Anhand der Schriften Foucaults zur Biopolitik

und jener Fanons zum Antikolonialismus

legt Butler dar, dass Gleichberechtigung
jeglicher Art nur erreicht wird, wenn von der

gleichen Betrauerbarkeit des Lebens an sich

ausgegangen wird. In der Ablehnung der supre-
matistischen Unterscheidung von erhaltens-

wertem und nicht erhaltenswertem Leben will
Butler aber nicht auf Verbote und Gebote

setzen, denn das hiesse auf Gewalt bauen, jene der

juristischen Macht. Diese übt Gewalt unter
anderem auch so aus, dass sie Widerstand gegen
sie selbst, zum Beispiel einen Generalstreik, als

Gewalt kennzeichnet und kriminalisiert. Mit
Berufung auf Walter Benjamin geht es Butler
deshalb um «die Offenlegung der oszillierenden

Rahmensetzungen der Benennungspraxis»

(s.175) dessen, was als Gewalt gilt. Der Streit um
diese Rahmensetzungen findet in jener Sphäre

statt, die nach Benjamin «der Gewalt vollständig

unzugänglich ist» (s. 160): in der Sprache.
Gewaltfrei ist nicht das einzelne Sprachsystem,
sondern die Gesamtheit der Sprachen im Pro-

zess ihrer wechselseitigen Übersetzung, was
sie zu einer «Sphäre menschlicher Übereinkunft»

(s.162) macht, die eine «fortlaufende

Konfliktbeilegung» (ebd.) ermöglicht.

Gewaltlosigkeit ist also eine andauernde

Anstrengung, kein absolutes Prinzip, das jede

Gewaltanwendung ausschliesst. Wer aber

akzeptiert, dass unter bestimmten Umständen

REZENSIONEN 191



Gewalt angewendet wird, gibt auch die radikale

Gleichheit der Betrauerbarkeit allen Lebens

preis. Worin die Einschränkungen bestehen

und wie sie zu rechtfertigen wären, klärt Butler

nicht genauer. Sie beschränkt sich auf die

wiederholte Beteuerung, betrauerbar sei alles, was

zähle. Aber wer entscheidet, in welchen
Situationen ein Leben zählt und ein anderes nicht?

Auf diese Frage gibt Butler keine Antwort. Dafür

fragt sie genauer danach, was uns
grundsätzlich veranlasst, das Lehen anderer bewahren

zu wollen. Butler meint nicht, dass das

Leben als etwas «Gefährdetes» geschützt werden

sollte. Das wäre ein Ausdruck von Paternalis-

mus, der sich die zu diesem Schutz nötige
Macht anmasst und so bestehende Hierarchien

bekräftigt. Gleichheit muss auf einem Willen

zur Bewahrung von Leben beruhen, der in
unserer eigenen Bedürftigkeit und Abhängigkeit
wurzelt. Butler findet die Antwort bei Melanie

Klein, die unsere Fähigkeit, die Rolle liebender

Eltern und liebender Kinder zu spielen, aufdas

Bedürfnis zurückführt, Enttäuschungen und

Leiden der Vergangenheit in unserer Fantasie

retrospektiv ungeschehen zu machen. Zu grosse

Hoffnungen auf diesen Mechanismus

dämpft Butler allerdings zum Schluss des

Buches wieder, indem sie mit Sigmund Freud auf

die unüberwindbare Ambivalenz der menschlichen

Psyche zwischen Eros und Ihanatos,
Lebens- und Todestrieb verweist.

Freud hoffte zur Überwindung von Gewalt

auf die zähmende Kraft des Über-Ichs, räumte

zugleich aber ein, dass gerade das Über-Ich

auch lebensbedrohende Gewalt auf die Psyche

ausüben kann. Butler hält der Macht des ÜberIchs

deshalb die Kraft der Manie entgegen. Für

Freud sei die Manie «gleichsam der Protest des

lebenden Organismus gegen seine mögliche

Zerstörung durch ein entfesseltes Über-Ich»

(s.216). Während sich also im Über-Ich der
Todestrieb fortsetze, suche die Manie «nach ei¬

nem Ausweg aus dem Teufelskreis von Dest-

ruktivität und Gegen-Destruktivität» (s. 206-7)

und ermögliche die Desidentifikation mit der

tyrannischen Macht in der Psyche, dem Über-

Ich, und auch mit tyrannischen Mächten in der

Gesellschaft. Allerdings bietet Manie als solche

nach Butler noch kein Handlungsmodell, sie

kann «niemals Politik werden, ohne zugleich

zu einer gefährlichen Form von Destruktion zu

werden» (s.211), denn sie führt zu einer

Überschätzung des Subjekts und zum Verlust des

Realitätsbezugs. Gerade von diesem Realitätsverlust

aber erwartet Butler andererseits eine

Stärkung gewaltloser Bewegungen gegen
Gewaltherrschaft, weil die Manie insofern ein

utopisches Moment in die Solidaritätsformen

bringt, als sie «trotz allem auf einer anderen

Realität beharrt.» (s.21l)

Das bleibt wie manch anderes in diesem

Buch recht abstrakt und allgemein. Butler ist
sich dessen bewusst und versteht ihre Ausführungen

denn auch als Ausdruck einer
«versuchsweisen Weltbetrachtung» (S.77). Das mag
ein Grund dafür sein, dass sie wesentliche

Kategorien wie Betrauerbarkeit oder Manie weniger

systematisch ergründet als auf etwas
redundante Weise fortlaufend umkreist. Ihre

Abhandlung bleibt ein Versuch, sowohl im Inhalt
wie in der Schreibweise: Sie beschränkt sich

darauf, ihre Themen und Thesen essayistisch zu

umschreiben, dies aber mit dem Ziel, sie

umzuschreiben und neu zu denken. So bietet ihr
Buch einen wesentlichen Beitrag zur Diskussion

um Relativismus und Universalismus. Sie

verweist die Linke - und implizit wohl vor
allem die identitätspolitisch orientierte amerikanische

Linke - auf die Notwendigkeit eines

aktualisierten Universalismus und gibt ihr einen

neuen Ansatz zur Begründung radikalen
Handelns, der auf die integrierende Kraft der Ge-

waltlosigkeit abzielt statt auf die isolierende

Macht der Gewalt.

Daniel Rothenbühler

192 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



Anna Hartmann: Entsorgung der Sorge. Geschlechterhierachie im

Spätkapitalismus.
Westfälisches Dampfboot, Münster 2020 (225 S.)

Die Sozialwissenschaftlerin Anna Hartmann

geht in ihrer Dissertation von einer gegenwärtig

«virulenten Sorge-Krise» (s.10) aus. Sowohl

aufder Seite der Sorge-Empfangenden als auch

auf der Seite der Sorgenden verunmögliche
finanzieller und zeitlicher Druck heute das, was

Sorge eigentlich ausmache: das Beziehungsmoment.

Die Umstrukturierung von Sorgeverhältnissen

entlang neoliberaler Marktprinzipien
habe der Sorge ihre <«klassische> Verortung
und geschlechtliche Struktur» (s.10) entzogen,
sie nicht mehr länger an die sorgende Hausfrau

und Mutter gebunden. In Zusammenhang mit
der Emanzipation der Frau und ihrer Integration

in den Arbeitsmarkt habe dieser Prozess

jedoch nur in sehr geringem Masse dazu

geführt, dass Sorgearbeit geschlechtergerecht
geregelt werde, im Gegenteil: Heute wolle sich

kaum eine oder einer noch positiv auf
(unbezahlte) Sorgearbeit berufen. Es ist nicht nur
finanziell unmöglich, sondern quasi ein Tabu

geworden, von Herzen gerne und freiwillig Hausfrau

oder -mann und Mutter oder Vater zu sein.

Wenn Hartmann von der «Verhinderung der

Sorge» (s. 9) spricht, meint sie deshalb zunächst

den in der feministischen Ökonomietheorie
bereits vielfach bearbeiteten Bereich der bezahlten

und unbezahlten Care-Arbeit. Darüber hinaus

- und darin hegt die Originalität ihrer Studie

- fragt sie aber auch, wie sich der «Verlust

einer mütterlich-weiblichen Position der Sorge

auf [...] die Subjektverhältnisse auswirkt» (s.11).

Hartmann denkt Sorge stets aus ökonomischer,

feministischer und subjekttheoretischer
Perspektive und bringt damit überzeugend und
differenziert bisher nicht beleuchtete Aspekte der

Sorge in den feministischen Diskurs ein.

Im Teil I, «Sorge im Feld der Ökonomie»,

wirft Hartmann drei Schlaglichter auf den fe¬

ministisch-ökonomischen Diskurs rund um
Sorge ab den ig6oer-Jahren. Den Spannungsbo-

gen von Hausarbeitsdebatte und dem Subsis-

tenzansatz der 1960er- und i97oer-Jahre zu
aktueller Care-Debatte überbrückt sie argumentativ

schlüssig mit der Wertabspaltungstheorie,
die Roswitha Stolz in den iggoer-Jahren entwickelt

hat. Bei der Untersuchung dieser drei
Stationen im Sorgediskurs fokussiert Hartmann
auf die jeweiligen Beziehungskonzeptionen
und arbeitet so heraus, wie über Sorge in ihrer

jeweils spezifischen Struktur gedacht wird.
Dieser erste Teil überzeugt in der Verflechtung
der einzelnen feministischen Positionen. Der

rote Faden der Beziehungsstruktur zieht sich

durch und macht wichtige Begriffs- und

Diskursverschiebungen sichtbar, die die Autorin
auch wiederholt griffig auf den Punkt zu bringen

vermag. Ausgeblieben ist leider eine

Stellungnahme Hartmanns selbst, wo sie sich in
diesem Feld verortet und welche Begriffsbestimmung

von Sorge sie für den restlichen
Verlauf der Untersuchung vornimmt. So bleibt
ihre Stimme als Autorin seltsam unhörbar, was
sich auch auf die narrative Struktur des ersten

Teils merklich auswirkt. Insgesamt ist er sehr

darstellend gehalten, hätte aber, um diese

wirklich wichtige und weiterführende
Zusammenschau einem breiteren Publikum verständlich

zu machen, noch erzählerischer ausfallen

dürfen.

Hartmann beschliesst den ersten Teil mit
der Feststellung, dass in feministisch-ökonomischen

Debatten rund um Sorge die subjektive

Seite bisher theoretisch unterbelichtet
geblieben ist. Das sorgende Subjekt ebenso wie
das Sorge empfangende Subjekt werden meist
schlicht als geschlechts- und alterslose Individuen

vorgestellt, sodass auch über die Abhän-

REZENSIONEN 193



gigkeit als wesentliches Merkmal von Sorge

nicht weiter nachgedacht werden muss. Diese

Schieflage behebt Hartmann, indem sie im

zweiten Teil, «Sorge im Feld des Subjekts», auf
ebendiese psychische und emotionale Involvierung

von Menschen in Sorgeprozessen fokus-

siert. Mit Nancy Chodorow und Jessica Benjamin

geht sie zunächst auf die hierarchisch
gestalteten Sorgebeziehungen ein und führt diese

Überlegungen mit Bezug auf den französischsprachigen

Diskurs der écriture féminine
(Hélène Cixous, Julia Kristeva, Luce Irigaray) weiter.

Mit einem psychoanalytischen Exkurs in
die Subjekttheorie Jacques Lacans stellt
Hartmann Geschlecht als symbolisch verfasstes vor.

Dann zeigt sie, wie Irigaray Lacans Theorie des

gespalteten Subjekts aufgreift und mittels der

sexuellen Differenz radikal weiterdenkt.
Gemäss Irigaray basiert das männliche Subjekt
als sprachlich konstituiertes auf dem grundlegenden

Ausschluss der Natur und des

Weiblich-Mütterlichen, also derjenigen Instanz, die

als erste für seine Lebensfähigkeit sorgt. Das

(männliche) Subjekt schliesst diesen Aspekt
der Abhängigkeit aus seinem Logos aus, ohne

jedoch auf ihn verzichten zu können, vielmehr

profitiert es von einer «unsichtbaren Sorge-
Ökonomie» (s. 128), in der die Sorge der Mutter
im unsymbolisierten Bereich der Nicht-Sprach-
lichkeit zu einer uneingeschränkt nutzbaren
Ressource gerinnt. Auf das weibliche Subjekt

bezogen, bedeutet dies, dass es erst in einer

nicht-patriarchalen Ordnung als eigenständiges,

sprachlich und/oder nicht-sprachlich
verfasstes Subjekt möglich würde. Erst dann wäre

die Mutter eine Instanz, die über die Sorge frei

verfügen kann. Sorge wäre dann eine Gabe, so

Hartmann mit Irigaray und Tove Soiland, über

die sie eigenständig verfügt und deren Grenzen

sie selbst bestimmen kann.

Im dritten Teil, «Sorge im Spätkapitalismus»,

diskutiert Hartmann die eingangs
konstatierte Sorge-Krise im Licht marxistischer
Krisentheorien für die zweite Hälfte des

20. Jahrhunderts. Dabei macht sie zunächst

eine wesentliche Verschiebung aus: Während

Analysen der Fordismuskrise erst nachträglich

um Fragen der Sorge- und Geschlechterverhältnisse

erweitert worden seien, stellten

zeitgenössische Krisenanalysen sie von Anfang an

ins Zentrum. Doch auch hier gilt Hartmanns

Kritik der einseitigen Fokussierung auf Sorge

als «reproduktive Leistung» (s.155), durch die

die Dimension der Begehrens- und Subjektverhältnisse

verschleiert werde. Darum führt sie

die drei Bereiche Feminismus, Ökonomie und

Psychoanalyse in Teil III konsequent zusammen.

Anhand der Position der Schwangeren in
der heutigen Gesellschaft zeigt sie auf, warum

Sorge im Spätkapitalismus gleich doppelt
entsorgt wird: Sorge wird in ihrer Beziehungsdimension

durch die Ausrichtung an neoliberalen

Marktlogiken verhindert, und sie wird ver-

unmöglicht durch die vorherrschende

post-ödipale Subjektkonstitution. Letztere führe

dazu, dass sich sorgende Subjekte heute

gezwungen sähen, die im Fordismus einst
getrennten Bereiche von Ökonomie und Sorge in

sich selbst zu vereinen. Für die Geschlechterverhältnisse

hat diese Entwicklung gemäss

Hartmann eine bisher unterbelichtete, folgenreiche

Dimension: Die «klassisch» weibliche

Position der Sorgenden ist überholt und die

«post-ödipale Sorgende betritt [...] eine

geschlechtsneutrale Bühne, in der lediglich noch

ihr Scheitern an post-ödipalen Ansprüchen

von Planbarkeit und Kontrolle auf ihre
Geschlechtlichkeit und somit auf den Umstand

der Angewiesenheit verweist» (s. 199). Diese

«Entsorgung der Weiblichkeit» (ebd.) verweise

letztlich aufeine noch radikalere Leugnung der

sexuellen Differenz und damit auf eine

«neuartige herrschaftsförmige Geschlechterkonstellation,

die aufeinen expliziten Bezug auf
Geschlecht verzichtet» (ebd.).

Entsorgung der Sorge besticht durch die

systematisch stringente Herangehensweise und
die geschickte Ent- und Verflechtung von Femi-

194 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



nismus, Ökonomie und Psychoanalyse.
Hartmann hat ihre Studie Rita Casale und Tove Soi-

land gewidmet. Um diese beiden Theoretikerinnen

scheint sich in den vergangenen Jahren

eine neue «feministische Schule» entwickelt zu

haben, die postmoderne Subjekttheorien,
Psychoanalyse und Differenzfeminismus

zusammenzubringen vermag. Hartmanns Band ist

deshalb als Beitrag zu einer laufenden Debatte

zu verstehen, in der ihre Kollegin Catrin Dingler

mit Der Schnitt. Zur Bildung weiblicher

Subjektivität in historischen Transformationsprozessen

(2019) einen ersten genialen Startpunkt
gesetzt hatte. Wir dürfen gespannt sein, was

hier noch folgt.

Dolores Zoé Bertschinger

Hannes Hofbauer/Stefan Kraft (Hg.): Lockdown 2020. Wie ein Virus dazu benutzt
wird, die Gesellschaft zu verändern.
Promedia Verlag, Wien 2020 (280 S.)

Auf dem Cover ein Globus mit Maske. Ein

Symbolbild, das Anfang des Jahres 2020 noch
niemand verstanden hätte. Seither ist die Corona-

Pandemie zu einem dominierenden Thema

geworden. Sie hat die Welt tatsächlich verändert

- und tut es immer noch. Regierungen
verordnen drastische Massnahmen, zum Schutz

der Bevölkerung, wie es heisst. Oder wird das

Virus bloss benutzt, um Veränderungen in der

Gesellschaft voranzutreiben, wie dies der

Untertitel des Buches suggeriert?
Die Frage polarisiert. Wer sie stellt, läuft

Gefahr, als «Coronaleugner» und «Verharmloser»

diffamiert zu werden. Die Herausgeber von
Lockdown 2020 stellen sie trotzdem und begeben

sich damit auf eine Gratwanderung. Ihre

Intention formulieren sie im Vorwort: Sie hätten

sich entschlossen, «18 namhafte, mutige
Stimmen zu versammeln, die aus unterschiedlichen

Blickwinkeln der Frage nachgehen, wie
der Kampf gegen eine Virusverbreitung
politisch, wirtschaftlich und gesellschaftlich
instrumentalisiert wird [...]. Einigkeit der Autorinnen

und Autoren dieses Bandes besteht darin,
diesem Vorhaben entschieden entgegenzutreten.»

(S. 8) Dabei spielt eine untergeordnete Rolle,

wie gefährlich das Virus für die Gesundheit

der Menschen tatsächlich war und ist. Für eine

diesbezügliche Einschätzung war es wohl im
Sommer 2020, als die Beiträge für das Buch

geschrieben wurden, definitiv noch zu früh.

Unabhängig davon geben die vorliegenden Einblicke

in die durch die Pandemie ausgelösten
Reaktionen und Massnahmen jedoch wichtige
und zuweilen kontroverse Denkanstösse.

Das Fazit nach der Lektüre: Die Corona-

Pandemie ist das Resultat der neoliberalen

Entwicklungen, des Raubbaus an den Ressourcen

und der globalen wirtschaftlichen Abhängigkeiten.

Sie hat die Gesellschaft nicht grundlegend

verändert, sondern bestehende Probleme

sichtbarer gemacht, vergrössert und verschärft.

Oder, wie es Bernhard Heinzlmaier in seinem

Nachwort zusammenfasst: «Die Corona-Krise

hat keine neuen Möglichkeitsräume eröffnet,
sondern im Gegenteil alte Widersprüche und

Problemlagen verschärft. Die primären Opfer
der Corona-Krise sind wie immer in der
Geschichte des Kapitalismus die einfachen
Menschen.» (S. 244)

Das Buch ist in vier thematische Blöcke

gegliedert. Im ersten Teil sind vier Beiträge dem

«Nährboden für die Pandemie» gewidmet. So

zeigt etwa der deutsche Publizist und Linken-

Vertreter im EU-Parlament Andrej Hunko in
seinem Artikel «WHO - wer bestimmt, was ge-

REZENSIONEN 195



sund ist?» anhand eindrücklicher Zahlen und

Zusammenhänge, dass es keiner
Verschwörungstheorien bedarf, um die problematische
Rolle von Bill Gates und dessen Einfluss aufdie

Weltgesundheitsorganisation WHO zu erklären.

Denn im Zuge des Neoliberalismus gerieten

internationale Organisationen wie die

WHO, aber auch die Welternährungsorganisation

FAO oder das Kinderhilfswerk UNICEF seit

den iggoer-Jahren immer stärker in die Abhängigkeit

privater Geldgeber. Dies geht soweit,
«dass die WHO sich heute nur noch zu etwa

zwanzig Prozent aus regulären Mitgliedsbeiträgen

finanziert, über die sie frei verfügen
kann, während ca. siebzig Prozent der Mittel

zweckgebunden sind» (s. 45). Über die Verwendung

dieser zweckgebundenen Mittel bestimmen

die privaten Geldgeber. Die Bill-&-Melin-

da-Gates-Stiftung, die pro Jahr rund vier
Milliarden USD in Gesundheitsprojekte investiert

(wesentlich mehr, als die WHO zur Verfügung

hat), tritt dabei als zweitgrösste Einzelspenderin

der WHO auf. Ihr Stiftungskapital hat die

Gates-Foundation in Konzernen wie Coca-Cola

oder Monsanto sowie in der Rüstungs- und
Pharmabranche angelegt. «Für die Gates-Stiftung

heisst dies: Je mehr Profit die genannten
Firmen machen, desto mehr Geld kann sie für
die WHO ausgeben. [...] Die Weltgesundheitsorganisation

steckt in einem klassischen

Interessenkonflikt, der sie in ihren Handlungsmöglichkeiten

schwächt und der angesichts ihrer
finanziellen Abhängigkeit von der Gates-Stiftung

unter den gegenwärtigen Bedingungen
kaum aufzulösen ist», fasste der deutsche

Journalist Thomas Kruchem das Dilemma bereits

2018 zusammen (S. 47). Für viele Staaten war die

WHO denn auch in der Corona-Krise keine

Orientierungsinstanz, ihre Glaubwürdigkeit wurde

infrage gestellt, die USA - bisher grösste Bei-

tragszahlerin - erklärten gar den Austritt. Eine

gefährliche Entwicklung, der Hunko

Reformvorschläge entgegenstellt. Seine Vision: Eine

gestärkte, unabhängige WHO, die sich der welt¬

weiten «Macht profitgetriebener Akteure im
Gesundheitswesen» entgegenstellt und den

Lead bei der Erarbeitung und Überprüfung
internationaler Gesundheitsvorschriften erneut
übernehmen kann.

Im zweiten Teil des Buches widmen sich die

Autorinnen und Autoren den sozioökonomi-
schen Folgen der Pandemie. Hannes Hofbauer

und Andrea Komlosy etwa beschreiben in
ihrem Beitrag «Neues Akkumulationsmodell:
Verhalten und Körper im Visier des Kapitals»,
wie die Stilllegung ganzer Branchen durch den

staatlich verordneten Lockdown als «Schrittmacher

einer Wende menschheitsgeschicht-
lichen Ausmasses» für den Übergang vom
Industriezeitalter «in ein neues kybernetisches
Zeitalter im Sinne einer Mensch-Maschine-

Verbindung» diene (s.79). Mit dem Lockdown
habe das «Geschäftsmodell der Datensammler»

Hochkonjunktur erhalten: «Online-Käufe,

Bestelldienste, Kommunikationsplattformen
und digitale Bezahlsysteme konnten durch

Ausgangssperren und Distanzgebote einen

staatlich verordneten Anschub verbuchen,
der - den Umständen entsprechend - als

alternativlos dargestellt wurde.» Mit der Schliessung

von Schulzimmern und Büros wurde den

Menschen «ein Verhalten aufgezwungen, bei

dem sie notgedrungen Bedürfnisse, Erfahrungen

und Verhaltensweisen offenlegen. Diese

sind der Rohstoff für ein neues Akkumulationsmodell,

das auch nach dem Einüben im
Lockdown den Post-Corona-Alltag bestimmen
wird» (s. 82). Daten als Rohstoff für die Geschäfte

der Zukunft - eine Entwicklung, die mit der

Corona-Pandemie rasanten Aufschwung
erhielt - und uns mehr denn je zu gläsernen und

manipulierbaren Geschöpfen macht.

Ein noch pessimistischeres Bild maltAlfred

J. Noll in seinem Artikel «Seuchenzeit: Der

Staat als <ideeller Gesamtkapitalist>»: Zum
einen erinnere uns das Virus in paradoxer Weise

daran, wie gefährlich die Natur sein könne -
gleichzeitig seien aber die dadurch ausgelöste

196 WIDERSPRUCH 76/21 - JUGEND - AUFBRECHEN, SCHEITERN, WEITERGEHEN



Krise und deren Bewältigung «keine naturhaften

Vorgänge, sondern das Ergebnis politischer
Wertungen und nachfolgender politischer Praxis»

(s.92), schreibt der österreichische Rechtsanwalt

und Publizist. In der Covid-19-Krise hätten

praktisch alle Staaten ihre bisherige Rolle

auf den Kopf gestellt. Statt die Wirtschaft zu
befördern, habe man sie mit dem Lockdown

ausgebremst; um der wirtschaftspolitischen
Gewährleistungspflicht trotzdem nachzukommen,

hätten die Nationalstaaten gleichzeitig
die bis dahin «als unabdingbar gepriesene

Budgetdisziplin über den Haufen geworfen und

sich von allen Lehrsätzen ökonomischer
Vernunft und den Gemeinplätzen neoliberalen

Staatsschuldengeschwätzes gelöst» (s.97). Was

auf den ersten Blick hoffnungsvoll stimmt,
wird jedoch sogleich relativiert. Noll geht
davon aus, dass sowohl die temporäre Suspendierung

persönlicher Freiheiten wie auch die

staatlichen Unterstützungen langfristig zu

einer Verschärfung der Vor-Corona-Situation
führen werden. «Betreffend die Staatsfinanzen

wird sich zeigen, dass das Geld, das jetzt frei-

giebig verteilt wird, wieder zurückgezahlt werden

muss, und dass unter konservativer
Hegemonie rasch daran gegangen werden wird, dort

einzusparen, wo es dem in Aussicht genommenen

Galopp der Wirtschaft nicht unmittelbar

nützt - Bildung, Kultur, Soziales - und die

notwendigen Mittel zur Abwendung der
Klimakatastrophe werden fehlen.» (s.99) Eine düstere

Prognose, welche positive Entwicklungen wie
Nachbarschaftshilfe oder Rückbesinnung aufs

Lokale, die durch den Lockdown einen

Aufschwung erlebten, völlig ausblendet.

Zahlreiche weitere Beiträge gehen nicht nur
mit den staatlich verordneten Zwangsmassnahmen

hart ins Gericht, sondern auch mit der

Haltung der Medien oder mit linken Positionen,

wie Peter Nowak in seinem Artikel mit dem

aufschlussreichen Titel «Die autoritäre
Staatlichkeit und der Konformismus der Linken»

(s.155). Darin ruft er zu einer nüchternen Analyse

der Situation und entsprechenden
klassenkämpferischen Reaktionen auf: «Die
Digitalwirtschaft ist der grosse Profiteur der Krise, er

hat sie aber nicht gesteuert und inszeniert, wie
Kritikerinnen behaupten. Eine verkürzte
Kapitalismuskritik will Verursacher ausmachen,

wo der stumme Zwang der kapitalistischen
Verhältnisse waltet. Es wäre viel gewonnen,
wenn wir uns diese gesellschaftlichen
Zusammenhänge wieder klarmachen würden und

uns nicht als stumme Opfer der Verhältnisse,

sondern als Akteurinnen der Geschichte

begreifen würden.» (s. 163)

Gabriela Neuhaus

REZENSIONEN 197


	Rezensionen

