
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 75

Artikel: Was gehört mir, und wer gehört wem?

Autor: Marti-Brander, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Marti-Brander

Was gehört mir,
und wer gehört wem?

«Einjeder hat, so wie er ist, ein Eigentum an sich selbst,

sonst könnte er nicht er selbst sein.»

Richard Overton, An Arrow against all Tyrants, 1646

Gehört ein Mensch sich selbst? Die Frage ist nicht absurd. So grausam die

Geschichte der Versklavung von Menschen ist, so absonderlich jene ihrer
Rechtfertigungen. Bis heute ist das politische Denken konfrontiert mit der

Frage nach der Rechtmässigkeit privaten Eigentums und der faktischen

Enteignung so vieler Menschen, denen es an elementaren Ressourcen fehlt. Ein

Blick auf die Argumente von Aristoteles, den Levellers - einer tendenziell

egalitären politischen Bewegung im 17. Jahrhundert - und John Locke zeigt,
wie viel Fantasie aufgeboten worden ist, um die Trennung der Menschheit
in zwei Klassen zu legitimieren.

Sklaverei - ein Recht der Natur?
Ist die Versklavung von Menschen rechtens? Aristoteles beruft sich auf ein

Recht der Natur.' Was «von Natur herrscht und beherrscht wird, muss sich

zu seiner Erhaltung zusammenschliessen; denn was mit dem Verstand
weitblickend fürsorgen kann, [...], gebietet despotisch von Natur, was aber mit
dem Körper arbeiten kann, [...], ist von Natur Sklave. Deswegen nützt ein und
dasselbe dem Herrn und dem Sklaven» (Aristoteles, Pol 1,2,1252a). Wer imstande

ist, einem anderen zu gehören, gehört einem anderen (ebd. 1254a). Eine
bemerkenswerte Argumentation, zumal Aristoteles einräumt, selbst ein edler

SCHWERPUNKT 99



Grieche könne, im Krieg besiegt, zum Sklaven werden. Den Sklaven definiert
er als beseeltes Werkzeug und Eigentum des Herrn.

Freiheit, Gleichheit, Eigentum - eine schwierige
Kombination
Eine halbwegs demokratische Bewegung entsteht in England Mitte des

17. Jahrhunderts mit den Levellers. Konsequente Levellers, Gleichmacher,

waren sie nicht, politische Rechte wollten sie ausschliesslich ökonomisch

unabhängigen Männern zugestehen, nicht Lohnarbeiterinnen, Bettlerinnen

und Almosenempfängerinnen. Dies wurde gerechtfertigt mit der

Begründung, ökonomisch Abhängige dürften keine Stimme haben, da sie

ihrem Herrn Untertan und gezwungen seien, dessen politische Interessen zu

vertreten (Macpherson 1973,143). Die Levellers feiern den Ausschluss der Bediensteten

als Sieg der angeborenen Freiheit (ebd. 127). Sie postulieren ein individuelles

Recht auf Eigentum und Freiheit - Eigentum an der eigenen Person

und den eigenen Fähigkeiten, Freiheit als Verfügungsrecht über eigene Güter

und Besitzungen, das Recht, damit zu tun, was den Eignern beliebt, die

Forderung, Besitz nicht zu nivellieren, privates Eigentum nicht anzutasten
und kein Gemeineigentum zu schaffen. «Das Individuum hat nicht nur das

Eigentum an seiner Person und seinen Fähigkeiten [...], vielmehr ist es dieses

Eigentum, dieser Ausschluss anderer Menschen, was den Menschen erst

zum Menschen macht.» «Ein jeder hat, so wie er ist, ein Eigentum an sich

selbst, sonst könnte er nicht er selbst sein», so formulierte es der Leveller
Overton (ebd. 161-163). Die Natur hat jedem Individuum ein unantastbares

Eigentum gegeben. Menschen sind gleich geboren, haben Anspruch auf
gleiches Eigentum und gleiche Freiheit. Die hehren Grundsätze beziehen sich

wohlverstanden nicht auf die Besitzlosen, diese sind einverleibt in den

Herrn, ihre Arbeitskraft haben sie veräussert, fortan ist sie wie ihr Stimmrecht

in derjenigen des Herrn enthalten (ebd. 168 f.).

Crawford Brough Macpherson legt in The Political Theory ofPossessive

Individualism (1962) anhand der Analyse des politischen Denkens der Levellers

und Lockes dar, wie widersprüchlich die frühliberale Theorie ist, da sie mit
dem unterstellten Zusammenhang von Individualität und Privateigentum
nicht zurande kommt. Das Individuum wird verstanden als Eigentümer
seiner Person und seiner Fähigkeiten, der Gesellschaft schuldet es nichts.
Frei ist es in dem Masse, wie es vom Willen anderer unabhängig ist (ebd. 15).

Als Selbsteigentümer ist der einzelne Mensch der Gesellschaft gegenüber,

100 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



abgesehen von der Respektierung der Gesetze, zu nichts verpflichtet.
Individualität kann jedoch nur durch Akkumulation von Eigentum erlangt, folglich

nur von Wenigen auf Kosten Vieler verwirklicht werden (ebd. 286-289).

Gott - Arbeit - Eigentum
John Locke gilt als Begründer des Liberalismus. Ihm zufolge lehrt die
Vernunft, «dass niemand einem anderen, da alle gleich und unabhängig sind,

an seinem Leben und Besitz, seiner Gesundheit und Freiheit Schaden zufügen

soll. Denn alle Menschen sind das Werk eines einzigen [...] weisen Schöpfers

[...]. Sie sind sein Eigentum, da sie sein Werk sind, und er hat sie geschaffen,

so lange zu bestehen, wie es ihm, nicht aber wie es ihnen untereinander

gefällt. Und da sie [...] alle zur Gemeinschaft der Natur gehören, so kann

unter uns auch keine Rangordnung angenommen werden» (Locke 1977,11, §6).

Politik beschränkt sich auf den Schutz privaten Eigentums, politisch partizipieren

können nur Grundeigentümer. Macpherson weist daraufhin, dass

Lockes Theorie nicht individualistisch, sondern kollektivistisch ist. Die
Gemeinschaft setzt sich als Kollektiv für den Schutz der Eigentumsrechte ein.

Die Mehrheit ist souverän, das Individuum unter der Herrschaft der
besitzbürgerlichen Mehrheit faktisch rechtlos.2 Bezüglich der Rechtmässigkeit der
Sklaverei ist Lockes Argumentation widersprüchlich: Kein Mensch darfsich,

als Eigentum Gottes, zum Sklaven eines anderen machen, wohl aber darf
ein Bürger Menschen zu Sklavinnen degradieren, die in einem «gerechten

Krieg» gefangengenommen wurden und im Zustand der Sklaverei weder zu

Eigentum fähig noch Teil der bürgerlichen Gesellschaft sind, «da deren
Endzweck die Erhaltung des Eigentums ist» (ebd., 11 §85). Lohnarbeiter sind rechtlich

frei, doch ihre Freiheit ist illusorisch. Dass, wer arbeitet, so gut wie
nichts besitzt, widerspricht nicht dem Naturrecht. Der Lohnarbeiter besitzt

so viel Eigentum, wie er für die Selbsterhaltung benötigt, er ist frei, seine

Arbeitskraft zu verkaufen. Da es ihm an Verstand mangelt, ist er kein

vollwertiges Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft. Durch die Zwangslage seines

Standes geknechtet, wird sein Leben völlig durch den Erwerb des

Lebensunterhalts beansprucht. Er kommt auf keinen grünen Zweig, lebt
notgedrungen von der Hand in den Mund. Was er verdient, reicht knapp fürs
Überleben, dennoch wird kein Unglück ihn dazu bringen, sich gegen die
Reichen zu erheben, so versichert Locke seinen vermögenden und müssigen

Mitbürgern (Locke 1963 [1823], 23 t, 71). Er ist überzeugt, die Armen könnten arbeiten,

wenn sie nur wollten. Die Ursachen wachsender Armut lägen weder in
der Knappheit der Lebensmittel noch im Mangel an Arbeitsmöglichkeiten,

SCHWERPUNKT 101



einzig im Nachlassen der Disziplin und in der Korruption der Sitten. Es gelte,

den Ausschweifungen ein Ende zu setzen, die parasitären Armen zur Arbeit

zu zwingen, damit die Fleissigen sie nicht mehr unterstützen müssen (Locke

1997,184f.). Der Egalitarismus Lockes ist unglaubwürdig, das «liberale»
Selbstverständnis von Freiheit und Gleichheit weiss er nur dadurch aufrechtzuerhalten,

dass er einer Mehrheit der Menschen die Autonomie abspricht.
Seine Rezepte für den Umgang mit arbeitslosen Personen sind alles andere

als human. Eingesperrt in Arbeitshäuser, sollen sie zwangsmässig Schwerarbeit

leisten, Kinder über drei Jahren mit ihrer Arbeit mehr verdienen, als

sie kosten. Arbeitslosigkeit habe keine ökonomischen Ursachen, sondern
erkläre sich aus fehlender Disziplin und Korruption der Sitten. Der arbeitenden

Bevölkerung standen in England keine politischen Rechte zu, vielmehr

galt sie als blosse Besitzerin von Arbeitskraft, die im Dienste der Interessen

der Nation stand. Das Volk war eine kostbare, ökonomisch wertvolle Ware,

Rohmaterial, das der Staat zu formen und verbessern hatte - Eigentum des

Staats oder der Klasse der Grundeigentümer (Macpherson 1973,251,257).

Wie kommt es aber, dass ein Volk sich aufspaltet in Eigentümer und
Habenichtse? Gott hat die Welt den Menschen gemeinsam übertragen, um
sie zum grössten Vorteil und zur Annehmlichkeit ihres Lebens zu nutzen, so

weiss Locke. Weil die Früchte der Natur den Menschen zu ihrem Gebrauch

verliehen wurden, muss es möglich sein, sich diese anzueignen. Denn nur
was ausschliesslich einem Menschen gehört, kann ihm von Nutzen sein.
Jeder Mensch hat ein Eigentum an seiner Person und den Produkten seiner

Arbeit. Die Aneignung eines natürlichen Guts beruht auf Arbeit, der

Hinzufügung von etwas eigenem, wobei diese Eigenleistung ein Recht begründet
und das gemeinsame Recht der anderen ausschliesst. Das Recht auf Eigentum

gilt indessen nicht unbeschränkt. Menschen dürfen nur so viel an
Gütern anhäufen, wie sie gebrauchen können, so viel Land besitzen, wie sie

kultivieren, die Aneignung darf niemandem zum Nachteil gereichen. Als

Gott die Welt den Menschen zum gemeinsamen Besitz gab, befahl er ihnen

zu arbeiten, sich die Erde zu unterwerfen. Die Aneignung eines Stücks Land

gereichte niemandem zum Schaden, es gab genug Land für alle, zumindest

in den «ersten Zeiten der Welt». Doch die Zeiten haben sich gewandelt, die

Erfindung des Geldes und die stillschweigende Übereinkunft der Menschen,

ihm einen Wert beizumessen, hat die Regel, wonach ein Mensch sich nur so

viel aneignen darf, wie er nutzen kann, hinfällig gemacht. Gott gab die Welt
den Menschen gemeinsam, aber nicht mit der Absicht, sie solle Gemeingut
bleiben. Er gab sie dem Fleissigen und Verständigen zur Nutzniessung, nicht
dem Zänkischen und Streitsüchtigen für seine Launen und Begierden (Locke

102 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



1977, il §34). Obgleich die Verteilung der Dinge zum ungleichen Privatbesitz
nicht im Gesellschaftsvertrag festgehalten ist, geht sie auf eine stillschweigende

Einwilligung zurück (ebd. §34,36). Locke blieb nicht verborgen, dass

Land knapp wurde. Allen Menschen steht ein Anteil am ursprünglichen
Gemeingut zu, es handelte sich folglich bei jeder Landnahme um eine partielle
Enteignung der Gemeinschaft, die sich letztlich auf die Gemeinschaft der
Habenichtse reduziert. Wieso wird diese Zustimmung nach der Einführung
des Gelds obsolet? Lockes Leistung war es, das Eigentumsrecht zunächst
aufnatürliches Recht und natürliches Gesetz zu gründen und dann alle dem

Eigentumsrecht vom natürlichen Gesetz auferlegten Beschränkungen
aufzuheben (Macpherson 1973,225-229). Mit der stillschweigenden Zustimmung ist
gemeint: Weil alle Menschen der Einführung des Geldes stillschweigend
zugestimmt haben, darf niemand sich beklagen, wenn sie/er schlecht
wegkommt. Locke war bewusst, dass das wichtigste Objekt der Aneignung Land
ist und dies Gut sich verknappen musste. Wenn tatsächlich allen Menschen

ein Anteil am ursprünglichen Gemeingut zusteht, kommt jede Besitznahme

von Grund und Boden einer Enteignung gleich. So viel Land ein Mensch
kultiviert, so viel ist sein Eigentum, wie Locke festhält.

Doch wer arbeitet eigentlich? Jeder Mensch hat ein Eigentum an seiner

Person, der Arbeit seines Körpers und des Werks seiner Hände. Was er dem

natürlichen Zustand entrückt, macht er kraft Hinzufügung eines Eigenen zu
seinem Eigentum, das andere Menschen nicht im Namen des Gemeineigentums

beanspruchen können. Wer seinen Knecht Torf stechen lässt, hat
Anspruch darauf, diese Arbeit als seine eigene zu betrachten und deren
Produkt zu besitzen, er hat sich den Knecht mitsamt seiner Arbeitskraft einverleibt.

Das Recht auf Subsistenz wird durch die ungleiche Bodenverteilung
nicht infrage gestellt, die Landlosen können sich als Tagelöhner ihren
Lebensunterhalt verdienen. Nur wer Besitz hatte, konnte Mitglied der
Gesellschaft und damit berechtigt sein, die Regierung zu kontrollieren. Dass

Lockes Idee unüberwindlicher Klassenunterschiede seiner Idee der Gleichheit

widerspricht, hat ihn offensichtlich nicht gestört. Es gibt in seiner Sicht

durchaus eine Rangordnung zwischen den Menschen, die Freiheit bleibt
Privileg der Eigentümer, die Armen werden in Arbeitshäuser gesperrt und

zu harter Arbeit gezwungen; was schliesslich die Sklaverei betrifft, so hat
Locke bekanntlich am Sklavenhandel verdient. Dies ist die gloriose Geburt
des Liberalismus. Nicht die Freiheit des Individuums gilt als höchster Wert,
sondern sein Eigentum.

Wie Robert Castel und Claudine Haroche in Propriétéprivée, propriété
sociale, propriété de soi darlegen, ist im Individualisierungsprozess im

SCHWERPUNKT 103



17-Jahrhundert das Individuum als Eigentümer verstanden worden, der
Habenichts gilt nicht als Individuum. In den Debatten der Französischen
Revolutionäre wird offensichtlich, dass der nützlichste und zahlreichste Teil der

Bürgerinnen, die arbeitende Bevölkerung, von den Bürgerrechten
ausgeschlossen ist (Castel/Haroche 2001, 42 t). Was das Individuum auszeichnet, ist
seine Autonomie, die Handlungs- und Wahlfreiheit, die Unabhängigkeit von
anderen. Dass Lohnabhängige Eigner ihres Körpers und ihrer Fähigkeiten
sind, versteht sich, doch sind sie in Situationen der Abhängigkeit gezwungen,
mit ihrer Persönlichkeit, ihrem Körper, ihrer Gesundheit zu bezahlen. Ihre

Existenzmöglichkeiten hängen davon ab, ob ihnen eine andere Art von
Eigentum zusteht, Castel spricht von sozialstaatlichen Institutionen (ebd., 75-79).

Rechtslibertäre und marxistische Anschlussstellen
Der US-amerikanische Philosoph Robert Nozick (1938-2002) knüpft direkt
an bei Lockes Theorie. Der Staat ist ihm zufolge legitim, wenn er sich darauf
beschränkt, Leben, Freiheit, Eigentum, Sicherheit und Vertragsfreiheit seiner

Bürgerinnen zu schützen. Die Umverteilung von Gütern verletzt die

Naturrechte der Menschen und erniedrigt sie zu Mitteln zum Zweck fremder
Interessen. Der Selbsteigner ist anderen nichts schuldig. Gemäss den von
Nozick definierten Prinzipien der Gerechtigkeit ist Privateigentum dann
gerecht, wenn Aneignung oder vertragliche Übertragung gerecht sind, wenn
also Gewalt, Drohung, Täuschung und Ähnliches nicht im Spiel sind. Die

ursprüngliche Verteilung ist gerecht, wenn die Lage anderer, die das betreffende

Gut nicht mehr frei nutzen können, nicht verschlechtert wird und die

Tauschpartner dem Tausch freiwillig zustimmen (Nozick 1974). Es handelt sich

um eine normative Theorie. In der zeitgenössischen normativen politischen
Philosophie wird eine solche Position als rechtslibertär - im Gegensatz zu
neoliberal - definiert. Nozick fordert einen «Minimalstaat», der praktisch
keine Interventions- und Regulierungsrechte hat. In der Praxis unterscheiden

sich Neoliberalismus und Rechtslibertarismus kaum, in beiden Fällen

geht es um eine Legitimation des Kapitalismus. Dass die gigantischen
Aneignungen von Land durch die Siedler und die Enteignung der ursprünglichen

Einwohnerinnen Süd- und Nordamerikas alles andere als gerecht
waren, nimmt Nozick zwar zur Kenntnis, doch wie soll man nach so langer Zeit

Kompensationen rechtfertigen...?
Was ist nun unter self-ownership zu verstehen? Unvereinbar damit sind

Einkommenssteuern, Profitabschöpfung, jede Art gesellschaftlicher
Umverteilung. Nozick unterschlägt, dass die Produkte menschlicher Arbeit sich nie

104 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



ausschliesslich individueller Leistung, sondern der Nutzung vorhandener
Ressourcen und der Kooperation unzähliger Menschen verdanken. Jede

Verpflichtung monetärer Art hält er für Zwangsarbeit und Sklaverei. Der No-

zick'sche self-owner bläht sich ungebührlich auf, indem er ganz im Sinne von
Locke von einem ursprünglichen Gemeineigentum ausgeht, von dem die
Geschicktesten sich so viel aneignen dürfen, wie sie vermögen. Auf allgemeine

Zustimmung oder kompensatorische Massnahmen sind sie nicht verpflichtet.
Der marxistische Philosoph Gerald Cohen (1941-2009) sieht in Nozick

den wichtigsten Repräsentanten einer rechtslibertären Ideologie, deren

Grundlage der Anspruch auf Selbsteigentum ist: Jeder Mensch ist legitimer
Eigner seiner Person und Fähigkeiten. Er ist frei, seine Fähigkeiten zu
gebrauchen, solange er anderen Menschen nicht schadet, darf aber nicht

gezwungen werden, ihnen zu helfen (Cohen 1985,1995). Rechtslibertäre glauben
nicht nur daran, dass sie sich selbst gehören, sondern dass sie berechtigt
sind, sich beliebig viele Ressourcen aneignen zu dürfen. Die Verbindung von

Selbsteigentum und ungleicher Verteilung natürlicher Ressourcen führt
unvermeidlich zur Ungleichheit der Bedingungen. Ungleichheit wäre in einer
minimalstaatlichen Ordnung laut Cohen moralisch geschützt, während die

Absicht, Gleichheit der Bedingungen zu fördern, eine inakzeptable
Rechtsverletzung wäre. Es wäre ihm zufolge zu überprüfen, ob die weniger Vermögenden

gleiche Rechte wie die Vermögenden haben, sich jene Ressourcen

anzueignen, die ihnen die Kontrolle über ihr eigenes Leben ermöglichen.
Laut Nozick sind Umfang und Wesen der Freiheit abhängig vom
Selbsteigentum, nicht von der Freiheit. Aus diesem Grund hat er laut Cohen kein

Verständnis für die Unfreiheit der arbeitenden Menschen, die nur ihre

Arbeitskraft besitzen.

Die obigen Ausführungen geben eine Vorstellung von der normativen

Argumentationsweise der angloamerikanischen Philosophie. Von Interesse

ist die Position von Cohen, der als Marxist die Frage stellt, inwiefern das

Konzept der self-ownership für das marxistische Denken relevant sein

könnte. Marx war der Ansicht, die ursprüngliche Akkumulation von Kapital
bewirke die Expropriation der unmittelbaren Produzentinnen, die Auflösung

des selbsterarbeiteten Privateigentums. Dieses ist Grundlage des

Kleinbetriebs, der wiederum notwendige Bedingung ist für die Entwicklung
der gesellschaftlichen Produktion und der freien Individualität des Arbeiters

(mew 23,789). Es handelt sich hier aber nicht um self-ownership im Sinn

von Locke und Nozick, Marx versteht individuelles Eigentum als Voraussetzung

von Selbstbestimmung, Selbsttätigkeit und persönlicher Perfektionierung.

Man kann aber verstehen, weshalb Cohen das Prinzip vor dem Hinter-

SCHWERPUNKT 105



grund der marxistischen Theorie analysieren will. Den Prozess der

ursprünglichen Akkumulation hat Marx als Prozess der materiellen
Enteignung immer grösserer Menschenmassen analysiert. Es handelt sich

dabei um die Enteignung von Land, Produktionsmitteln, Fähigkeiten, um
den Diebstahl von Lebenszeit, um die Enteignung von Fähigkeiten und
selbstbestimmten Handlungsbereichen, um die Vorenthaltung von
lebenswichtigen Ressourcen und medizinischer Versorgung. Der proletarische
self-owner hatte von Anfang an schlechte Chancen. Will man, dass alle

Mitglieder der Gesellschaft über ein hinreichendes Mass an Autonomie verfügen,

dies war ja ursprünglich das Ideal des Liberalismus, muss das Prinzip
des Selbsteigentums beschränkt werden. Für die Sicherung und Erweiterung

individueller Autonomie ist es kein probates Mittel.
Was folgt aus diesen Erörterungen? Ganz einfach eine Umkehrung der

Rollen. Lobredner des Kapitalismus sind offensichtlich besessen von massiven

Verlustängsten, sie fürchten, alle Welt wolle ihnen etwas wegnehmen.
Marx dagegen sieht im Kapitalismus den Zerstörer einer Produktionsweise,
die auf individueller Freiheit und Entfaltung der Fähigkeiten beruht. Wie die

Genealogie des Besitzindividualismus zeigt, hat dieser Liberalismus zur realen

Freiheit der Menschen ein gespanntes Verhältnis.

Anmerkungen

i Unter Naturrecht versteht man Rechte, die
allen Menschen aufgrund ihrer «Natur», also
ihres Wesens, ihrer Bedürfnisse und Fähigkeiten

zukommen. Aristoteles gesteht den
Sklavinnen keine allgemein menschliche
Natur zu.

2 Rein zahlenmässig müsste hier von einer
Minderheit die Rede sein, dann könnte
Locke aber seinen Mythos der egalitären
Eigentümergemeinschaft nicht mehr
aufrechterhalten.

Literatur
Aristoteles, 1991: Werke in deutscher Überset¬

zung, Bd. 9: Politik. Darmstadt

Castel, Robert / Haroche, Claudine, 2001:
Propriété privée, propriété sociale, propriété de
soi. Paris

Cohen, Gerald Allan, 1985: Nozick on
Appropriation. In: New Left Review I (150).
newleftreview.org/issues/I150/articles/
g-a-cohen-nozick-on-appropriation
(Abfrage 4.8.2020)

Cohen, Gerald Allan, 1995: Self-ownership,
freedom and equality. Cambridge

Locke,John, 1977: Zwei Abhandlungen über
die Regierung. Frankfurt a. M.

Locke.John, 1963 [1823]: The Works ofJohn
Locke, vol. 5. Aalen

Locke, John, 1997: Political Essays, ed. by M.
Goldie. Cambridge

Locke, John, 2002: Writings on Religion, ed. by V.

Nuovo. Oxford

MEW 23: Marx, Karl / Engels, Friedrich 1988:
Das Kapital, Bd. 1. In: Marx, Karl / Engels,
Friedrich: Werke, Bd. 23. Berlin

Macpherson, Crawford Brough, 1973: Die poli¬
tische Theorie des Besitzindividualismus.
Frankfurt a. M. [The Political Theory of
Possessive Individualism, Oxford University
Press, 1962]

Nozick, Robert, 1974: Anarchy, State and Utopia.
Oxford

106 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL


	Was gehört mir, und wer gehört wem?

