
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 75

Artikel: Generativität, Geschlecht und Gesellschaft - revisited

Autor: Schutzbach, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franziska Schutzbach

Generativität, Geschlecht
und Gesellschaft - revisited

An der UN-Bevölkerungskonferenz von Kairo im Jahr 1994 wurden
bevölkerungspolitische Zwangsmassnahmen1 offiziell abgeschafft und verboten.
Verabschiedet wurde die Agenda der Reproduktiven Gesundheit und Rechte,

die erstmals Fortpflanzung (Generativität2) auf die Basis von Menschenrechten

stellte. Frauen sollten von nun an selbst über ihre reproduktive
Gesundheit sowie darüber bestimmen, wann und wie sie Kinder bekommen.
Die Agenda von Kairo ist bis heute richtungsweisend für die UNO-Mitglie-
derländer bei der Gestaltung ihrer (Gesundheits-)politik zu den Themen

Fertilität, Schwangerschaft, Geburt, Abtreibung, Verhütung, Reproduktionstechnologien

und so weiter. Die Agenda war - trotz wichtiger Errungenschaften

- nicht unumstritten3 und blieb etwa anschlussfähig für
geburtensteuernde Ziele (Schultz 2006). Schultz beschreibt den Fokus der Programme
auf Gesundheit als einen Paradigmenwechsel, der biopolitische Makroziele

wie zum Beispiel Geburtensteuerung unsichtbar machte, weil diese von nun
an in die individuellen Entscheidungen von Individuen hinein verlagert
wurden. So würden Frauen im globalen Süden mit der Botschaft adressiert,
dass es für sie gesünder wäre, weniger Kinder zu bekommen. Anders
ausgedrückt: Die Agenda von Kairo machte Antinatalismus mit dem Argument
der Gesundheit und Selbstbestimmung legitimierbar.

Generativität, Geschlecht und Mutterschaft
In meiner Dissertation (2020) untersuche ich, wie die Konzepte von Kairo ab

2001 im europäischen Raum durch die Weltgesundheitsorganisation (WHO,

Büro Europa) implementiert und für die spezifisch europäischen Bedürfnisse

adaptiert wurden. Stark verkürzt, bin ich unter anderem zu den folgen-

SCHWERPUNKT 81



den Erkenntnissen gelangt: Themen der Generativität werden im Zuge des

WHO-Framings erstens noch stärker als in der Kairo-Agenda vergesundheit-
licht, politische reproduktive Rechte finden kaum noch Erwähnung. Der
Fokus auf Gesundheit und Risikokalkulationen koppelt reproduktive
Selbstbestimmung stark an die Frage, wie Individuen gesundheitlich richtig handeln
können. Dieser individualisierende Zugang generiert gleichzeitig und quasi
durch die Flintertür normative Vorstellungen darüber, wessen Verhalten

richtig ist, wessen Generativität gewollt und welche es nicht ist. Zweitens
wird Generativität feminisiert. Die WHO-Programmatik konstruiert einen
scheinbar natürlichen Verweisungszusammenhang zwischen Generativität,
Weiblichkeit und Mutterschaft. Generativität wird zur Frauensache
gemacht.

Konstruiert wird - etwa in den Programmabschnitten zu Safe Motherhood

- ein inhärenter Zusammenhang zwischen Schwangerschaft,
Mutterschaft/Muttergefühlen und Weiblichkeit. Wer schwanger ist, ist auch
automatisch Mutter und Frau. Aus dem Blick gerät, dass Menschen sich zu sehr

unterschiedlichen Zeitpunkten einer Schwangerschaft als «Mütter»
wahrnehmen. Manche auch gar nicht - sei es, weil sie beispielsweise als Leihmütter

tätig sind, sei es, weil eine Schwangerschaft ungewollt ist oder es sich bei
den Schwangeren um Trans-Personen handelt. Ferner verbinden die WHO-

Programme Motherhood eng mit dem Thema Säuglingssterblichkeit.
Dadurch wird die Verantwortung für Neugeborene an diejenigen gebunden, die

schwanger sind. Insgesamt verhandeln die WHO-Programme den
Zusammenhang zwischen Generativität, Mutterschaft, Weiblichkeit und Sorgearbeit

als eine unauflösbare und damit naturalisierte Verknüpfung, die
scheinbar jenseits von historischen, gesellschaftlichen oder ökonomischen
Verhältnissen steht. Fortgesetzt wird damit auch ein tradiertes Verhältnis

von privater und öffentlicher Sphäre, in dem Generativität einerseits als

«Frauensache» individualisiert und auf das Private reduziert und gleichzeitig

zum Gegenstand öffentlicher Intervention und Regulierung gemacht
wird. Unterstrichen wird aber auch die Unterteilung in eine produktive und
eine reproduktive Sphäre und eine damit einhergehende geschlechtliche
Arbeitsteilung.

Meine WHO-Untersuchung bildete den Ausgangspunkt, mich kritisch
mit der Verkettung von Gebärfähigkeit-Weiblichkeit-Mutterschaft zu befassen

und dabei die verschiedenen feministischen und geschlechtertheoretischen

Perspektiven zu dieser Thematik zu befragen. Deutlich wurde, dass es

zwar vielfältige Ansätze gibt, diese Verkettung, deren Geschichte und
Machtstruktur zu analysieren und zu kritisieren, dass aber das Problem, das

82 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



kritisiert werden soll, nicht selten wiederholt wird. So subsumieren etwa
materialistisch-feministische Ansätze die Thematik der Generativität - also

die effektive Produktion von Menschen und die damit verbundenen somatischen

Ausgangslagen (Gebärfähigkeit und so weiter) - oft unter Sorgearbeit
(Mesner 2010). Auf diese Weise bleiben Körperprozesse gesellschaftstheoretisch

unsichtbar und werden erneut im Bereich des Vorgesellschaftlichen,
letztlich in der Natur belassen und dadurch ausbeutbar.4

Sogenannte konstruktivistische Ansätze dagegen konzipieren die

Gleichsetzung von Gebärfähigkeit und Weiblichkeit als historisch,
gesellschaftlich geworden oder als ideologisch konstruiert. Allerdings belässt auch

die Vorstellung, Ideologien würden sich auf Körperprozesse einfach
überstülpen, Körperlichkeit im Bereich der Natur. Ideologie und Körperprozesse
werden unterschieden, Körper erscheinen als von Ideologien abgetrennt
und werden erneut in einen vorgesellschaftlichen Bereich der Natur
abgespalten (Heitzmann 2019; Maihofer 1995). Auch diese Perspektive reproduziert ein
Stück weit die patriarchale Logik, die sie eigentlich überwinden will, nämlich

die Abspaltung, Abwertung und Ausbeutung von Körperlichkeit. Meine
These ist: In den meisten bisherigen Ansätzen bleiben Generativität und die

mit ihr verbundenen Körperprozesse untertheoretisiert. Damit bleibt ein
Kern gesellschaftlicher und kapitalistischer Macht - und Herrschaftsverhältnisse,

für den die Kontrolle der Reproduktionsfähigkeit unabdingbar ist,

unangetastet. Im Folgenden werde ich versuchen, ein materialistisch-queer-
feministisches Instrumentarium zu skizzieren, mit dem Gebärfähigkeit aus

der vorgesellschaftlichen Sphäre herausgelöst und zum Gegenstand
gesellschaftstheoretischer und politischer Reflexion gemacht werden könnte.

Materialistisch-feministische Reflexionen
Die WHO-Diskurse unterstreichen die Trennung zwischen einer privaten
Sphäre der Reproduktion beziehungsweise Generativität und einer öffentlichen

Sphäre der Produktion. Sie verstetigen damit eine bürgerlich-kapitalistische

geschlechtliche Arbeitsteilung, bei der reproduktive Arbeit als

unbezahlte, weibliche Privatdomäne jenseits von Marktwirtschaft und Politik
erscheint. Diese Trennung ist von materialistisch-feministischen Theorien
als zentrale Schaltstelle kapitalistischer Ökonomie beschrieben worden:

Reproduktion wird zum weiblichen Lebenszusammenhang gemacht und in
einen individualisierten, scheinbar natürlichen und vorgesellschaftlichen
Raum abgespalten. Auf diese Weise kann reproduktive Arbeit als unsichtbare

und unbezahlte Bedingung des Marktes gesellschaftlich und ökono-

SCHWERPUNKT 83



misch angeeignet werden. «Weibliche» Produktivität geht als nichtbewer-
tete reproduktive Leistung in die ökonomische Wertschöpfung ein und wird
akkumulierbar.

Federici (2019) hat die historische Akkumulation aus der Perspektive der

Konsequenzen untersucht, die sie für Frauen, den Körper und die Produktion

der Arbeitskraft (Generativität) hatte. Sie beschreibt zwei Prozesse:

1. Die Konstituierung der reproduktiven Arbeit als Frauensache und als

eigenständige gesellschaftliche Sphäre, die scheinbar ausserhalb der
ökonomischen Verhältnisse liegt und damit ökonomisch wie kulturell entwertet
wird. 2. Die Institutionalisierung der staatlichen Kontrolle über die weibliche

Sexualität und Fortpflanzungsfähigkeit durch die Kriminalisierung
von Abtreibung und die Einführung eines Systems der Überwachung und

Bestrafung, «was buchstäblich zur Enteignung der Körper von Frauen führt»
(Federici 2019,40). Beide Entwicklungen sind Federici zufolge nicht einmalig,
sondern charakteristisch für jede historische Epoche, in der sich kapitalistische

Verhältnisse ausdehnen. Sie haben zur Folge, dass die reproduktive
Arbeit aus der Sphäre der ökonomischen Verhältnisse verbannt und ihre
Ausbeutung naturalisiert wird. Dieser Zugriff «auf den weiblichen Körper und
seine reproduktiven Fähigkeiten» schafft die Grundlage für eine bestimmte

«Regulierung der Flumanressourcen» (Federici 2019,41). Federici zufolge handelt

es sich um einen biopolitischen Eingriff und einen Beitrag zur Kapitalakkumulation

- wenn man zu dieser auch die Vermehrung der Menschen zählt.

Mit diesen Ansätzen lassen sich zwar Naturalisierung, Feminisierung
und Aneignung beziehungsweise Ausbeutung von Gebärfähigkeit feststellen

und kritisieren. Aber reicht das? Wie eingangs erwähnt, wiederholt eine

solche Kritik ein Stück weit das Problem, das sie kritisiert: Es wird kein
theoretisches Angebot gemacht, wie die Gleichsetzung von Generativität und
Weiblichkeit aufgelöst werden könnte, wie genau wir anders, weniger essen-

zialistisch über die somatische Dimension der reproduktiven Arbeit, über

generative Körperprozesse nachdenken könnten. Mangels einer solchen

Alternative bleibt die Verortung der Generativität als vorgesellschaftlicher
Bereich unangetastet. Vorausgesetzt wird stets eine vorgängige Existenz

von Männern und Frauen, die in einer körperlichen, auf Fortpflanzung
beziehungsweise auf «reproduktive Fähigkeit» (Federici) bezogenen Zwei-

geschlechtlichkeit begründet ist. Es wird dadurch etwas gesellschaftstheoretisch

höchst Voraussetzungsvolles angenommen, nämlich die Zweiteilung

der Menschheit in Männer und Frauen als gegebener Ausgangspunkt
für Gesellschaftstheorie (Meissner 2011,551).

84 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



Generativität und Geschlecht - gesellschaftstheoretisch
revisited
Aus meiner Sicht wäre ein wichtiger Schritt zur Überwindung dieser
naturalistischen Prämissen eine Beschäftigung mit der somatischen Dimension
der Generativität. Wie Landweer (1994) und Schrupp (2019) bin ich der Auffassung,

dass wir tatsächlich über Generativität an der Trennlinie zwischen

Menschen, die schwanger werden und gebären (können), und denjenigen,
die dies nicht tun, reflektieren müssen. Dabei ginge es aber darum, diese

somatische Differenz zu thematisieren, weil sich aus ihr gerade keine sozialen

Zuschreibungen oder Arbeitsteilungen ableiten lassen. Es ginge darum,
geltend zu machen, dass diese Differenz eine Rolle spielt und gesellschaftstheoretisch

berücksichtigt werden muss, dass sie eben gerade nicht Natur
bedeutet. Gerade weil generative Differenz nicht einfach Natur, sondern
immer schon sozial vermittelt ist, erfordert sie einen konsequent gesellschaftstheoretischen

undpolitischen Umgang mit ihr.

Unsere Gesellschaft teilt ihre Mitglieder, wie auch die WHO-Diskurse

zeigen, gemäss ihrem möglichen jeweiligen Beitrag zur Generativität ein. So

werden jene, die gebärfähig sind, Frauen genannt, während jene, die nicht
gebären, als Männer gelten. Der generative Unterschied macht esperse aber

nicht notwendig, dass die Gesellschaft gemäss einer zweigeschlechtlichen
Ordnung organisiert ist. Trotzdem ist die generative Differenz eine Grundlage,

auf der Zweigeschlechtlichkeit stets sozial wieder relevant gemacht
und bestimmte (Geschlechter-)Mythen immer wieder von neuem hervorgebracht

werden (Landweer 1994,156). Und die mithin auch eine kapitalistische
Arbeitsteilung und nicht zuletzt Ausbeutung von Generativität und Sorgearbeit

begründet.
Anders gesagt: Aus körperlichen Faktoren leiten sich zwar keine

Automatismen ab, gleichwohl spielen diese eine Rolle bei der Frage, wie eine
Gesellschaft sich organisiert und wie Vergeschlechtlichungsprozesse ablaufen.

Der Umstand, dass Schwangerschaft von vielen als Merkmal für Weiblichkeit

definiert und erfahren wird, ist zwar biologisch nicht notwendig, ist
aber auch nicht unabhängig von somatischen Voraussetzungen. Die
geschlechtliche Differenzierung steht, wie ich argumentieren möchte, in
einem Zusammenhang mit dem Umstand, dass nur manche Menschen in
einem bestimmten Alter Kinder gebären können, während andere dies nicht
können. Wäre Gebärfähigkeit anders verteilt, gäbe es andere

Unterscheidungspraxen.

Es stellt sich zum Beispiel die Frage, ob Schwangerschaft mit Weiblichkeit

verknüpft würde, wenn alle Menschen zu jedem Zeitpunkt ihres Lebens

SCHWERPUNKT 85



Kinder gebären könnten. Oder: wenn Menschen zwischen acht und zwölf
Jahren schwanger werden könnten, würden diese womöglich ebenso wenig
als «weiblich» oder «mütterlich» definiert und würden sich auch nicht als

solches fühlen. Klar wäre auch, dass diejenigen, die gebären, sich nicht
hauptverantwortlich um ein Baby kümmern, weil sie das nicht könnten. Es

bräuchte andere Lösungen, das heisst von einer solchen somatischen

Ausgangslage her könnte nicht darauf geschlossen werden, wer sich um Babys

kümmert. Der Umstand also, dass bestimmte Menschen schwanger werden
können und andere nicht, spielt eine Rolle und muss berücksichtigt werden.

Wenn wir diese Differenz theoretisch wie politisch nicht aktiv verhandeln,
werden aus ihr herrschaftsförmige Praxen abgeleitet und durch sie Ausbeutung

legitimiert. Meines Erachtens ginge es darum, eine queerfeministische
Perspektive zu entwickeln, die generative Unterschiede theoretisch und
damit gesellschaftspolitisch ernst nimmt, damit sie als Grundlage für
bestimmte (Geschlechter-)Mythen gerade aufgelöst werden. Zugespitzt
gesagt: Wir müssen uns mit Natur beschäftigen, damit wir Natur als

Herrschaftsinstrument überwinden können.

Heitzmann (2017) entwickelt eine soziologische Theorie der Generativi-

tät, in der sie die Gleichsetzung Generativät Frau als eine soziale Praxis im
Anschluss an Bourdieu (2009) fasst. Dabei beinhaltet diese soziale Praxis in
Heitzmanns Definition mehr als eine Inkorporierung von Ideologien.
Vielmehr dockt die Inkorporierung von Ideologien auch an Körperliches an,

zum Beispiel an generative Differenz. Heitzmann bezieht sich auf einen
Begriff des Körperlichen, der Körperlichkeit nicht als Natur konzipiert, also

nicht als vorgesellschaftlich, sondern als immer schon sozial. Anders
ausgedrückt, existiert Körperlichkeit nicht für sich genommen, sondern ist immer
schon Ausdruck von Sozialität (2017,89).

Wenn wir also sagen, dass die Gleichsetzung von Gebärfähigkeit
Weiblichkeit/Mutterschaft Bezug nimmt auf oder interagiert mit einer
körperlichen generativen Differenz, dann bedeutet das: Auch diese körperliche
Differenz ist immer schon durch Geschlechternormen (Ideologie) und
andere kulturelle und historische Deutungen bestimmt. Dass unsere Gesellschaft

Gebärfähigkeit und Weiblichkeit gleichsetzt, dockt an einen somatisch

bedingten Unterschied zwischen Menschen an. Gleichzeitig existiert
dieser Unterschied aber nicht vorgesellschaftlich, sondern nur durch
beziehungsweise wegen bestimmter vorherrschender Geschlechterideologien.
Wir können ihn nicht jenseits von Geschlechternormen fassen, denn es lässt

sich unmöglich bestimmen, was an der generativen Differenzierung rein
leiblich und was gesellschaftlich ist.

86 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



Wenn ich also von generativer Differenz spreche, dann meine ich eine

sozial, kulturell und historisch vermittelte körperliche Differenz, und keine

natürliche. Auf diese Weise ist generative Differenz nicht mehr Natur,
sondern ein Vergesellschaftungsmodus. Auf dieser Grundlage lässt sich aus

meiner Sicht eine queerfeministische materialistische Perspektive entwickeln,

die sich mit Generativität, generativer Differenz, Geschlecht und
Elternschaft befasst, ohne Gefahr zu laufen, sie zu naturalisieren. Im Gegenteil.
Aus einer solchen Perspektive entsteht nicht nur die Möglichkeit, sondern
die Notwendigkeit, mit Generativität und damit auch Reproduktion insgesamt

gesellschaftlich wie geschlechtertheoretisch aktiv und immer wieder

neu umzugehen.
Auf diese Weise stellen sich Fragen neu und anders:5 Wie gehen wir

gesellschaftlich, kulturell, politisch, ökonomisch und so weiter damit um, dass

eine bestimmte Gruppe von Menschen während eines bestimmten
Lebenszeitabschnitts potenziell schwanger werden kann und wird und andere

nicht? Sollen Menschen, die schwanger werden (können), als Gruppe
Namen haben (bisher Frauen), wenn ja, welche? Wenn sie keine Namen haben

und nicht nach dieser Kategorie unterschieden werden, wie wird dann

sichergestellt, dass die unterschiedliche generative Involvierung den betroffenen

Menschen nicht zum Nachteil oder Vorteil gerät? Wie müssen wir
generative Differenzen berücksichtigen bei der Frage, wie wir als Gesellschaft

Generativität organisieren und Sorgearbeit gewährleisten? Werden dafür
Ressourcen zur Verfügung gestellt? Wird von Menschen, die ein Kind gebären,

erwartet, dass sie sich anschliessend um das Neugeborene kümmern?
Wie lange? Gibt es andere, die dafür ebenfalls zuständig sind? Wer bestimmt
darüber, was mit neugeborenen Kindern geschieht? Was davon fällt in den

Entscheidungsbereich derjenigen, die das Kind geboren haben, und was in
den Entscheidungsbereich der Allgemeinheit oder anderer Menschen?

Wenn diese Fragen wirklich zur Disposition stehen, steht ein zentraler
Kern der kapitalistischen Ökonomie und Gesellschaftsordnung zur Disposition,

nämlich die Aneignung und gleichzeitig Verdeckung der generativen
und reproduktiven Arbeit als «natürliche» Frauen- und Gratisarbeit. Wenn

wir den unterschiedlichen Anteil der Menschen an der Generativität als

eine somatisch wie gesellschaftlich vermittelte Praxis begreifen und ernst
nehmen, dass sich daraus keine Zwangsläufigkeit in Bezug auf Geschlecht,

Elternschaft, Care oder Familienformen ableiten lassen, kann aus der

Gebärfähigkeit mancher Menschen nicht mehr auf deren natürliche Pflicht für
die Gratisproduktion von Humanressourcen und die Versorgung (Care)
derselben geschlossen werden. Diese Tätigkeit könnte nicht mehr einfach als

SCHWERPUNKT 87



angeblich «natürliche Ressource» kapitalistischer Produktion feminisiert,
abgewertet und zur Wertschöpfung angeeignet werden. Über Gebärfähigkeit,

Elternschaft und reproduktive Verantwortung müsste neu verhandelt
werden. Überhaupt müsste verhandelt werden, was eigentlich Produktion
ist und was Arbeit. Auch Eigentumsfragen wären tangiert (wem «gehören»
Kinder, wer bestimmt über welche Körperprozesse und so weiter). Wenn wir
generative Differenz politisch wie theoretisch aktiv berücksichtigen,
verändert sich, so meine These, die vorherrschende Ordnung grundlegend.

Anmerkungen
1 Verboten wurden etwa Zwangssterilisationen,

aber auch die Formulierung demografischer

«targets».

2 Ich nenne es im Folgenden Generativität, da
es sich um einen weniger biologistischen
Begriffhandelt, vgl. Schutzbach 2020.

3 Die ursprünglichen Forderungen der
Frauenbewegungen wurden im Zuge des Kairo-
Kompromisses abgeschwächt: Abtreibung
zum Beispiel wurde nicht als allgemeines
Menschenrecht anerkannt (Sax 1995).

4 «Vorgesellschaftlich» bedeutet, dass
Generativität ausserhalb gesellschaftlicher, das
heisst sozialer und historischer Prägung und
Gewordenheit gedacht wird. Damit fällt sie
aus der politischen und ökonomischen
Bedeutung heraus und erscheint als «Natur»,
als Ressource, die einfach zur Verfügung
steht, angeeignet und ausgebeutet werden
kann.

5 Ich danke Antje Schrupp für die Anregung zu
diesen Fragen auf ihrem Blog Letz Talk about
Schwanger werden (2013): antjeschrupp.
com/2013/02/18/letz-talk-about-schwanger-
werdenkonnen (Abfrage 10.7.2020)

Literatur
Bourdieu, Pierre, 2009 [1972]: Entwurfeiner

Theorie der sozialen Praxis. Frankfurt a. M.

Heitzmann, Daniela, 2017: Fortpflanzung und
Geschlecht. Zur Konstruktion und Katego-
risierung generativer Praxis. Bielefeld

Landweer, Hilge, 1994: Generativität und
Geschlecht. Ein blinder Fleck in der sex/
gender-Debatte. In: Lindemann, Gesa/
Wobbe, Theresa (Hg): Denkachsen. Zur
theoretischen und institutionellen Rede
von Geschlecht. Frankfurt a.M., 147-176.

Maihofer, Andrea, 1995: Geschlecht als
Existenzweise. Macht, Moral, Recht und
Geschlechterdifferenz. Sulzbach/Taunus

Mesner, Maria, 2010: Geburtenkontrolle.
Reproduktionspolitik im 20.Jahrhundert. Wien/
Köln/Weimar

Meissner, Hanna, 2011: Totalität und Vielfalt -
gesellschaftliche Wirklichkeit als multidi-
mensionaler Zusammenhang. In: Prokla 41

(4). 543-560.

Federici, Silvia, 2019: Die Welt wieder verzaubern

- Feminismus, Marxismus & Commons.
Wien/Berlin

Sax, Anna, 1995: Gewonnen hat das Patriarchat.
Die internationale Konferenz für Bevölkerung

und Entwicklung in Kairo. In: Olympe.
Feministische Arbeitshefte zur Politik 2,
98-103.

Schrupp, Antje, 2019. Schwanger werden können.

Essay über Körper, Geschlecht und
Politik. Sulzbach/Taunus

Schultz, Susanne, 2006: Hegemonie - Gouver-
nementalität - Biomacht. Reproduktive
Risiken und die Transformation internationaler

Bevölkerungspolitik. Münster

Schutzbach, Franziska, 2020: Politiken der
Generativität. Reproduktive Gesundheit,
Bevölkerung und Geschlecht. Das Beispiel
der Weltgesundheitsorganisation. Bielefeld

88 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL


	Generativität, Geschlecht und Gesellschaft - revisited

