Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 75

Artikel: Generativitat, Geschlecht und Gesellschaft - revisited
Autor: Schutzbach, Franziska

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franziska Schutzbach

Generativitat, Geschlecht
und Gesellschaft — revisited

An der UN-Bevolkerungskonferenz von Kairo im Jahr 1994 wurden bevélke-
rungspolitische Zwangsmassnahmen' offiziell abgeschafft und verboten.
Verabschiedet wurde die Agenda der Reproduktiven Gesundheit und Rechte,
die erstmals Fortpflanzung (Generativitat?) auf die Basis von Menschen-
rechten stellte. Frauen sollten von nun an selbst iiber ihre reproduktive Ge-
sundheit sowie dariiber bestimmen, wann und wie sie Kinder bekommen.
Die Agenda von Kairo ist bis heute richtungsweisend fiir die UNO-Mitglie-
derldnder bei der Gestaltung ihrer (Gesundheits-)politik zu den Themen

Fertilitat, Schwangerschaft, Geburt, Abtreibung, Verhiitung, Reproduktions-
technologien und so weiter. Die Agenda war - trotz wichtiger Errungen-
schaften — nicht unumstritten® und blieb etwa anschlussfahig fiir geburten-
steuernde Ziele (Schultz 2006). Schultz beschreibt den Fokus der Programme

auf Gesundheit als einen Paradigmenwechsel, der biopolitische Makroziele

wie zum Beispiel Geburtensteuerung unsichtbar machte, weil diese von nun

an in die individuellen Entscheidungen von Individuen hinein verlagert

wurden. So wiirden Frauen im globalen Siiden mit der Botschaft adressiert,
dass es fiir sie gesiinder wire, weniger Kinder zu bekommen. Anders ausge-
driickt: Die Agenda von Kairo machte Antinatalismus mit dem Argument

der Gesundheit und Selbstbestimmung legitimierbar.

Generativitit, Geschlecht und Mutterschaft

In meiner Dissertation (2020) untersuche ich, wie die Konzepte von Kairo ab

2001 im europdischen Raum durch die Weltgesundheitsorganisation (WHO,
Biiro Europa) implementiert und fiir die spezifisch européischen Bediirf-
nisse adaptiert wurden. Stark verkiirzt, bin ich unter anderem zu den folgen-

SCHWERPUNKT 81



den Erkenntnissen gelangt: Themen der Generativitit werden im Zuge des
WHO-Framings erstens noch stirker als in der Kairo-Agenda vergesundheit-
licht, politische reproduktive Rechte finden kaum noch Erwéihnung. Der Fo-
kus auf Gesundheit und Risikokalkulationen koppelt reproduktive Selbstbe-
stimmung stark an die Frage, wie Individuen gesundheitlich richtig handeln
konnen. Dieser individualisierende Zugang generiert gleichzeitig und quasi
durch die Hintertiir normative Vorstellungen dariiber, wessen Verhalten
richtig ist, wessen Generativitit gewollt und welche es nicht ist. Zweitens
wird Generativitét feminisiert. Die WHO-Programmatik konstruiert einen
scheinbar natiirlichen Verweisungszusammenhang zwischen Generativitat,
Weiblichkeit und Mutterschaft. Generativitat wird zur Frauensache ge-
macht.

Konstruiert wird - etwa in den Programmabschnitten zu Safe Mother-
hood - ein inhdrenter Zusammenhang zwischen Schwangerschaft, Mutter-
schaft/Muttergefiihlen und Weiblichkeit. Wer schwanger ist, ist auch auto-
matisch Mutter und Frau. Aus dem Blick gerit, dass Menschen sich zu sehr
unterschiedlichen Zeitpunkten einer Schwangerschatft als «Miitter» wahr-
nehmen. Manche auch gar nicht - sei es, weil sie beispielsweise als Leihmiit-
ter tatig sind, sei es, weil eine Schwangerschaft ungewollt ist oder es sich bei
den Schwangeren um Trans-Personen handelt. Ferner verbinden die WHO-
Programme Motherhood eng mit dem Thema Séduglingssterblichkeit. Da-
durch wird die Verantwortung fiir Neugeborene an diejenigen gebunden, die
schwanger sind. Insgesamt verhandeln die WHO-Programme den Zusam-
menhang zwischen Generativitit, Mutterschaft, Weiblichkeit und Sorge-
arbeit als eine unauflésbare und damit naturalisierte Verkniipfung, die
scheinbar jenseits von historischen, gesellschaftlichen oder 6konomischen
Verhiltnissen steht. Fortgesetzt wird damit auch ein tradiertes Verhéltnis
von privater und o6ffentlicher Sphére, in dem Generativitit einerseits als
«Frauensache» individualisiert und auf das Private reduziert und gleichzei-
tig zum Gegenstand o6ffentlicher Intervention und Regulierung gemacht
wird. Unterstrichen wird aber auch die Unterteilung in eine produktive und
eine reproduktive Sphire und eine damit einhergehende geschlechtliche Ar-
beitsteilung,.

Meine WHO-Untersuchung bildete den Ausgangspunkt, mich kritisch
mit der Verkettung von Gebérfahigkeit-Weiblichkeit-Mutterschaft zu befas-
sen und dabei die verschiedenen feministischen und geschlechtertheoreti-
schen Perspektiven zu dieser Thematik zu befragen. Deutlich wurde, dass es
zwar vielfdltige Ansdtze gibt, diese Verkettung, deren Geschichte und
Machtstruktur zu analysieren und zu kritisieren, dass aber das Problem, das

82 WIDERSPRUCH 75/20 — ENTEIGNEN FURS GEMEINWOHL



kritisiert werden soll, nicht selten wiederholt wird. So subsumieren etwa
materialistisch-feministische Ansitze die Thematik der Generativitit - also
die effektive Produktion von Menschen und die damit verbundenen somati-
schen Ausgangslagen (Gebarfahigkeit und so weiter) — oft unter Sorgearbeit
(Mesner 2010). Auf diese Weise bleiben Korperprozesse gesellschaftstheore-
tisch unsichtbar und werden erneut im Bereich des Vorgesellschaftlichen,
letztlich in der Natur belassen und dadurch ausbeutbar.*

Sogenannte konstruktivistische Ansétze dagegen konzipieren die
Gleichsetzung von Gebarfiahigkeit und Weiblichkeit als historisch, gesell-
schaftlich geworden oder als ideologisch konstruiert. Allerdings belasst auch
die Vorstellung, Ideologien wiirden sich auf Korperprozesse einfach tiber-
stiilpen, Korperlichkeit im Bereich der Natur. Ideologie und Kérperprozesse
werden unterschieden, Korper erscheinen als von Ideologien abgetrennt
und werden erneut in einen vorgesellschaftlichen Bereich der Natur abge-
spalten (Heitzmann 2019; Maihofer 1995). Auch diese Perspektive reproduziert ein
Stiick weit die patriarchale Logik, die sie eigentlich iiberwinden will, ndm-
lich die Abspaltung, Abwertung und Ausbeutung von Korperlichkeit. Meine
These ist: In den meisten bisherigen Ansitzen bleiben Generativitiat und die
mit ihr verbundenen Koérperprozesse untertheoretisiert. Damit bleibt ein
Kern gesellschaftlicher und kapitalistischer Macht — und Herrschaftsver-
héltnisse, fiir den die Kontrolle der Reproduktionsfahigkeit unabdingbar ist,
unangetastet. Im Folgenden werde ich versuchen, ein materialistisch-queer-
feministisches Instrumentarium zu skizzieren, mit dem Gebéarfihigkeit aus
der vorgesellschaftlichen Sphéire herausgelost und zum Gegenstand gesell-
schaftstheoretischer und politischer Reflexion gemacht werden kénnte.

Materialistisch-feministische Reflexionen

Die WHO-Diskurse unterstreichen die Trennung zwischen einer privaten
Sphéire der Reproduktion beziehungsweise Generativitat und einer offent-
lichen Sphire der Produktion. Sie verstetigen damit eine biirgerlich-kapita-
listische geschlechtliche Arbeitsteilung, bei der reproduktive Arbeit als un-
bezahlte, weibliche Privatdoméne jenseits von Marktwirtschaft und Politik
erscheint. Diese Trennung ist von materialistisch-feministischen Theorien
als zentrale Schaltstelle kapitalistischer Okonomie beschrieben worden: Re-
produktion wird zum weiblichen Lebenszusammenhang gemacht und in
einen individualisierten, scheinbar natiirlichen und vorgesellschaftlichen
Raum abgespalten. Auf diese Weise kann reproduktive Arbeit als unsicht-
bare und unbezahlte Bedingung des Marktes gesellschaftlich und ékono-

SCHWERPUNKT 83



misch angeeignet werden. «Weibliche» Produktivitit geht als nichtbewer-
tete reproduktive Leistung in die 6konomische Wertschopfung ein und wird
akkumulierbar.

Federici (2019) hat die historische Akkumulation aus der Perspektive der
Konsequenzen untersucht, die sie fiir Frauen, den Korper und die Produk-
tion der Arbeitskraft (Generativitit) hatte. Sie beschreibt zwei Prozesse:
1. Die Konstituierung der reproduktiven Arbeit als Frauensache und als ei-
genstdndige gesellschaftliche Sphére, die scheinbar ausserhalb der 6kono-
mischen Verhiltnisse liegt und damit 6konomisch wie kulturell entwertet
wird. 2. Die Institutionalisierung der staatlichen Kontrolle iiber die weib-
liche Sexualitdt und Fortpflanzungsfihigkeit durch die Kriminalisierung
von Abtreibung und die Einfiihrung eines Systems der Uberwachung und
Bestrafung, «was buchstéblich zur Enteignung der Kérper von Frauen fiithrt»
(Federici 2019, 40). Beide Entwicklungen sind Federici zufolge nicht einmalig,
sondern charakteristisch fiir jede historische Epoche, in der sich kapitalisti-
sche Verhiltnisse ausdehnen. Sie haben zur Folge, dass die reproduktive Ar-
beit aus der Sphire der 6konomischen Verhiltnisse verbannt und ihre Aus-
beutung naturalisiert wird. Dieser Zugriff «auf den weiblichen Kérper und
seine reproduktiven Fahigkeiten» schafft die Grundlage fiir eine bestimmte
«Regulierung der Humanressourcen» (Federici 2019, 41). Federici zufolge handelt
es sich um einen biopolitischen Eingriff und einen Beitrag zur Kapitalakku-
mulation - wenn man zu dieser auch die Vermehrung der Menschen zahlt.

Mit diesen Ansitzen lassen sich zwar Naturalisierung, Feminisierung
und Aneignung beziehungsweise Ausbeutung von Gebérfihigkeit feststel-
len und kritisieren. Aber reicht das? Wie eingangs erwéihnt, wiederholt eine
solche Kritik ein Stiick weit das Problem, das sie kritisiert: Es wird kein the-
oretisches Angebot gemacht, wie die Gleichsetzung von Generativitdt und
Weiblichkeit aufgelost werden konnte, wie genau wir anders, weniger essen-
zialistisch iiber die somatische Dimension der reproduktiven Arbeit, iiber
generative Korperprozesse nachdenken kénnten. Mangels einer solchen
Alternative bleibt die Verortung der Generativitit als vorgesellschaftlicher
Bereich unangetastet. Vorausgesetzt wird stets eine vorgingige Existenz
von Miénnern und Frauen, die in einer korperlichen, auf Fortpflanzung
beziehungsweise auf «reproduktive Fahigkeit» (Federici) bezogenen Zwei-
geschlechtlichkeit begriindet ist. Es wird dadurch etwas gesellschaftstheo-
retisch hochst Voraussetzungsvolles angenommen, nimlich die Zweitei-
lung der Menschheit in Mdnner und Frauen als gegebener Ausgangspunkt
fiir Gesellschaftstheorie (Meissner 2011, 551).

84 WIDERSPRUCH 75/20 — ENTEIGNEN FURS GEMEINWOHL



Generativitidt und Geschlecht - gesellschaftstheoretisch
revisited

Aus meiner Sicht wire ein wichtiger Schritt zur Uberwindung dieser natura-
listischen Pramissen eine Beschiftigung mit der somatischen Dimension
der Generativitdt. Wie Landweer (1994) und Schrupp (2019) bin ich der Auffas-
sung, dass wir tatsdchlich iiber Generativitit an der Trennlinie zwischen
Menschen, die schwanger werden und gebaren (kdnnen), und denjenigen,
die dies nicht tun, reflektieren miissen. Dabei ginge es aber darum, diese so-
matische Differenz zu thematisieren, weil sich aus ihr gerade keine sozialen
Zuschreibungen oder Arbeitsteilungen ableiten lassen. Es ginge darum, gel-
tend zu machen, dass diese Differenz eine Rolle spielt und gesellschafts-
theoretisch beriicksichtigt werden muss, dass sie eben gerade nicht Natur
bedeutet. Gerade weil generative Differenz nicht einfach Natur, sondern im-
mer schon sozial vermittelt ist, erfordert sie einen konsequent gesellschafts-
theoretischen und politischen Umgang mit ihr.

Unsere Gesellschatft teilt ihre Mitglieder, wie auch die WHO-Diskurse
zeigen, gemadss ihrem maglichen jeweiligen Beitrag zur Generativitat ein. So
werden jene, die gebdrfihig sind, Frauen genannt, wihrend jene, die nicht
gebéren, als Mdnner gelten. Der generative Unterschied macht es per se aber
nicht notwendig, dass die Gesellschaft gemiss einer zweigeschlechtlichen
Ordnung organisiert ist. Trotzdem ist die generative Differenz eine Grund-
lage, auf der Zweigeschlechtlichkeit stets sozial wieder relevant gemacht
und bestimmte (Geschlechter-)Mythen immer wieder von neuem hervorge-
bracht werden (Landweer 1994, 156). Und die mithin auch eine kapitalistische
Arbeitsteilung und nicht zuletzt Ausbeutung von Generativitidt und Sorge-
arbeit begriindet.

Anders gesagt: Aus korperlichen Faktoren leiten sich zwar keine Auto-
matismen ab, gleichwohl spielen diese eine Rolle bei der Frage, wie eine Ge-
sellschaft sich organisiert und wie Vergeschlechtlichungsprozesse ablaufen.
Der Umstand, dass Schwangerschaft von vielen als Merkmal fiir Weiblich-
keit definiert und erfahren wird, ist zwar biologisch nicht notwendig, ist
aber auch nicht unabhéngig von somatischen Voraussetzungen. Die ge-
schlechtliche Differenzierung steht, wie ich argumentieren mochte, in ei-
nem Zusammenhang mit dem Umstand, dass nur manche Menschen in
einem bestimmten Alter Kinder gebdren kénnen, wihrend andere dies nicht
konnen. Wire Gebérfiahigkeit anders verteilt, gidbe es andere Unterschei-
dungspraxen.

Es stellt sich zum Beispiel die Frage, ob Schwangerschaft mit Weiblich-
keit verkniipft wiirde, wenn alle Menschen zu jedem Zeitpunkt ihres Lebens

SCHWERPUNKT 85



Kinder gebaren konnten. Oder: wenn Menschen zwischen acht und zwolf
Jahren schwanger werden konnten, wiirden diese womaoglich ebenso wenig

als «weiblich» oder «miitterlich» definiert und wiirden sich auch nicht als

solches fiihlen. Klar wire auch, dass diejenigen, die gebéren, sich nicht

hauptverantwortlich um ein Baby kiimmern, weil sie das nicht konnten. Es

briuchte andere Losungen, das heisst von einer solchen somatischen Aus-
gangslage her konnte nicht darauf geschlossen werden, wer sich um Babys

kiimmert. Der Umstand also, dass bestimmte Menschen schwanger werden

kénnen und andere nicht, spielt eine Rolle und muss beriicksichtigt werden.
Wenn wir diese Differenz theoretisch wie politisch nicht aktiv verhandeln,
werden aus ihr herrschaftsformige Praxen abgeleitet und durch sie Ausbeu-
tung legitimiert. Meines Erachtens ginge es darum, eine queerfeministische

Perspektive zu entwickeln, die generative Unterschiede theoretisch und da-
mit gesellschaftspolitisch ernst nimmt, damit sie als Grundlage fiir be-
stimmte (Geschlechter-)Mythen gerade aufgelost werden. Zugespitzt ge-
sagt: Wir miissen uns mit Natur beschéftigen, damit wir Natur als Herr-
schaftsinstrument iiberwinden kénnen.

Heitzmann (2017) entwickelt eine soziologische Theorie der Generativi-
tat, in der sie die Gleichsetzung Generativit = Frau als eine soziale Praxis im
Anschluss an Bourdieu (2009) fasst. Dabei beinhaltet diese soziale Praxis in
Heitzmanns Definition mehr als eine Inkorporierung von Ideologien. Viel-
mehr dockt die Inkorporierung von Ideologien auch an Koérperliches an,
zum Beispiel an generative Differenz. Heitzmann bezieht sich auf einen Be-
griff des Korperlichen, der Kérperlichkeit nicht als Natur konzipiert, also
nicht als vorgesellschaftlich, sondern als immer schon sozial. Anders ausge-
driickt, existiert Korperlichkeit nicht fiir sich genommen, sondern ist immer
schon Ausdruck von Sozialitét (2017, 89).

Wenn wir also sagen, dass die Gleichsetzung von Gebérfihigkeit =
Weiblichkeit/Mutterschaft Bezug nimmt auf oder interagiert mit einer kor-
perlichen generativen Differenz, dann bedeutet das: Auch diese korperliche
Differenz ist immer schon durch Geschlechternormen (Ideologie) und an-
dere kulturelle und historische Deutungen bestimmt. Dass unsere Gesell-
schaft Gebarfihigkeit und Weiblichkeit gleichsetzt, dockt an einen soma-
tisch bedingten Unterschied zwischen Menschen an. Gleichzeitig existiert
dieser Unterschied aber nicht vorgesellschaftlich, sondern nur durch bezie-
hungsweise wegen bestimmter vorherrschender Geschlechterideologien.
Wir konnen ihn nicht jenseits von Geschlechternormen fassen, denn es liasst
sich unmoglich bestimmen, was an der generativen Differenzierung rein
leiblich und was gesellschaftlich ist.

86 WIDERSPRUCH 75/20 — ENTEIGNEN FURS GEMEINWOHL



Wenn ich also von generativer Differenz spreche, dann meine ich eine
sozial, kulturell und historisch vermittelte korperliche Differenz, und keine
natirliche. Auf diese Weise ist generative Differenz nicht mehr Natur, son-
dern ein Vergesellschaftungsmodus. Auf dieser Grundlage ldsst sich aus
meiner Sicht eine queerfeministische materialistische Perspektive entwi-
ckeln, die sich mit Generativitit, generativer Differenz, Geschlecht und El-
ternschaft befasst, ohne Gefahr zu laufen, sie zu naturalisieren. Im Gegenteil.
Aus einer solchen Perspektive entsteht nicht nur die Moglichkeit, sondern
die Notwendigkeit, mit Generativitidt und damit auch Reproduktion insge-
samt gesellschaftlich wie geschlechtertheoretisch aktiv und immer wieder
neu umzugehen.

Auf diese Weise stellen sich Fragen neu und anders:* Wie gehen wir ge-
sellschaftlich, kulturell, politisch, 6konomisch und so weiter damit um, dass
eine bestimmte Gruppe von Menschen wihrend eines bestimmten Lebens-
zeitabschnitts potenziell schwanger werden kann und wird und andere
nicht? Sollen Menschen, die schwanger werden (kénnen), als Gruppe Na-
men haben (bisher Frauen), wenn ja, welche? Wenn sie keine Namen haben
und nicht nach dieser Kategorie unterschieden werden, wie wird dann si-
chergestellt, dass die unterschiedliche generative Involvierung den betroffe-
nen Menschen nicht zum Nachteil oder Vorteil gerdt? Wie miissen wir gene-
rative Differenzen bertiicksichtigen bei der Frage, wie wir als Gesellschaft
Generativitdt organisieren und Sorgearbeit gewihrleisten? Werden dafiir
Ressourcen zur Verfiigung gestellt? Wird von Menschen, die ein Kind geba-
ren, erwartet, dass sie sich anschliessend um das Neugeborene kiimmern?
Wie lange? Gibt es andere, die dafiir ebenfalls zustdndig sind? Wer bestimmt
dariiber, was mit neugeborenen Kindern geschieht? Was davon fillt in den
Entscheidungsbereich derjenigen, die das Kind geboren haben, und was in
den Entscheidungsbereich der Allgemeinheit oder anderer Menschen?

Wenn diese Fragen wirklich zur Disposition stehen, steht ein zentraler
Kern der kapitalistischen Okonomie und Gesellschaftsordnung zur Disposi-
tion, ndmlich die Aneignung und gleichzeitig Verdeckung der generativen
und reproduktiven Arbeit als «natiirliche» Frauen- und Gratisarbeit. Wenn
wir den unterschiedlichen Anteil der Menschen an der Generativitit als
eine somatisch wie gesellschaftlich vermittelte Praxis begreifen und ernst
nehmen, dass sich daraus keine Zwangslaufigkeit in Bezug auf Geschlecht,
Elternschaft, Care oder Familienformen ableiten lassen, kann aus der Ge-
barfahigkeit mancher Menschen nicht mehr auf deren natiirliche Pflicht fiir
die Gratisproduktion von Humanressourcen und die Versorgung (Care) der-
selben geschlossen werden. Diese Titigkeit konnte nicht mehr einfach als

SCHWERPUNKT 87



angeblich «natiirliche Ressource» kapitalistischer Produktion feminisiert,

abgewertet und zur Wertschépfung angeeignet werden. Uber Gebérfihig-

keit, Elternschaft und reproduktive Verantwortung miisste neu verhandelt

werden. Uberhaupt miisste verhandelt werden, was eigentlich Produktion

ist und was Arbeit. Auch Eigentumsfragen wiren tangiert (wem «gehoren»

Kinder, wer bestimmt iiber welche Kérperprozesse und so weiter). Wenn wir

generative Differenz politisch wie theoretisch aktiv beriicksichtigen, ver-

andert sich, so meine These, die vorherrschende Ordnung grundlegend.

Anmerkungen

1 Verboten wurden etwa Zwangssterilisatio-
nen, aber auch die Formulierung demografi-
scher «targets».

2 Ich nenne es im Folgenden Generativitit, da
es sich um einen weniger biologistischen
Begriff handelt, vgl. Schutzbach 2020.

3 Dieurspriinglichen Forderungen der Frauen-
bewegungen wurden im Zuge des Kairo-
Kompromisses abgeschwicht: Abtreibung
zum Beispiel wurde nicht als allgemeines
Menschenrecht anerkannt (Sax 1995).

Literatur

Bourdieu, Pierre, 2009 [1972]: Entwurf einer
Theorie der sozialen Praxis. Frankfurt a. M.

Heitzmann, Daniela, 2017: Fortpflanzung und
Geschlecht. Zur Konstruktion und Katego-
risierung generativer Praxis. Bielefeld

Landweer, Hilge, 1994: Generativitat und
Geschlecht. Ein blinder Fleck in der sex/
gender-Debatte. In: Lindemann, Gesa /
Wobbe, Theresa (Hg): Denkachsen. Zur
theoretischen und institutionellen Rede
von Geschlecht. Frankfurt a. M., 147-176.

Maihofer, Andrea, 1995: Geschlecht als Exis-
tenzweise. Macht, Moral, Recht und
Geschlechterdifferenz. Sulzbach/Taunus

Mesner, Maria, 2010: Geburtenkontrolle. Repro-
duktionspolitik im 20. Jahrhundert. Wien/
Ké6ln/Weimar

Meissner, Hanna, 2011: Totalitdt und Vielfalt -
gesellschaftliche Wirklichkeit als multidi-
mensionaler Zusammenhang. In: Prokla 41
(4), 543-560.

88

4 «Vorgesellschaftlich» bedeutet, dass Gene-
rativitit ausserhalb gesellschaftlicher, das
heisst sozialer und historischer Prigung und
Gewordenheit gedacht wird. Damit fillt sie
aus der politischen und 6konomischen
Bedeutung heraus und erscheint als «Natur»,
als Ressource, die einfach zur Verfiigung
steht, angeeignet und ausgebeutet werden
kann.

5 Ich danke Antje Schrupp fiir die Anregung zu
diesen Fragen aufihrem Blog Letz Talk about
Schwanger werden (2013): antjeschrupp.
com/2013/02/18/letz-talk-about-schwanger-
werdenkonnen (Abfrage 10.7.2020)

Federici, Silvia, 2019: Die Welt wieder verzau-
bern - Feminismus, Marxismus & Commons.
Wien/Berlin

Sax, Anna, 1995: Gewonnen hat das Patriarchat.
Die internationale Konferenz fiir Bevolke-
rung und Entwicklung in Kairo. In: Olympe.
Feministische Arbeitshefte zur Politik 2,
98-103.

Schrupp, Antje, 2019. Schwanger werden kon-
nen. Essay iiber Kérper, Geschlecht und
Politik. Sulzbach/Taunus

Schultz, Susanne, 2006: Hegemonie - Gouver-
nementalitdt - Biomacht. Reproduktive
Risiken und die Transformation internatio-
naler Bevolkerungspolitik. Miinster

Schutzbach, Franziska, 2020: Politiken der
Generativitit. Reproduktive Gesundheit,
Bevélkerung und Geschlecht. Das Beispiel
der Weltgesundheitsorganisation. Bielefeld

WIDERSPRUCH 75/20 — ENTEIGNEN FURS GEMEINWOHL



	Generativität, Geschlecht und Gesellschaft - revisited

