
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 75

Artikel: Gemeinschaftlich wirtschaften : feministisch gedacht

Autor: Herrigel, Johanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johanna Herrigel

Gemeinschaftlich
wirtschaften -
feministisch gedacht

Feministische Ansätze leisten fundamentale Beiträge in aktuellen Debatten

zur Akkumulation durch Enteignung, einem essenziellen Bestandteil des

Kapitalismus, und dem Verhältnis zwischen Kapitalismus und nichtkapitalistischen

Lebens- und Produktionsformen. Es ist unmöglich, der Breite und
Tiefe solcher feministischen Analysen hier gerecht zu werden. Daher
skizziere ich im Folgenden anhand dreier ausgewählter Beispiele Argumente
feministischer Theoretikerinnen, welche für die laufenden Diskussionen
besonders zentral sind. Ausgangspunkt ist Rosa Luxemburg und ihr Argument
der Notwendigkeit sogenannter nichtkapitalistischer Milieus für den
Kapitalismus, die eine ständige Akkumulation durch Enteignung ermöglichen.
Aufbauend aufLuxemburg argumentieren Maria Mies, Veronika Bennholdt-
Thomsen und Claudia von Werlhof, dass der Kapitalismus auf der fortlaufenden

Schaffung und Enteignung interner Kolonien beruht, das heisst vor
allem von Menschen ehemaliger Kolonien, Frauen und der Natur. Silvia Fe-

derici argumentiert schliesslich, dass insbesondere die Enteignung von
Gemeinschaftsgütern («commons») im Kapitalismus zentral ist, und diskutiert,

inwiefern Vergesellschaftung («commoning») antikapitalistisch sein

kann.

Nichtkapitalistische Milieus im Kapitalismus
Vor rund hundert Jahren erschien Rosa Luxemburgs Hauptwerk Die
Akkumulation des Kapitals (1921). Darin zeigt sie auf, dass der Kapitalismus nicht

nur, wie Marx argumentiert, in seinen Anfängen, sondern fortlaufend von

SCHWERPUNKT 71



der Enteignung und Ausbeutung «nichtkapitalisticher Milieus» und somit
von einer fortdauernden sogenannten «primitiven Akkumulation» abhängig

ist. Luxemburg argumentiert, «dass der Kapitalismus auch in seiner vollen

Reife in jeder Beziehung auf die gleichzeitige Existenz nichtkapitalistischer

Schichten und Gesellschaften angewiesen ist» (ebd., 286). Nichtkapitalistische

Milieus sind laut Luxemburg (ebd., 290) auf Naturalwirtschaft
basierende Gesellschaften mit Wirtschaftsformen wie «Sklavenwirtschaft
[...], Feudalismus [...], primitivem Kommunismus [...] [und] patriarchalischer
Bauernwirtschaft» sowie die im Kolonialismus und Imperialismus
ausgebeuteten Kolonien. Da die kapitalistische Produktion Konsum- und
Produktionsmittel «über den eigenen (der Arbeiter und Kapitalisten) Bedarf
hinaus» liefert, ist ein «Kreis von Abnehmern ausserhalb der kapitalistischen
Gesellschaft» erforderlich (ebd., 273 f.). Nichtkapitalistische Milieus fungieren
laut Luxemburg im Kapitalismus somit als «Absatzmarkt [...] für das <über-

schüssige Produkt>» (ebd., 286). Auch die im Kapitalismus zirkulierenden Waren

- Produktionsmittel und Konsumgüter - müssen laut Luxemburg nicht
sämtlich in kapitalistischen Produktionsverhältnissen entstehen. Anhand
verschiedener Beispiele zeigt sie auf, «wie sehr die Kapitalakkumulation [...]

tatsächlich an nichtkapitalistische Kreise gebunden ist» (ebd., 279) sowie vom
«Bezug von erforderlichen Arbeitskräften aus nichtkapitalistischen
Gesellschaften» (ebd., 278) abhängt. Kapitalismus bedingt in seiner Funktionsweise

laut Luxemburg also «die unumschränkte Verfügungsmöglichkeit über alle

Arbeitskräfte des Erdrunds, um mit ihnen alle Produktivkräfte der Erde [...]

mobil zu machen» (ebd. 284), aus kapitalistischen und nichtkapitalistischen
Gesellschaften.

Das Verhältnis zwischen kapitalistischen und nichtkapitalistischen
Milieus ist für Luxemburg ein dialektischer Widerspruch. Denn so wenig
Kapitalismus ohne nichtkapitalistische Milieus existieren kann, so führt er laut

Luxemburg gleichzeitig zu deren «Zernagen», «Zerbröckeln» und «Assimilieren»

(ebd. 335): «Wenn der Kapitalismus also von nichtkapitalistischen
Formationen lebt, so lebt er, genauer gesprochen, von dem Ruin dieser Formationen,

und wenn er des nichtkapitalistischen Milieus zur Akkumulation

unbedingt bedarf, so braucht er es als Nährboden, auf dessen Kosten, durch
dessen Aufsaugung die Akkumulation sich vollzieht.» (ebd., 334) Für Luxemburg

beinhaltet die Verfügbarmachung und Aneignung von Arbeitskräften,
Produktionsmitteln und Konsumgütern nichtkapitalistischer Milieus im

Kapitalismus deren «systematische, planmässige Zerstörung und Vernichtung»

(ebd. 291), ein bis heute fortdauernder Prozess. Daher der dialektische

Widerspruch: «Die Kapitalakkumulation kann demnach sowenig ohne die

72 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



nichtkapitalistischen Formationen existieren, wie jene neben ihr zu existieren

vermögen.» Für Luxemburg läuft der Kapitalismus durch das Integrie-
ren-cum-Zerstören nichtkapitalistischer Milieus in eine «Sackgasse», da

mit deren Auflösung «Akkumulation zur Unmöglichkeit» wird, und bricht
schlussendlich zusammen (ebd., 335).

Rosa Luxemburg bezeichnete sich nicht selbst als feministische
Theoretikerin, und wird auch nicht als solche bezeichnet von marxistisch-feministischen

Theoretikerinnen, die auf ihrer Arbeit aufbauen (Soiland 2016,188).

Insbesondere durch die von ihr entworfene Problematik des widersprüchlichen

Verhältnisses zwischen Kapitalismus und dessen «Äusserem» legte

Luxemburg jedoch den Grundstein für spätere feministische Debatten und
zählt diesbezüglich bis heute zu den wichtigsten und originellsten
Denkerinnen. Dank Luxemburg konnten sich Generationen von feministischen
Theoretikerinnen und Bewegungen auf die Innen-Aussen-Problematik des

Kapitalismus fokussieren und fragen: Was - welche Aspekte des sozialen
Lebens - wird in kapitalistischen Gesellschaften als das «Äussere» des Kapitalismus

betrachtet, wie entsteht und konstituiert sich dieses binäre «Andere»,

und in was für einer komplexen Beziehung zum Kapitalismus steht es?

Luxemburgs Erkenntnis, dass der Kapitalismus nichtkapitalistische
Milieus gleichzeitig benötigt und zerstört, wurde zum zentralen Angelpunkt
der Debatte über die Artikulation verschiedener Produktionsverhältnisse
innerhalb des Kapitalismus in den 1970er- und ig8oer-Jahren (Foster-Carter 1978;

Hall 1980). Der Begriff Artikulation verweist dabei auf das widersprüchliche
Verhältnis zwischen Kapitalismus und nichtkapitalistischen Produktionsformen.

Seit Beginn des Jahrtausends setzen sich marxistische Theorien
wieder verstärkt mit «primitiver Akkumulation» respektive «Akkumulation
durch Enteignung» als kontinuierlichem Bestandteil des Kapitalismus
auseinander (Federici 2010; Glassman 2006; Harvey 2003; Angelis 2001). Wie Tove Soiland (2016,

187) beobachtet, geht in dieser gegenwärtigen Diskussion jedoch weitgehend

vergessen, dass bereits Ende der i97oer-Jahre eine frühere, feministische

Rezeption von Rosa Luxemburg stattfand, vor allem durch Theoretikerinnen,
die sich an der sogenannten «Hausarbeitsdebatte» beteiligten. Dazu zählen

sowohl die Theoretikerinnen der «Bielefelder Schule» Maria Mies, Veronika
Bennholdt-Thomsen und Claudia von Werlhof als auch Silvia Federici.

Interne Kolonien im Kapitalismus
Die früheste feministische Interpretation von Luxemburgs Argument der

permanenten «primitiven Akkumulation» im Kapitalismus durch Enteig-

SCHWERPUNKT 73



ICEBERGMODEL of CAPITALISTPATRIARCHAL ECONOMIES

VISIBLE ECONOMY
GNP

INVISIBLE ECONOMY
NOTINGNP

LABOR
CONTRACT
/VO LABOR
CONTRACT

Das Eisberg-Modell der kapitalistisch-patriarchalen Wirtschaft (Ecosocialist Horizons 2012)

nung nichtkapitalistischer Milieus stammt von Maria Mies, Veronika Benn-
holdt-Thomsen und Claudia von Werlhof. Die drei Autorinnen werden meist
als «Bielefelder Schule» bezeichnet, da sie in den 1980er-Jahren der Universität

Bielefeld angegliedert waren. Sie zeigen, wie die ununterbrochene
Akkumulation durch Enteignung mit bestimmten Genderrollen einhergeht,
und entwickeln einen erweiterten Begriff für die in diesem Prozess
ausgebeuteten «Kolonien». Letztere beinhalten für sie Menschen und
Gesellschaften der (ehemaligen) Kolonien, die Natur und Frauen.

Die genannten Soziologinnen (von Werlhofu.a. 1983,8 f.) verstehen Kolonien

prozesshaft, nämlich als die «systematische Ausschliessung» und das

Herausdefinieren von Menschen aus der kapitalistischen Produktion sowie

deren Verortung im «Reich der Natur». Entsprechend bezeichnen sie diesen

Prozess als ein «in die <Natur Hineindefinieren>, zur <Natur> [Machen]». Dies

ermöglicht es, dass die Arbeit von in-die-Natur-definierten-Menschen, wie

zum Beispiel Frauen, so behandelt werden kann, als sei sie eine frei verfüg-

74 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



bare «<Naturressource> wie Wasser, Luft, Erde». Somit kann sie entwertet
und unter- oder unbezahlt angeeignet werden. Insbesondere interessieren
sich die Bielefelder Soziologinnen dafür, wie die unter- und unbezahlte
Arbeit mit der diskursiven Verortung von Frauen als Hausfrauen einhergeht.
Maria Mies beobachtet, dass der Prozess der «Hausfrauisierung» überall in
der internationalen Arbeitsteilung Frauenarbeit unbezahlt verfügbar macht
und «die Externalisierung oder Ex-Territorialisierung von Kosten, die sonst

von den Kapitalisten übernommen werden müssten», erlaubt (1986,110). Die

Bielefelder Soziologinnen heben also hervor, wie ein gewisses Framing -
bestimmte Diskurse - Menschen und Teile des Lebens vom Kapitalismus aus-

schliessen und dadurch ihre Ausbeutung ermöglichen. Da für die vom An-

eignungsprozess Betroffenen dieser Vorgang von gewaltvoller Enteignung
und Raub geprägt ist, verstehen auch sie diesen als ununterbrochene primitive

Akkumulation (von Werlhof u. a. 1983,9).

In Anlehnung an Luxemburg argumentieren die Bielefelder Soziologinnen,

dass der Kapitalismus systematisch auf der Ausbeutung und Enteignung

jener Bereiche und Menschen beruht, welche in der kapitalistischen
Gesellschaft typischerweise nicht zur Wirtschaft gezählt werden, wie die

Natur, Hausfrauen, KleinbäuerHnnen und Subsistenzproduzent*innen. Sie

halten jedoch fest, es sei «nicht richtig zu sagen, dass es sich um michtkapi-
talistische> Schichten und Milieus handelt, wie es Rosa Luxemburg tut», da

es sich hierbei um die «verborgene Grundlage» des Kapitalismus handelt,
welche die «Voraussetzung für die Ausbeutung von Lohnarbeitern» schafft

(Mies 1988,6)°. Zudem beobachten die Bielefelder Soziologinnen, dass in den

i98oer-Jahren «alle Milieus und Schichten [...] bereits vom Kapital [...]

erschlossen» waren (ebd., 1986,34). Entsprechend konzeptualisieren sie diese

Bereiche als Kolonien und bezeichnen insbesondere unter- und unbezahlte

«hausfrauisierte» Arbeit als «interne Kolonien» (ebd., 1986,110). Durch die
besonders starke Ausbeutung («super-exploitation») dieser Kolonien entsteht
eine «Reihe miteinander verbundener Produktionsbeziehungen, von denen

die Lohnarbeitsbeziehung nur die privilegierteste ist» (ebd., 1988,6).

Bemerkenswerterweise stand für die Bielefelder Soziologinnen bereits in den

i98oer-Jahren fest, dass die für die Kolonien typischen Arbeitsbeziehungen

uns «eine Vision der Zukunft zeigen», nämlich die «Hausfrauisierung der

Lohnarbeit», dass also Lohnarbeitsbeziehungen zunehmend «schlecht
bezahlt, teilzeitbeschäftigt, ungezwungen, ohne Schutz der Arbeitsgesetze,

a Übersetzung der Zitate von Mies (1986,1988), Mies/Bennholdt-Thomsen (1999), Federici (2012,
2014) und Caffenzis/Federici (2014) von Johanna Herrigel.

SCHWERPUNKT 75



nicht gewerkschaftlich organisiert, auf kurze Dauer befristet» sein werden

(Mies/Bennholdt-Thomsen 1999,47).

Um all dies zu verbildlichen, nutzen die Bielefelder Soziologinnen die

Metapher des Eisbergs. Dabei bilden das Kapital und die Lohnarbeit die

über der Wasseroberfläche liegende sichtbare Spitze des Eisbergs, während
der grösste Teil des Eisbergs und somit des Kapitalismus die unter der
Wasseroberfläche liegende unsichtbare Basis ist, bestehend unter anderem aus

der unbezahlten Fürsorge-, Pflege- und Hausarbeit von Frauen, der Subsis-

tenzproduktion von Kleinbäuerflnnen und Handwerker*innen sowie der

Ausbeutung der Natur (ebd., 1999,32).

Mit ihren Argumenten legten die Bielefelder Soziologinnen die Grundlage
für wichtige Diskussionen, wie jener über die zunehmende Prekarisierung
der Lohnarbeit und der Rolle von Gender in der Verfügbarmachung von
Frauen als unterbezahlte Arbeiterinnen in globalen Produktionsketten. Wie
Brunella Casalini (2017,498f.) und Mailin Stangenberg (2020,44) beobachten,
beziehen sich feministische Bewegungen und Autorinnen heute wieder
verstärkt auf Debatten der Frauenbewegung der ig7oer-Jahre und somit auf
marxistische Feministinnen, zu denen sowohl die Bielefelder Soziologinnen
wie auch Silvia Federici zählen. Dennoch dienen die Überlegungen der
Bielefelder Soziologinnen in akademischen Debatten nur wenigen als Grundlage

für ihre Argumente (Soiland 2016; Volk 2018,218 f.). Sie sind zwar insgesamt
analytisch prägend, bleiben jedoch häufig unerwähnt.

Zum Beispiel weist die Arbeit der bekannten feministischen Theoretikerin

Nancy Fraser frappante Parallelen zu den Bielefelder Soziologinnen
auf, ohne dies zu thematisieren. Fraser (2014, 60 f.) argumentiert, dass der

Akkumulationsprozess im Kapitalismus abhängig ist von der An- und

Enteignung von Bereichen, welche in kapitalistischen Gesellschaften als das

von der Wirtschaft abgespaltene, nicht-ökonomische «Andere» und somit
«Äussere» behandelt werden, nämlich soziale Reproduktion, nicht-menschliche

Natur und Gemeinwesen respektive der Bereich des Politischen. Diese

Bereiche und deren Enteignung versteht Fraser als die nicht-ökonomischen

«Hintergrundbedingungen», welche die ökonomische «Vordergrundgeschichte»

der normalen Ausbeutung-cum-Kapitalakkumulation ermöglichen.

Ähnlich wie die Bielefelder Soziologinnen interessiert sich Fraser für
die Prozesse der Differenzierung in Vorder- und Hintergrundgeschichte des

Kapitalismus sowie die mit dieser Grenzziehung einhergehenden sozialen

Kämpfe. Im Unterschied zu ihnen hebt Fraser hervor, dass Hintergrundbereiche

zwar Teil der kapitalistischen Gesellschaft sind, da sie der Kapital-

76 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



akkumulation durch Enteignung dienen, letzterer jedoch nicht gänzlich
unterworfen sind und unabhängige Praktiken und normative Ideen
beinhalten.

Vergesellschaftung zwischen Marktlogik und antikapitalistischer
Praxis

Die Theoretikerin und Aktivistin Silvia Federici ist eine zentrale Figur der
Hausarbeitsdebatte und der globalen feministischen Kampagne «Lohn für
Hausarbeit». Sie widmet sich den oben dargelegten Fragen seit den 1970er-

Jahren und stimmt den beiden Bielefelder Soziologinnen Mies und Benn-
holdt-Thomsen in ihrer Argumentation zu, dass «Frauen wie Gemeineigentum

behandelt [...] und Gemeingüter [...] wie Frauen behandelt [werden]»
(2012,138). Anders als die Konzeptualisierung von Frauen als «interne Kolonie»

(Mies 1986,110) ermöglicht dieser Fokus auf Commons die Fragestellung, unter
welchen Bedingungen Commons als Grundlage der Kapitalakkumulation
durch Enteignung dienen oder aber als Basis eines antikapitalistischen
Programms fungieren können.

Commons als «Formen des geteilten Reichtums» seien für Menschen

seit Jahrtausenden ein Organisationsprinzip, wie Federici zusammen mit
George Caffentzis (2014,93 f.) beobachtet. Sie stellen fest, dass Commons nicht
nur kleine Experimente darstellen, da sie sowohl historisch wie gegenwärtig
weitverbreitet sind und dauernd neu geschaffen werden. Gleichzeitig
beobachten sie einen mit der Entwicklung des Kapitalismus einhergehenden und
bis heute fortdauernden Prozess der «ursprünglichen» respektive «primitiven»

Akkumulation durch die Zerstörung von Commons. Diese Strategie
der Akkumulation durch Enteignung nimmt laut Caffentzis und Federici
insbesondere seit Aufkommen des Neoliberalismus, und der damit
einhergehenden Privatisierung aller Aspekte unserer Existenz, extreme Züge an.

Entsprechend können Commons nicht als per se antikapitalistisch oder als

mit dem Markt unvereinbar betrachtet werden. Effektiv diskutieren sie

konkrete Beispiele, wie Commons «für den Markt produziert und vom <Gewinn-

motiv> getrieben werden» (ebd., 98 t; Federici 2012,140). Daher kritisieren sie

Ansätze, die Commons als ergänzenden «dritten Raum» neben Staat und

Markt situieren, und argumentieren, dass antikapitalistische Commons
eine Logik der Kooperation beinhalten und das Leben zunehmend vom
Markt und dem Staat entflechten (ebd., 173). Um zu klären, was antikapitalistische

Commons auszeichnet und wie sie zum Fundament einer
nichtkapitalistischen Wirtschaft werden können, ist es laut Federici (ebd., 139) notwen-

SCHWERPUNKT 77



dig, «die Politik von Commons aus einer feministischen Perspektive zu
betrachten».

Mit Verweis auf Maria Mies argumentiert Federici (ebd., 144), dass aus
feministischer Perspektive Vergesellschaften («Commoning») das

Wiederzusammenführen von dem beinhaltet, was im Kapitalismus als getrenntes
«Äusseres» erscheint. Wie oben besprochen, wird in kapitalistischen
Gesellschaften durch Abstrahieren des Lebens in getrennte, binäre Bereiche ein

Teil als zum Kapitalismus zugehörig konstituiert, und andere Teile als davon

ausgeschlossen. Dass diese differenzierten Bereiche ineinander verflochten
sind und ein Ganzes bilden, wird dadurch unsichtbar und vergessen. «Eine

feministische Perspektive lehrt uns, unsere Rekonstruktion von Commons
damit zu beginnen, dieses Vergessen zu überwinden», hält Federici fest (ebd.,

145f.). Aus feministischer Perspektive bedeutet Commoning also, dass wir
uns weigern, «unser Leben und unsere Reproduktion auf dem Leiden anderer

zu stützen [...] [und] uns als von ihnen getrennt anzusehen», was
wiederum eine fundamentale «Rekonstruktion unseres täglichen Lebens»

bedingt. Vergesellschaftung in diesem Sinne beinhaltet, dass wir uns selbst als

gemeinsames Subjekt konstituieren, und ist somit nichts weniger als «eine

Revolution in unserer Beziehung zu uns selbst und zu anderen» (2014,184). Der

Slogan «Keine Commons ohne Gemeinschaft» bedeutet aus feministischer
Sicht, dass Commoning Gemeinschaft zugleich voraussetzt und diese erst

hervorbringt, wobei Beziehungen in dieser Gemeinschaft geprägt sind vom

«Prinzip der Kooperation und Verantwortung: füreinander, für die Erde, die

Wälder, die Meere, die Tiere» (2012,145). Gemäss ihrer langjährigen
Auseinandersetzung mit Haus- und Reproduktionsarbeit sieht Federici insbesondere

in deren Vergesellschaftung einen zentralen Angelpunkt, um «der stetigen

Abwertung und Fragmentierung unseres Lebens ein Ende [zu] setzen» (ebd.,

146). Entsprechend betrachtet Federici (2013,99) Commons dann als

antikapitalistisch, wenn sie die Reproduktion des Lebens ermöglichen und somit die

Kontrolle über das Leben erweitern.

Fazit
Hinsichtlich konkreter Formen von Vergesellschaftung, welche in der
Schweiz und andernorts bereits bestehen, von sozialen Bewegungen aktuell
entwickelt oder als zukünftige Möglichkeit anvisiert werden, lässt sich

festhalten, dass diese nicht als Ziel, sondern als Mittel zum Zweck im Kampfum
eine antikapitalistische Welt verstanden werden sollten (Caffentzis/Federici 2014,

103). Zu letzterem tragen sie insbesondere dann bei, wenn sie sich am Prinzip

78 WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL



kollektiver Solidarität orientieren, unsere Kontrolle über die eigene
Reproduktion stärken und zur Reproduktion des Lebens allgemein beitragen. Damit

erlauben Vergesellschaftungen, uns im Konkreten der mit dem Kapitalismus

einhergehenden Ausbeutung zu widersetzen und die Trennungen
des Lebens in sich gegenseitig ausschliessende Bereiche zu überwinden.
Prozesse der Vergesellschaftung sollten daher auch relational verstanden

und verortet werden, also in ihrem Verhältnis untereinander und ihrer Rolle

im gesamten gesellschaftlichen Transformationsprozess. Insofern lässt sich

aus feministischer Perspektive festhalten, dass die Vergesellschaftung von
Care-Arbeit und von Gütern, die für unsere Versorgung und für die
Reproduktion des Lebens notwendig sind, eine zentrale Rolle spielen. Einer inter-
sektionalen feministischen Sicht entsprechend, ist es schliesslich essenziell,

dass Vergesellschaftungsprozesse nicht auf bestehenden Hierarchien sozialer,

ökonomischer und geografischer Ungleichheiten aufbauen oder gar
diese verstärken, und dass die Teilhabe an diesen Prozessen nicht
privilegierten Menschen vorbehalten bleiben darf.

Literatur
Angelis, Massimo De, 2001: Marx and Primitive

Accumulation. The Continuous Character of
Capital's «Enclosures». In: The Commoner, 2,

1-22

Caffentzis, George / Federici, Silvia, 2014:
Commons against and beyond Capitalism. In:
Community DevelopmentJournal, 49 (1),

92-105

Casalini, Brunella, 2017: A Materialist Analysis
of Contemporary Feminist Movements. In:
Anthropological Theory, 17 (4), 497-517

Federici, Silvia, 2010: The Reproduction of
Labour-Power in the Global Economy, Marxist

Theory and the Unfinished Feminist
Revolution. Vorlesung, 27. Januar 2009, UC
Santa Cruz, caringlabor.wordpress.com/
2010/10/25/silvia-federici-the-reproduction-
of-labour-power-in-the-global-economy-
marxist-theory-and-the-unfinished-
feminist-revolution (Abfrage 17.7.2020)

Federici, Silvia, 2012: Feminism and the Politics
of the Common in an Era ofPrimitive
Accumulation. In: Federici, Silvia (Hg.): Revolution

at Point Zero. Brooklyn, 138-148

Federici, Silvia. 2013: «Commons Will Become
Increasingly Important for Feminists
Movements in Europe», Interview. In:
Femina Politica. Zeitschrift Für Feministische

Politik-Wissenschaft, 1,93-100

Federici, Silvia, 2014: Marxism, Feminism, and
the Construction of the Commons. In: Brin-
cat, Shannon (Hg.): Communism in the 21st

Century, vol. 1. Santa Barbara, 171-194

Foster-Carter, Aidan, 1978: The Modes of
Production Controversy. In: New Left Review,
107 (1). 47-78

Fraser, Nancy, 2014: Behind Marx's Hidden
Abode. For an Expanded Conception of
Capitalism. In: New Left Review, 86 (März-April),
55-72

Glassmanjim, 2006: Primitive Accumulation,
Accumulation by Dispossession, Accumulation

by «extra-Economic» Means. In:
Progress in Human Geography, 30 (5), 608-625

Hall, Stuart, 1980: Race, Articulation, and Societies

Structured in Dominance. In: Sociological
Theories. Race and Colonialism, 305-345

Harvey, David, 2003: The New Imperialism.
Oxford

Luxemburg, Rosa, 1923: Die Akkumulation des

Kapitals. Ein Beitrag zur ökonomischen
Erklärung des Imperialismus. Berlin

Mies, Maria, 1986: Patriarchy & Accumulation
on a World Scale. Women in the International

Division ofLabour. London

SCHWERPUNKT 79



Mies, Maria, 1988: Introduction. In: Mies,
Maria / Bennholdt-Thomsen, Veronika / von
Werlhof, Claudia (Hg.): Women. The last
colony. London, 1-10

Mies, Maria / Bennholdt-Thomsen, Veronika
(Hg.), 1999: The Subsistence Perspective.
Beyond the Globalised Economy. London

Soiland, Tove, 2016: A Feminist Approach to
Primitive Accumulation. In: Dellheim,
Judith / Wolf, Frieder Otto (Hg.): Rosa
Luxemburg. A Permanent Challenge for

Political Economy. On the History and the
Present of Luxemburg's «Accumulation of
Capital». London, 185-218

Stangenberg, Mailin, 2020: Rückkehr zum
Materialismus. In: Kapitalismus - jetzt mit
gutem Gewissen!, 54,44-46

Volk, Katharina, 2018: Von der Gesellschaftsanalyse

zur Utopie. Ein historischer Rückblick

auf materialistisch-feministische Theorien.

Münster

von Werlhof, Claudia / Mies, Maria / Bennholdt-
Thomsen, Veronika, 1983: Frauen. Die letzte
Kolonie. Reinbek bei Hamburg

73h
Werde Mitglied
Erhalte 3x jährlich das

Femlnfo - das
feministische Magazin mit
wissenschaftlichem
Blick und Beiträgen
zu relevanten
gesellschaftspolitischen

Themen.

Weitere Infos
www.femwiss.ch

Gratis Leseprobe
bestellen
info@femwiss.ch

Wiss
Der Verein Feministische Wissenschaft

Schweiz versteht sich als

Netzwerk und offenes Forum für
Mitglieder und Verbündete. Er

bezweckt die Förderung feministischer

Wissenschaften, trägt zur
Sensibilisierung auf intersektionale
feministische Perspektiven bei
und stellt diese zur Diskussion

- mit dem Ziel, feministische
Auseinandersetzung einem möglichst
breiten Publikum zugänglich
zu machen und eine Brücke
zwischen Wissenschaft,
Gesellschaft und Politik

zu schlagen.

WIDERSPRUCH 75/20 - ENTEIGNEN FÜRS GEMEINWOHL


	Gemeinschaftlich wirtschaften : feministisch gedacht

