
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Artikel: Antimuslimischer Diskurs und der Frauen*streik

Autor: Kaya, Meral

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meral Kaya

Antimuslimiseher Diskurs
und der Frauen*streika

Der Streik von 2019 wurde im Vergleich zu demjenigen im Jahre 1991 als

besonders intersektional1 gefeiert. Ein Artikel in der WOZ beschrieb den Frau-

en'streik 2019 in Zürich mit folgenden Worten: «Feminismus muss
intersektional sein, er muss auch People of Color einschliessen, iiiegalisierte
Frauen, Sexarbeiterinnen, Musliminnen, Behinderte, Lesben, Queers, Transund

Interpersonen. Dem Frauenstreik 2019 ist das gelungen. Sie alle hatten
Platz auf den Bühnen, um ihre Forderungen zu formulieren, allen stand die

Euphorie ins Gesicht geschrieben.» (Landolt 2019) Einen Schritt weiter ging ein

Eintrag auf dem INES (Institut Neue Schweiz)-Blog: «Wenn 1991 die Stimmen

der Migrantinnen nur spärlich oder höchstens über die Lautsprecher
der Gewerkschaften zu hören waren, erhoben in vielen Städten dieses Mal
auch die Migrantinnen ihre eigenen Stimmen. [...] In diesem Sinne darf der

Frauen*streik 2019 auch als erster intersektionaler Streiktag der Schweiz
gelten. Das ist neu und stimmt hoffnungsvoll.» (Mateos 2019)

Die beiden Berichte informieren voller Freude und Stolz über diesen

erfolgreichen Streiktag - an dieser Wahrnehmung soll hier auch gar nicht
gezweifelt werden. Dennoch drängen sich zwei Fragen auf: Ist diese inter-
sektionale Situation wirklich so neu, oder haben wir einfach nur vergessen,
dass sich 1991 bereits Frauen* of Colour (F*oC)2 am Streik beteiligt haben?

Eine kleine Recherche im Sozialarchiv zeigt, dass F*oC auf Bildmaterialien

von 1991 durchaus zu sehen sind. Allerdings wird nicht ersichtlich, inwiefern
sie beteiligt waren und ob ihre Forderungen von der Streikbewegung auf-

a Dieser Text ist eine stark überarbeitete Version eines Beitrags, der unter dem Titel Rassismus
am Frauen*streik in der Zeitschrift Neue Wege 12.19 erschienen ist. Ich dankeJovita dos Santos
Pinto und Patricia Purtschert für das gemeinsame Nachdenken.

SCHWERPUNKT 77



genommen wurden. Denn in Broschüren, aufFlyern oder auch in den
Manifesten sind sie kaum sichtbar. Die Rede ist von Frauen im Allgemeinen.
Vereinzelt tauchen jedoch die Begriffe «Ausländerfrauen» und «Rassismus»

(SozArch 1991) auf. Beim Frauen'streik von 2019 sind Rassismus wie auch Inter-
sektionalität als Themen auf Bildmaterial wie auch in Manifesten und auf

Flyern sichtbarer. Können wir aber deshalb die Schlussfolgerung ziehen,
dass der Streik von 2019 intersektionaler war als der von 1991? Die dürftige
Quellenlage zur Beteiligung der F' oC am Frauenstreik 1991 lässt keine
vertiefte Analyse dieser Frage zu, was zu einer nächsten Frage führt: Wessen

Geschichten schaffen es in die Archive?3

Und ich frage weiter: Verbindet die beiden Streiks nicht eher, dass

nichtweisse, migrantische und muslimische Frauen* zwar mitgemacht
haben, aber ihre Forderungen kaum aufgenommen und sie selbst margina-
lisiert wurden? So geschehen zum Beispiel mit den Frauen* der Foulards

Violets. Die Foulards Violets haben sich im Vorfeld des Frauen*streiks 2019

in Genf gegründet - die Farbe Violett ist an die Farbe des Streiks angelehnt.
Sie setzen sich für einen intersektionalen Feminismus ein: «In der Schweiz

lebende Musliminnen sind sowohl Opfer von Sexismus als auch von Rassismus,

wobei die Islamophobie nur eine von vielen Varianten ist. Deshalb können

wir unsere Kämpfe nicht aufteilen: Wir müssen sie gemeinsam bekämpfen.»4

(Foulards Violets 2020) Einer ihrer Kritikpunkte richtet sich gegen das

Lai'zitätsgesetz, das am 10. Februar 2019 in Genf angenommen wurde. Das

Gesetz verbietet Parlamentarier*innen und staatlichen Mitarbeiterinnen,
religiöse Symbole zu tragen. Obwohl das Lai'zitätsgesetz nicht ausschliesslich

auf Frauen* mit Hijab zielt, wurde ein Grossteil der Diskussion rund um
Hijabs ausgetragen.5

Gleicher Lohn für alle: Wer regelt den Zugang zu
qualifizierter Arbeit?
Das Lai'zitätsgesetz wie auch weitere Regelungen rund um das Tragen von
«Kopftüchern» führen in der Schweiz dazu, dass Frauen* mit Hijab von
repräsentativen und höher qualifizierten (z. B. Lehrer*innen) Funktionen
verdrängt werden. Es reiht sich damit in eine gesamteuropäische Tendenz ein,

Muslimas* strukturell in den Niedrigarbeitssektor zu lenken (Farris 2017,15).

Wie kommt es also, dass diese geschlechterspezifische Diskriminierung, die

vor allem muslimische Frauen* betrifft, nicht in die dominant rezipierten
Forderungen des Streiks - wie beispielsweise die Lohngleichheit -
aufgenommen wurden? Die Forderung «Gleicher Lohn für gleiche Arbeit» ist

78 WIDERSPRUCH 74/20 - FR AU EN "STREIKEN



wichtiger denn je, spannend diesbezüglich wäre aber, wer denn genau
Zugang zu dieser «gleichen» Arbeit hat.

Am 14. Juni 2019 versammelten sich etwa hundert Foulards Violets zum
landesweiten Frauen*streik in Genf. Sie hielten Banner und Schilder mit
folgenden Parolen: «Ne me libérez pas - Je m'en charge», «Foulards ou pas -
c'est mon choix» oder «Mon foulard n'est pas la cause pour mon oppression,
mais le prétexte pour mon exclusion».6 Die Aussagen sind klar und deutlich:
Die Foulards Violets sprechen sich für mehr Selbstbestimmung aus und
verurteilen die Diskriminierungen, die sie aufgrund ihres Hijabs erleben. Es

sind starke Parolen von starken Frauen* - genau das, was der Frauen*streik
landesweit auf die Strasse getragen hatte.

Aber nicht alle Streikteilnehmerinnen* waren dieser Ansicht. Laut der

Zeitung Blick wurden die Foulards Violets mit folgenden Aussagen angefeindet:

«Es ist eine Schande» und «Schämt ihr euch nicht, am Frauen*streik
teilzunehmen?» (Szopinski 2019). Eine Bekannte, die mit den Foulards Violets

am Streik teilgenommen hatte, bestätigte diese Aussagen und fügte noch

eine hinzu: «Kehrt in den Iran zurück, wenn euch die schweizerischen

Gepflogenheiten nicht gefallen.» Später erfuhr ich von ähnlichen Vorfällen in
Bern, Basel und Zürich. Eine betroffene Frau in Bern entschied sich, den

Streik zu verlassen.

Keines der als progressiv geltenden, Unken Medien berichtete über solche

Vorfälle. Vielmehr lobten sie den Frauen*streik als intersektionale Bewegung.

Dabei wurden Muslimas* explizit miterwähnt - aber ihre Inhalte und
die Anfeindungen, denen sie ausgesetzt waren, ignoriert. Bedeutet inter-
sektionaler Frauen*streik vielleicht sogar, dass Muslimas* zwar gezeigt, aber

nach wie vor nicht gehört werden?

Muslimas* werden in der Schweiz oftmals - und nicht nur von der
SVP! - als rückständige Frauen* und Objekte in der Opferposition stigmatisiert,

deren einzige Chance zur Emanzipation in der sogenannt westlichen,
christlich-säkularisierten Moderne liegt (dos Santos Pinto 2019). Durch eine solche

Haltung werden die weiss-europäischen Frauen* als emanzipiert und

von frauenfeindlichen Verhältnissen befreit imaginiert. Diese Ansicht folgt
einer kolonialen Logik, wonach - mit einer Adaption des bekannten Satzes

von Gayatri Spivak - weisse Männer und Frauen braune Frauen vor braunen

Männern retten (Spivak 2008,7s).7 Die Vorstellung, dass weisse Menschen besser

wüssten, was gut für braune Frauen* sei, war Teil einer Legitimationsstrategie

für den Kolonialismus und dessen gewaltsame Eingriffe. Diese Logik

ist auch in der Schweiz wirkmächtig geblieben und widerspiegelt sich in
der Legitimation für die anhaltende Arbeitssegregation sowie in der restrik-

SCHWERPUNKT 79



tiven Migrationspolitik. Im gleichen postkolonialen Kontext sind auch die

Ereignisse am Frauen"streik in Genfund schweizweit zu betrachten.
Sara R. Farris prägte den Begriff «Femonationalismus». Damit analysiert

sie die Mobilisierung feministischer Ideen und Emanzipationskämpfe
im neoliberalen Zeitalter für rassistisch gewendete Politiken in westeuropäischen

Ländern mit Blick auf unterschiedliche politische Akteurffnnen
wie rechtsradikale Nationalist/innen, feministische Intellektuelle und
neoliberale Kräfte. Diese stellen Frauen" mit Hijab als Opfer ihrer (heterosexuellen)

muslimischen Männer" dar, die ausserdem für den Rest der Gesellschaft
als gefährlich inszeniert werden (Farris 2017,1). Ein wichtiger Punkt ihrer Analyse

ist, dass sich einige Feminismen mit dem Neoliberalismus an relevanten
Punkten verbinden. Dies zeige sich dadurch, dass die Emanzipation reduziert

werde auf die wirtschaftliche Integration in die Arbeitswelt (ebd., 139).

Die Lohnarbeit werde so zur Etappe stilisiert, die Migrant"innen im
allgemeinen und Muslim'innen im besonderen durchlaufen müssten, um die

richtige, sprich: westliche Emanzipation zu erleben. Farris führt weiter aus,
dass diese Frauen" dabei in diejenigen Arbeitsbereiche gelenkt würden, in
welchen westeuropäische Frauen" nicht mehr sein wollten: Beispielsweise
in die Hausarbeit, Putztätigkeiten, Kinderbetreuung und andere Care-Arbei-

ten. Damit würden diese Feminist*innen (wissentlich oder unwissentlich)
dazu beitragen, dass Pflege- und Hausarbeit als geschlechtsspezifischer

- und zunehmend rassisierter - Bestandteil des Arbeitsmarkts
reproduziert würde (ebd., 137). Es würden Bedingungen geschaffen und aufrechterhalten,

die F*oC in einem Zustand der Unsicherheit hielten: Dieser
Zustand sei gekennzeichnet durch unsichere Rechte, institutionelle
Diskriminierung und wirtschaftliche Segregation innerhalb rassisierter und

geschlechtsspezifischer Nischen des Arbeitsmarktes (ebd., 141).

Genau diese Segregation sprechen die Foulards Violets mit ihrer Kritik
am Lai'zitätsgesetz an. Damit stossen sie auf wenig Verständnis, weil der
Säkularismus als historischer Triumph der Aufklärung über die Religion
verstanden und mit Vernunft, Freiheit, Frauenrechten und Modernität
assoziiert wird. Die Historikerin Joan Scott weist aber daraufhin, dass Säkularismus

über lange Zeit die Geschlechtersegregation verstärkt und legitimiert
hat und erst seit kurzem als unhintergehbare Grundlage für Emanzipation
gilt (Scott 2018,3).

80 WIDERSPRUCH 74/20 - FR AU EN "STREIKEN



Säkularismus und Aufklärung als (post)koloniales
Argumentarium für Rassismus

Scott weist weiter auf die Verbindung zwischen dem heutigen
Säkularismusdiskurs und seiner Gleichsetzung von Geschlechtergleichheit mit einer

antimuslimischen Haltung hin, die ihre Wurzeln in der kolonialen
Geschichte hat: während der kolonialen Ausbreitung des Westens im
sogenannten Orient wurde immer wieder daraufhingewiesen, wie der muslimische

Mann* seine Frau* schlecht behandelte (Scott 2018,31). Der Islam galt als

Zeichen für die arabische Unterlegenheit, das Christentum als Markenzeichen

einer weissen Überlegenheit. Die Zivilisierung sollte dann auch dazu

dienen, den Status der muslimischen Frau* zu erhöhen, ein Status, der
vermeintlich niedriger war als der der weissen Frauen*, die damals wohlgemerkt

weder Bürger- noch Mitspracherechte genossen. Diese Ideen werden

zur Legitimation der weissen, westlichen und christlichen Überlegenheit

herbeigezogen - früher wie auch heute. Auf diese Weise wird die Aufmerksamkeit

von den anhaltenden Schwierigkeiten im Zusammenhang mit
Geschlechterunterschieden abgelenkt, welche westliche wie auch
nichtwestliche, christliche wie auch nicht-christliche Menschen teilen.

Eine solche Argumentationsweise, die sich auf die Geschlechtergleichheit

bezieht, und sich zudem als christlich und säkular positioniert, wird
nicht nur von der politischen Rechten oder von liberalen Kräften benutzt,
sondern auch von feministischen Kreisen aufgegriffen. Sie beziehen sich
damit auf einen Säkularismusdiskurs, der mit Bezug auf die Aufklärung einzig
dem Christentum Modernisierungsfähigkeit attestiert und dabei ausser

Acht lässt, dass genau diese Aufklärung Frauen* und nicht-weissen
Menschen eine mindere Natur zuschreibt und sie von der Kategorie Mensch aus-

schliesst.

In diesem Text geht es darum, Rassismus als strukturelles Element

unserer Gesellschaft zu verstehen, kritisch zu beleuchten und unsere
individuellen, kollektiven und sozialen Positionierungen daraufhin zu befragen.

Entsprechend versucht er zu analysieren, weshalb F*oC unsichtbar werden,
obwohl sie teilnehmen. Und weshalb sie zwar auf Bildern sichtbar sind, aber

ihre Forderungen - solange es sich um welche handelt, die nicht einem

weissen christlichen Wertesystem folgen - nicht gehört, geschweige denn

als feministische Statements anerkannt werden.
Es braucht weiterhin Mut, antirassistische Kritik zu formulieren - denn

oft wird darauf defensiv reagiert. Als Frau, die Rassismus schon seit Kindesalter

erlebt und regelmässig als Muslima gelesen wird, weiss ich, dass eine

der grössten Hürden, solche Momente als rassistisch anzuerkennen, darin

SCHWERPUNKT 81



besteht, dass Rassismus grundsätzlich verleugnet wird: Es gebe ihn
nicht - nicht mehr. Allenfalls bei den Rechten. Doch dem ist nicht so: Rassismus

ist ein gesamtgesellschaftliches Problem. Und nur, weil wir nicht über
Rassismus sprechen, heisst das nicht, dass es ihn nicht gibt. Vielmehr werden

dadurch rassistische Handlungen normalisiert.

Angesichts der rassistischen Anfeindungen, denen gerade auch
muslimische Feminist*innen in Genf, Basel und Bern am Frauen*streik ausgesetzt

waren, zielt dieser Text darauf ab, sich Gedanken über eine Dekolonisierung
von Feminismus zu machen. Indem muslimischen Frauen* jegliche
Selbstbestimmung abgesprochen wurde, wurde am Frauen*streik die feministische

Kritik am Fäizitätsgesetz - und zwar die Kritik an der Verdrängung von
muslimischen Frauen* in den Niedrigarbeitssektor - ignoriert. Die Forderung

«gleicher Lohn für gleiche Arbeit» sollte nicht nur die geschlechtsspezifische

Ungleichbehandlung thematisieren, sondern auch die rassisierten

Arbeitssphären. Denn je höher wir in der Bildungsbiografie steigen, umso
«weisser» werden diese hoch qualifizierten Arbeitssphären - von deren
Ausschluss muslimische Frauen* besonders betroffen sind. Gleichzeitig sollten

wir die Vorstellung einer säkularisierten Gesellschaft hinterfragen, die zum
Beispiel die vermeintlich weisse Schweiz und die christlichen Religionen (in
welchen auch der Atheismus seinen Platz habe) privilegiert und als demo-

kratie- und emanzipationstauglich beschreibt, während sie dem Islam
keinen Platz für all das zugesteht. Diese beiden Gedankenstränge müssen neu

gedacht werden - auch in feministischen Kontexten.
Es ist wahr, der Frauen*streik 2019 war überwältigend und ein

historischer Moment: Mit über 500 000 Teilnehmenden wurde ein kraftvolles
Zeichen gesetzt. Die Euphorie hat aber nicht alle Streikenden erfasst. Lasst

uns diese Ereignisse als Anstoss nehmen und fragen, weshalb das so ist.

Feminismus als Machtkritik bedeutet nämlich, genau hinzuschauen, welche

Positionen zu den schwächsten gemacht werden und diese zu stärken.
Es bedeutet zu analysieren, wie bei der Diskriminierung von Muslimas*
Rassismus und Sexismus zusammenwirken. Solidarität würde zudem bedeuten,
unterschiedliche Emanzipationsprozesse und Befreiungskämpfe miteinander

zu verbinden. Denn nicht nur unsere Unterdrückung ist verschränkt,
sondern, wie der F*oC-Block am Frauen*streik in Zürich schrieb: «Auch

unsere Befreiung ist aneinandergebunden».

82 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN



Anmerkungen
1 Intersektionalität untersucht das

Zusammenwirken sozialer Ungleichheitsmechanismen.
Dabei werden die verschiedenen

Unterscheidungskategorien nicht additiv,
sondern in ihrer Verwobenheit und Wechselwirkung

betrachtet. Zudem werden
gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhält-
nisse analysiert und geschaut, wie
dominante und unterdrückte Positionierungen

in diesen funktionieren.

2 Das *-Sternchen steht für alle, die sich nicht
in eine Kategorie einordnen wollen. Es soll
sichtbar machen, dass es kein einheitliches
«wir», wie zum Beispiel «wir Frauen», gibt
(Anmerkung der Autorin).

3 Die Recherche dazu würde den Rahmen
dieses Artikels sprengen, da hier ein
Forschungsraum eröffnet wird, bei dem nicht
mit gängigen Methoden und Fragestellungen
gearbeitet werden kann. Für die Aufarbeitung

dieser unsichtbaren Geschichten
müsste beispielsweise stärker mit Oral
History gearbeitet werden als mit archivierten
Quellen, um die vielen Lücken befragen zu
können.

4 Original-Wortlaut: Les femmes musulmanes
vivant en Suisse sont en proie tant au
sexisme qu'au racisme, dont l'islamophobie

n'est qu'une des nombreuses variantes. De ce
fait, nous ne pouvons compartimenter nos
luttes : nous nous devons de les mener de
front.

5 Genauso das Kopftuchverbot in Basler
Gerichtssäälen, das seit 2018 gilt: Obwohl
daraufbestanden wurde, dass es nicht um
eine Abstimmung über das Kopftuch gehe,
rahmte dieses Bild die Diskussion. Zumal die
Bewerbung einerJuristin mit Kopftuch
ausschlaggebend war, um überhaupt darüber
nachzudenken.

6 «Hört auf mich zu befreien - ich kümmere
mich selbst darum», «Kopftuch oder
nicht - das ist meine Wahl», «Mein Kopftuch
ist nicht der Grund für meine Unterdrückung,

sondern der Vorwand für meinen
Ausschluss».

7 Spivak machte daraufaufmerksam, dass es
bereits zu Zeiten des Kolonialismus galt, die
indigene Frau vor ihrer eigenen,
frauenverachtenden Kultur zu retten. Die sogenannten

zivilisatorischen Eingriffe der Kolonialmacht

wurden mit der Vorstellung «weisse
Männer retten braune Frauen vor braunen
Männern» legitimiert.

Literatur
dos Santos Pinto, Jovita, 2019: Samira. Hüterin

der Kolonialnostalgie. In: Neue Wege, Heft
10.19., 3-5

Farris, Sara R., 2017: In the Name ofWomen's
Rights. The Rise of Femonationalism. Durham

Foulards Violets, 2019: Cahier de revendications.

lesfoulardsviolets.org/2019/06/07/
cahier-de-revendications-les-foulards-vio-
lets/?fbclid=IwAR3cZGXwamBr9w-
xvjlxTgJE6dPSXibiKVdaxvxFXK_pVtfl-
U4HLV9Wg2fkQ (Abfrage 23.01.2020)

Landolt, Noemi, 2019: Schluss mit dem Patriar-
kater! Die Frauenstreik-Bewegung entwickelte

eine Wucht, die man(n) nicht mehr
ignorieren kann, www.woz.ch/1925/
frauenstreik/schluss-mit-dem-patriarkater
(Abfrage 22.1.2020)

Mateos, Inès, 2019: Frauenstreik 2019 - der
Kampf ist intersektional. institutneue
schweiz.ch/De/Blog/205/Frauenstreik_20i9_
Der_Kampf_ist_intersektionell (Abfrage
22.1.2020)

Scott,Joan Wallach, 2018: Sex & Secularism.
Princeton

SozArch (Schweizerisches Sozialarchiv),
Sachdokumentation: Sammlung Dokumente zum
Frauenstreik 1991. www.sozialarchiv.ch/
wp-content/uploads/20i9/o4/Sammlung_
Dokumente_Frauenstreik_Teili.pdf (Abfrage
10.2.2020)

Spivak, Gayatri Chakravorty, 2008: Can the
subaltern speak? Postkolonialität und
subalterne Artikulation. Wien.

Szopinski, Marsel, 2019: Unschöne Szenen in
Genf. Muslimas am Frauenstreik wegen
Kopftüchern angepöbelt, www.blick.ch/
news/schweiz/westschweiz/unschoene-
szenen-in-genf-muslimas-am-frauenstreik-
wegen-kopftuechern-angepoebelt-
id15374056.html (Abfrage 25.1.2020)

SCHWERPUNKT 83



>Giù le mani<
Paolo Barcella, Alessandro Moreschi, Mattia Pelli,
Gabriele Rossi, Nelly Valsangiacomo: Der Streik in
den SBB-Werkstätten in Bellinzona. Arbeitskämpfe

im 21. Jahrhundert. Aus dem Italienischen
von Ruedi Graf, Vorwort Paul Rechsteiner, 200 S.,

brosch., mit DVD des Dokumentarfilms >Giù le mani<

von Danilo Catti, Fr. 21.-, ISBN 978-3-85990-369-2
Im März 2008 kündigte die SBB-Direktion ihren Plan

an, der die Auflösung der Werkstätten (>Officine<) von
SBB-Cargo in Bellinzona vorsah. Die Antwort der 430
Arbeiter war unerwartet klar: Sie begannen einen der

längsten, härtesten Streiks der letzten Jahrzehnte. Dieser fand ein riesiges
Echo und bezog die Gesellschaft der gesamten Region mit ein. Eine Gruppe

von Historikerinnen hat nach dem Streik mit den Arbeitern und Beteiligten

Interviews geführt. Diese sind Grundlage für eine Reflexion über
den Streik. Die Gespräche mit den Arbeitern zeigen, was die Bewegung
bei den Einzelnen und im Kollektiv ausgelöst und verändert hat. Eingebettet

ist dieser Arbeitskampf in einen Überblick über die Streiks in der
Schweiz mit Schwerpunkt ab den 1970er Jahren. Und in eine
Geschichte der wirtschaftlichen und politischen Bedeutung der
Eisenbahn und ihrer Werkstätten im Tessin. www.edition8.ch

Paolo Batcelia, Alessandro Moreschi,

Welly Valsangiacomo

Der Streik in den
SBB-Werkstätten

in Beiiinzona

'&V\Sd,

$ ZV"*

I ed itio n 8 1

WIDERSPRUCH 74/20 - FRAU EN'STREIKEN


	Antimuslimischer Diskurs und der Frauen*streik

