
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

REZENSIONEN 229



Sara Ahmed: Feministisch leben! Manifest für Spassverderberinnen.

Aus dem Englischen von Emilia Gagalski. Unrast Verlag, Münster 2018 (352 S.)

Cinzia Arruzza/Tithi Bhattacharya/Nancy Fraser: Feminismus für die 99%
Aus dem Englischen von Max Henninger. Matthes & Seitz, Berlin 2019 (107 S.)

Ein Gespenst geht um in der Welt und es ist
feministisch. Rund um den zweiten nationalen Frau-

erfstreik erscheinen zwei Übersetzungen
feministischer Manifeste: Feministisch leben! von
Sara Ahmed (2018) und Feminismusfiir die 99 %

von Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya und

Nancy Fraser (2019).

Ein Manifest legt etwas offen, macht es

handgreiflich. Eine Offenbarung, ohne göttlichen
Charakter. Das Manifest ist nicht erst seit dem Kapital

eine beliebte Textsorte, umgeben von einer
ebenso politischen wie kämpferisch-revolutionären

Aura. Ob ein direkter Bezug zu den

Vorgängerinnen deutlich wird, wie bei Feminismusfiir
die 99%, in dessen Nachwort wir über das Verfassen

eines Manifestes lesen: «Wer sich heute

daran versucht, steht auf den Schultern - und im
Schatten - von Marx und Engels.» (Arruzza,

Bhattacharya, Fraser 2019,77) Oder ob das Manifest ganz be-

wusst ohne derlei Referenzen auskommt, wie bei

Sara Ahmed: «In diesem Buch befolge ich einen

strikten Grundsatz beim Zitieren: Ich zitiere keine

weissen Männer.» (s. 29) Manifeste versprechen

- oder ich mir davon - weltverändernd zu

sein, gewohnte Welten auseinanderzunehmen.
Aber was davon halten sie ein?

Manifest ist nicht gleich Manifest. Das

Autorinnen-Kollektiv von Feminismusfür die 99%

legt elf Thesen eines neuen, aus den Streikbewegungen

entstandenen Feminismus vor, gefolgt
von einem Nachwort, dessen Titel «in media res»

nichts weniger verspricht, als zur Sache zu kommen.

Darin wird Hintergrundwissen rund um die

elf Thesen und deren Entstehung dargelegt.
Ahmed verfährt andersrum. Ihr ausführliches,
dreiteiliges Werk entwickelt eine Antwort auf die

Frage, was es heisst, feministisch zu leben und
schliesst mit praktischem Werkzeug, einem Sur¬

vival-Kit und dem eigentlichen Manifest für
Spassverderberinnen, welches klassische zehn

Grundsätze umfasst. Feminismusfür die 99%

kommt schnörkellos und ohne Tand daher, kein

einziges Zitat, kein Literaturverzeichnis.
Feministisch leben! ist weitläufig, verwoben, tiefgreifend.

Voller Geschichten, Umwege, Abzweigungen.

Manifest greift dafür eigentlich zu kurz, es ist
radikale feministische Theorie, die Ahmed entfaltet,

in ihrer Geschichte und Gegenwart. Feministisch

leben! ist Ratgeberin und Werkzeugkiste,
Baukasten und Nachschlagewerk.

Sara Ahmed schöpft aus dem Alltäglichen. Sie

reflektiert, was es bedeutet, ein feministisches
Leben zu führen. Ihre Auffassung ist radikal: «Wo

wir auch hingehen, Feminismus geht mit. Wenn
das nicht so ist, sind wir keine Feministinnen.»
(S.29) Sie untersucht, was es mit und nach sich

zieht, Feministin zu werden und zu sein, als

solche zu sprechen, arbeiten, (über-)leben. Sie

begreift Feminismus demnach als Lebensart und

-weise, wie wir über das Leben denken, ihm

begegnen, Beziehungen knüpfen oder aufbrechen.

Feminismus ist eine Hausaufgabe, eine Aufgabe
also, die Zuhause beginnt. Es gilt, das Haus zu
verändern und das Reich des Herren umzubauen.
So beginnt Ahmeds eigene feministische
Geschichte als Spassverderberin am Familientisch.
Ahmed eignet sich diese Figur der Spassverderberin

an, sie begleitet uns durch das gesamte
Werk. Sie wird zum Symbol, zur Metapher, zum
schweisstreibenden Konzept. Die feministische

Spassverderberin kommt uns bekannt vor.
Oftmals durch Augenrollen eingeleitet, wird sie zum
Problem, sobald sie Probleme anspricht. Denn

das, was wir als Feministinnen wahrnehmen,

aufzeigen und kritisieren, so Ahmed, existiere für

einige andere nicht einmal. Uns wird Unrecht ge-

230 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



tan, wenn wir auf Unrecht hinweisen. Feministisches

Handeln erfordert demnach Hartnäckigkeit

und Eigenwille, die Bereitschaft, immer wieder

weiterzumachen, trotz Widerständen, trotz
Mauern. Ahmeds feministische Theorie möchte
nicht von Politik getrennt werden, sie ist Politik,
sie ist persönlich. So auch ihr Ursprung: «Es ist
entscheidend, wo wir Feminismus entdecken.»
(S. 14) Es spielt eine Rolle, wer ihn uns zeigt. Weil

Ailtagsnähe und Alltagssprache feministische
Theorie erst verständlich machen, möchte
Ahmed sich nicht weiter als nötig von diesen entfernen.

Das macht ihr Werk allerdings nicht weniger
anspruchsvoll.

Ahmed versteht Feminismus als Bauwerk,
Texte als Welten. Ihr theoretisches Gerüst
besteht aus einem lesbischen Feminismus of Color.

Es geht darum, wie wir Wissen hervorbringen
und weitergeben, es ist von Wichtigkeit, wen wir
zitieren. Feministische Welten müssen aus
feministischem Material bestehen. Deswegen auch

ihr Zitiergrundsatz. Worte sind Ahmeds Werkzeug,

Metaphern ihre Munition (wobei sich bei
der Übersetzung ins Deutsche einige ungenaue
und teils problematische Begrifflichkeiten und

auffallig viele (Tipp-)Fehler eingeschlichen
haben). Weswegen verwendet sie Metaphern? Weil

dasjenige, was schwer ist, ebenso schwer zu
beschreiben ist. Sie lässt diese jedoch nicht als vage

Begriffe stehen, sondern nimmt sie ernst, genau
wie das damit Umschriebene. Zitate seien, so

Ahmed, Ziegelsteine, aus denen wir Behausungen
bauen. Wir entscheiden, wie diese aussehen und

wen sie beherbergen. Ahmed hinterfragt
Metaphern, deckt sie auf. Die gängige Vorstellung
unseres Lebens entspricht einem Pfad, auf dem

wir gewisse Punkte erreichen (sollen). An dessen

Ende steht das Glück/lichsein: «Die glücklichen
Geschichten für Mädchen basieren weiterhin auf
Märchen-Formeln: Entweder Leben, Hochzeit
und Fortpflanzung oder Tod und Elend.» (S.71)

Je mehr Menschen den einen Pfad gehen, desto

leichter der Durchgang. Ahmed nennt dieses

Phänomen «entlastendes Vorankommen». Das

gilt auch für die Sexualität. Heteronormativität
beschreibt nichts anderes als die Mühelosigkeit,

mit der wir heterosexuell durch das Leben schreiten.

Glück/lichsein als Einbahnstrasse. Wer
erfüllt überhaupt die Voraussetzung, um glücklich
zu werden? Feminismus können wir als unglückliches

Archiv begreifen. Als Archiv aus Geschichten,

Stimmen, Zitaten.
Sind Zitate Ziegelsteine, dann können daraus

Mauern entstehen. Die Metapher der Mauer, die

es vermag, Pfade zu verbauen, ist bei Ahmed von

grosser Wichtigkeit. Auch und vor allem bei der
Arbeit: «Ich beschreibe Mauern als Verhärtungen

der Geschichte>, das Baumaterial der Macht.»

(S. 123) Eine Feministin ist auch Feministin bei der

Arbeit. Oder erst recht. Ahmeds Arbeitsplatz, die

Universität, ist von dicken Mauern umgeben,

durchdrungen. Die Aufgabe der Feministin innerhalb

der Institution: Gegen Mauern anrennen,
teilweise unsichtbare, immer und immer wieder.

Die Feministin ist manchmal Maurerin von Beruf,
sie arbeitet mit ihren Armen. Die Metapher des

feministischen Arms hängt mit Eigenwilligkeit
zusammen. Sie entstammt einer eigenwilligen
Geschichte, der Geschichte von Eigenwilligkeit.
Ahmed geht dieser auf den Grund und deutet sie

um. Das Grimmsche Märchen Das eigenwillige
Kindwird so zu einer feministischen Geschichte.

Darin kommt ein widerständiges Mädchen vor,
welches für ihren Eigensinn mit dem Tod bestraft

wird. Einmal begraben, hört ihr Arm aber nicht
auf, eigensinnig zu sein und ragt immer wieder

aus dem Grab heraus. Der Arm sei ein revolutionärer

Körperteil, so Ahmed, «ein Versprechen
dessen, was noch kommen wird.» (S.117)

«Wie schnell zerbrechen Dinge, wenn wir
gegen eine Mauer anrennen», konstatiert Ahmed

zu Beginn des letzten Teils. Sie beginnt diesen mit
einem Bruch, mit Geschichten von Gegenständen,

die zerbrechen. Dabei fallt Ahmed auf, dass

Eigenwilligkeit nicht selten herangezogen wird,

um einen Bruch zu erklären. Sie schliesst daraus:

«Möglicherweise ist Feminismus dann die Art
und Weise, wie wir die Teile aufsammeln.» (s. 219)

Und so entwirft sie in einem nächsten Schritt
eine queere Moral der Tollpatschigkeit, als Gefühl

des Stossens gegen Mauern und eine Welt, die

nicht für alle Körper gleichermassen gemacht ist.

REZENSIONEN 231



Wir lernen von Ahmed, dass Worte Geschichten

transportieren. Und dass es an uns liegt, diese

aufzudecken und umzuschreiben. Dabei hilft sie

uns, regt uns an. Ein Manifest, so Ahmed, führe
etwas deutlich vor Augen. Und dazu ist es

unabdingbar, mit dem Erkennen von tatsächlichen

Ungleichheiten zu beginnen. So ermutigt uns der

abschliessende Teil des Manifests dazu, nicht
aufzuhören, mit dieser Welt unglücklich zu sein und

es in Kauf zu nehmen, Unglück zu verursachen.

Weiter sollen wir nicht über Witze lachen, die
andere beleidigen, aber Bindungen brechen, die uns

oder anderen schaden. Als letzten Grundsatz
hebt Ahmed die Wichtigkeit von Bündnissen

hervor: «Wir sind gewillt, an einer Spassverder-

ber*innen-Bewegung teilzunehmen.» (S. 343)

Denn nur so lassen sich Mauern bewegen: «Die

Arme, die das Haus gebaut haben, werden es auch

niederreissen.» (S. 120)

Um das kompromisslose Niederreissen und

Wiederaufbauen der Gesellschaft geht es auch in
Feminismusfiir die 99%. Die drei Autorinnen
antworten auf die Krise des Kapitalismus und
den Bankrott des liberalen Feminismus: «Es

interessiert uns nicht, die Glasdecke zu durchstossen,

um es dann der überwiegenden Mehrheit zu

überlassen, die Scherben aufzukehren.» (S.23)

Letzterer tauge höchstens als perfektes Alibi des

Neoliberalismus. Und weiter: «Weit davon
entfernt, weibliche Vorstandsvorsitzende mit
Eckbüros zu feiern, wollen wir Vorstandsvorsitzende

und Eckbüros abschaffen.» (Ebd.) Sie wollen
keinen Mittelweg, keine halbherzigen Massnahmen,

sondern nichts weniger als den Umbruch unserer

Gesellschaftsform. Aber wie? Mit Hilfe eines radikal

antikapitalistischen, antirassistischen,
internationalistischen Feminismus für die 99%. Dieser

geht aus den weltweiten Streikbewegungen hervor

und hat von ebendiesen gelernt, unsere
Vorstellung von Arbeit und ArbeiterTnnenklasse zu

erweitern, insbesondere auf den Bereich der
gesellschaftlichen Reproduktion. Das Motto ist
nicht «lean-in», sondern «kick-back». Feminismusfiir

die 99% liefert eine scharfe Analyse der

Krise unserer Gegenwart, lässt den Ausweg

jedoch vage. Die Autorinnen sind sich dessen

bewusst: «Gewiss, unser Manifest bietet keinen

präzisen Entwurf einer Alternative, da diese nur
aus den Kämpfen ihrer Verwirklichung hervorgehen

kann.» (s.102) So bleibt die Leser*in zwar von
der Dringlichkeit eines Umsturzes überzeugt,
aber doch etwas ratlos zurück. Ratlos auch

deswegen, weil fraglich ist, wie die teilweise
akademische Sprache (bei deren Übersetzung ins
Deutsche aber die Geschlechtergerechtigkeit
verlorenging) in die Leben der 99% gelangt. Sara

Ahmeds Manifest fehlt es hingegen nicht an

Handgreiflichkeit, das dazugehörige Survival-Kit, eine

feministische Werkzeugkiste, strotzt nur so vor
konkreten Ideen, sei es eine kleine Bibliothek
unserer liebsten feministischen Autorinnen, die

überall hin mitkommt, oder feministische
Gegenstände, mit denen wir uns umgeben. Damit
feministische Dinge das Erste sind, was wir sehen,

wenn wir morgens aufwachen. Diese beiden
Manifeste sollten im Survival-Kit für Spassver-
derber*innen auf keinen Fall fehlen.

Lea Dora Illmer

Natasha A. Kelly (Hg.): Schwarzer Feminismus. Grundlagentexte.
Unrast Verlag, Münster 2019 (232 S.)

Der Sammelband in deutscher Sprache mit
Grundlagentexten des Feminismus umfasst Texte

von Autorinnen, von denen ich viel gehört und

von einigen schon etwas gelesen habe. Texte, wel¬

che in meiner Zeit als junge Feministin so wichtig

gewesen wären, weil sie andere Stimmen versammeln

als die üblichen eurozentrischen, feministischen

Referenzen. Ich denke, ich halte ein wichti-

232 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



ges Werk in Händen, das unseren Kanon erweitern

wird. Und dennoch, bereits beim Lesen des

Titels überfällt mich eine gewisse Skepsis.
SchwarzerFeminismus - Grundlagentexte. Wer

entscheidet erstens, welches Grundlagentexte
sind, und zweitens, wer bestimmt den Referenzrahmen

für den Schwarzen Feminismus? Dieses

Buch versammelt ausschliesslich Stimmen
Schwarzer US-amerikanischer Denkerinnen. Da

ist meiner Meinung nach dem Verlag und der

Herausgeberin ein Fauxpas unterlaufen, der
nicht unkommentiert bleiben darf. Zumindest
müsste dies im Titel wie auch im Vorwort klar
benannt werden, zum Beispiel als «Schwarzer
Feminismus - Analysen afroamerikanischer
Feministinnen». Andere Stimmen Schwarzer Frauen

werden dadurch vertuscht und marginalisiert,
sodass ihnen eine eigenständige Existenz
abgesprochen wird. Diesen die US-amerikanische
Dominanz unterstreichenden Ausschluss betrachte
ich als Folge des gängigen Verständnisses, dass

der Globale Norden nur von sich selber lernen
kann. So fehlen wichtige Perspektiven, die ihre
feministische Analyse anders herleiten und
abstützen - aus Erfahrungen und Wissenstraditionen

des globalen Südens. Ich denke da zum
Beispiel an Ama Ata Aidoo, Mariama Bâ, Ken Bugul,

Wangaari Mathai, Nawal El Saadawi und viele
mehr. Natasha A. Kelly berichtet in einem Interview

auf der Webseite des Theaters HAU Hebbel

am Ufer, dass ein zweiter Band veröffentlicht werde,

in dem - so lässt das Gespräch vermuten -
auch ein europäischer Schwarzer Feminismus

Eingang finden wird.
Trotz obiger Kritik bin ich der Herausgeberin

dankbar, dass sie die Texte der bekannten US-

amerikanischen Schwarzen Feministinnen in
einem Buch versammelt. Es ist wichtig für alle

deutschsprachigen BIPoC von den Analysen
Schwarzer Frauen zu erfahren und diese mit den

eigenen Erfahrungen verbinden zu können.
Menschen aus weiss dominierten, deutschsprachigen
Ländern lassen solche Texte über den eigenen
Tellerrand blicken und sie tragen zum Verständnis

bei, welche weiteren Kategorien zu einer

vollständigeren feministischen Analyse gehören.

Neben Gender sind das zwingend Race und Klasse,

heteronormative Vorstellungen zu Paar- und

Familienbeziehungen sowie Annahmen zur
psychischen und physischen Unversehrtheit und vieles

mehr.

Dass der europäische Feminismus heute Aus-

grenzungs- und Unterdrückungsmechanismen
vermehrt auch intersektional, also bezüglich

Mehrfachdiskriminierung, zu analysieren

vermag, verdanken wir den Schwarzen feministischen

Vordenkerinnen, die die Verschränkung
dieser Kategorien bereits Ende der i97oer-Jahre

in den Diskurs einbrachten.

Barbara Smith, ein Mitglied des Combahee

River Collective, schreibt in ihrem Text: «Wir
analysierten unsere Leben und stellten fest, dass uns
alles da draussen fertig macht. Race, class, gender
und Homophobie» (S. 133). Viele der US-amerikanischen

Schwarzen Denkerinnen referieren auf
diese vier Kategorien, weil bis anhin der Feminismus

weiss gedacht, der Rassismus männlich
analysiert, der eigentlich weisse Marxismus nie als

solcher beschrieben und die Heteronormativität
das Mitwirken von lesbischen (und queeren)
Aktivistinnen erschwert hatte. Auch die viel
zitierte Audre Lorde appelliert an die Solidarität
aller und verweist darauf, dass es keinen Sinn

macht, Unterdrückungsformen zu klassifizieren.
Es gelte, die Komplexität und Vielschichtigkeit
der Unterdrückung zu erfassen und darzustellen.

Erst eine solche Bewusstwerdung bietet Raum

für Freiheit, schreibt Patricia Hill Collins in ihrem

Beitrag des vorliegenden Sammelbandes (S.216),

der diese Suche nach Freiheit nun auch auf
Deutsch zugänglich macht. Denn der fast schon

revolutionäre Fakt, dass nun die «Schwarze Frau»

als Subjekt ansprechbar ist, verdanken wir
verschiedensten Schwarzen US-Feministinnen. Es

brauchte und braucht noch immer deren Analyse

und Theorieentwicklung ebenso wie die tägliche

Organisierung von Gemeinschaften.

Der Sammelband umfasst acht Texte, welche

zwischen 1851 und 2008 herausgekommen sind.

Er ist chronologisch aufgebaut. Der erste Beitrag
ist die Rede von Sojourner Truth aus dem Jahr
1851 mit dem Titel «Bin ich etwa keine Frau?».

REZENSIONEN 233



Darauf folgen Reflexionen von Angela Davis
«über die Rolle der Schwarzen Frau in der
versklavten Community», das Statement des Com-

bahee River Collective aus dem Jahr 1977 sowie
ein Text von bell hooks, in dem sie beleuchtet,

warum Schwarze Frauen zögern, Bündnisse mit
weissen Feministinnen einzugehen. Zur Zeit der

Befreiung versklavter Menschen gab es in der ab-

olitionistischen Bewegung ein Bündnis zwischen

weissen Frauen einerseits und Schwarzen Frauen

und Männern andererseits, das sich für die Rechte

aller einsetzte. Als jedoch das Frauenstimmrecht

1920 eingeführt wurde, wurde es Schwarzen

Frauen aberkannt und kaum jemand setzte sich

für sie ein. Erst Anfang der lgöoer-Jahre wurde
Schwarzen Frauen und Männern das Wahlrecht

zugesprochen.
Auch die weiteren Autorinnen analysieren

Machtverhältnisse entlang von Race, Gender und
Klasse und dekonstruieren diese. Den Abschluss

bildet ein Text von Patricia Hill Collins zur «Kraft
der Selbstbestimmung», in dem sie die Wichtigkeit

der Artikulation und die Kraft des Ausdrucks

würdigt und dazu aufBeispiele in Blues, Film und

Literatur eingeht. Dieses kreative Schaffen gab

und gibt noch heute Schwarzen Frauen die

Möglichkeit, die eigenen Realitäten der Unterdrückung

und Diskriminierung zu benennen und zu

politisieren.
Insgesamt ist der Band flüssig zu lesen und

ein wichtiges und ermutigendes Werk. Er würdigt
einen Teil der Schwarzen feministischen
Geschichte und fokussiert auffeministische postkoloniale

Analysen aus einem Land, in dem das Verbot

der Versklavung noch nicht sehr alt ist und
das noch heute stark geprägt ist von rassifizierter

Segregation in den Bereichen Arbeit, Bildung,
Gesundheit, Politik und Wohnen et cetera. Diese

offensichtlichen Beschneidungen der Schwarzen

weiblichen Freiheit und die Ungleichbehandlung

prägten den Blick der Schwarzen US-amerikanischen

Feministinnen und schärften ihre Analysen.

Deshalb ist es für uns in Europa wichtig, diese

Stimmen zu hören und einzubeziehen. Wir
können von ihnen lernen, in Zukunft vermehrt
der wirkmächtigen Kategorie Race und der

Unterdrückung durch Rassismus im Feminismus

Platz zu geben. Denn wo Race als Analysekategorie

fehlt, bleiben emanzipatorische, feministische

Projekte kraftlos.

Rahel El-Maawi

Ulrike Knobloch (Hg ): Ökonomie des Versorgens. Feministisch-kritische
Wirtschaftstheorien im deutschsprachigen Raum.

Beltz Juventa, Weinheim 2019 (362 S.)

Mit dem Sammelband Ökonomie des Versorgens

- Feministisch-kritische Wirtschaftstheorien

im deutschsprachigen Raum erschien Ende

Sommer 2019 ein Buch, welches Perspektiven der

feministischen Ökonomie in ihrer Vielfalt
versammelt. Der Fokus liegt dabei auf den im
deutschsprachigen Raum entwickelten Ansätzen

feministischer Wirtschaftstheorie und
Wirtschaftsethik.

Nach wie vor ist Geschlechterforschung in
den Wirtschaftswissenschaften wenig
selbstverständlich, obwohl international seit Jahren dazu

geforscht wird. Zum Versäumnis der nicht
vorhandenen Geschlechterperspektive - ein
Umstand, der nicht gerade als Einzelphänomen dieser

Disziplin bezeichnet werden kann und als

solcher nicht weiter überrascht - kommt erschwerend

hinzu, «dass die Wirtschaftswissenschaft

lange von einer einzigen Denkschule dominiert
wurde und zwar von der Neoklassischen Wirt-
schaftstheorie mit ihrer starken Marktfokussie-

rung und Präferenzorientierung», wie Ulrike
Knobloch in ihrer Einleitung erläutert (S.u). Und

weiter: «Parallel dazu existierten zwar immer

234 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



schon heterodoxe wirtschaftstheoretische

Strömungen, aber an den Hochschulen, in der

Wirtschaftspolitik und in den Medien waren sie lange

wenig präsent.» (ebd.) Zweifelsohne handelt es

sich bei diesem Buch also um eine wertvolle

Pionierinnenleistung. Denn es versammelt Beiträge
von Wissenschaftlerinnen aus drei Generationen,
die uns Einblick in ihre Zugänge und Theorien

aus kritisch-feministischer Perspektive gewähren,

an denen sie meist schon viele Jahre, wenn
nicht Jahrzehnte arbeiten. Das Buch ist in drei
Teile gegliedert.

Der erste Teil versammelt Beiträge, die
wirtschaftstheoretische Zugänge aus Geschlechterperspektive

reflektieren und sie in diesem Sinne

neu denken. So zeigt beispielsweise Maren
Jochimsen eindrücklich, dass die allgemeingültige

neoklassische Ökonomie mit ihrem Kredo der

Symmetrie, der Unabhängigkeit und der absoluten

Handlungsfähigkeit nur im Ausnahmefall
zutrifft. In ihrer Theorie der «sorgsamen Ökonomie»

geht sie deshalb von Asymmetrie, Abhängigkeit

und begrenzter Handlungsfähigkeit als

Normalfall aus - und stellt damit die neoklassische

Ökonomievorstellung gründlich auf den

Kopf. Oder Mascha Madörin, die in ihrem Beitrag
herausarbeitet, dass in der Volkswirtschaftlichen

Gesamtrechnung neben den drei gängigen Sektoren

- Landwirtschaft, Industrie, Dienstleistung -
ein wesentlicher Sektor fehlt, nämlich die Sorge-
und Versorgungswirtschaft. Sie macht deutlich,

warum dieser Sektor nicht länger ignoriert werden

darf, wie er bislang organisiert und finanziert
wird und wie dies wiederum die Geschlechterverhältnisse

prägt.
Der zweite Teil versammelt Beiträge, die den

Begriff Ökonomie um historische, sozialethische,

räumliche und ökologische Perspektiven erweitern.

Die Stadt- und Raumplanerin Barbara Zi-
bell führt beispielsweise in ihr Denkmodell einer

nachhaltigen Raumbewirtschaftung ein, welches

nicht auf die Bedürfnisse der Norm-Lebensreali-

tät eines männlichen Haupternährers fokussiert,
sondern auf jene der unentgeltlich Sorgearbeitenden

und somit, nach wie vor, insbesondere auf

jene der Mütter.

Sabine Hofmeister, Helga Kanning und Tanja
Mölders plädieren dafür, den Zusammenhang
von Natur- und Geschlechterverhältnissen in
ökonomische Theorien einzubeziehen. Sie zeigen
auf, dass unser Naturverständnis nichts Gegebenes

ist, sondern im Gegenteil, dass wir uns darüber

verständigen müssen, «welche <Natur> wir
wollen, welche Pflanzen- und Tierarten, welche

Landschaften und Ökosysteme dazu gehören sollen

und welche nicht.» (S. 223)

Der dritte Teil versammelt Beiträge, die einen

Blick in mögliche Zukünfte werfen, indem sie

sich mit der Um- und Neugestaltung von
Wirtschafts- und Versorgungssystemen befassen.

Andrea Baier diskutiert beispielsweise mögliche
Zusammenhänge zwischen dem Subsistenz-

ansatz, Intersektionalität und dem Neuen
Feministischen Materialismus - wobei sie Subsistenz

nicht nur materiell, sondern auch sozial versteht.

Und Corinna Dengler denkt gemeinsam mit
Miriam Lang den Diskurs der Postwachstumsökonomie

weiter. Ihr Hauptfokus liegt dabei auf
der Organisation von Sorgearbeit in einer

Postwachstumsgesellschaft, welche nicht durch an-

drozentrische, umweltschädigende, kapitalistische

und koloniale Mechanismen geprägt ist. Sie

erarbeiten eine Strategie der «schrittweisen,

emanzipatorischen Entkommerzialisierung»
(S.316) hin zu einer «Commonisierung von Care»

(ebd.), mit dem Ziel, dass Sorgetätigkeiten zwar
unbezahlt, dafür aber kollektiv und dadurch
gesellschaftlich anerkannt verrichtet werden.

Die Beispiele aus den jeweiligen Teilen ergeben

zwar kein vollständiges Bild dieses Sammelbandes,

aber es dürfte dennoch einen Eindruck
vermitteln, in welcher Breite sich das Spektrum
der Zugänge, Denkansätze und Lösungswege
eröffnet. Und auch wenn sich die verschiedenen

Beiträge nicht nur ergänzen, sondern sich bisweilen

auch widersprechen, so haben sie mit dem

Begriff der «Ökonomie des Versorgens» einen

grossen gemeinsamen Nenner. Ausformuliert,
bedeutet dieser gemeinsame und heterodoxe

Nenner: «wirtschaftstheoretische Zugänge, die

nicht androzentrisch und nicht nur auf den

Markt bezogen, sondern geschlechterbewusst

REZENSIONEN 235



und multisektoral sind, die die unbezahlte

Versorgungswirtschaft in die Untersuchung
systematisch einbeziehen und die die bisherige
kapitalistisch orientierte Wirtschaftsweise mit ihrer

Verwertungslogik auf der einen Seite und ihren
blinden Flecken bezüglich der gesellschaftlich
notwendigen unbezahlten Arbeit auf der anderen

Seite reformieren und transformieren.» (S.28)

Mit anderen Worten: Androzentrismen und

geschlechtsspezifische Zuschreibungen in den

Wirtschaftstheorien sowie ihre Auswirkungen
aufdie Geschlechterverhältnisse werden sichtbar

gemacht und hinterfragt, wofür sich die Autorinnen

auf vielfältige Vorgehensweisen aus der

Geschlechterforschung und der ökonomischen
Wissenschaft stützen können. Je nach Zugang
wird der Parameter Geschlecht auf individueller
Ebene (Geschlechtsidentität), aufsozialer Ebene

(Geschlechterverhältnisse) oder auf struktureller
Ebene (Geschlechterordnung) einbezogen und in
Abhängigkeit von der jeweiligen Fragestellung
durch weitere Kategorien ergänzt. In Bezug auf
die zu versorgende Person handelt es sich dabei

in erster Linie um die Kategorien Alter, Krankheit
und Behinderung, während in Bezug auf die

versorgenden Personen die Kategorien Klasse,

Nationalität und Ethnizität eine wichtige Rolle

spielen.

Ulrike Knobloch arbeitet in ihrer Einleitung
deutlich heraus, «wie hilfreich, notwendig und

wichtig nicht nur die Gemeinsamkeiten, sondern

gerade auch die Unterschiede und gegebenenfalls

auch Widersprüche sein können, um
Ansatzpunkte für die Gestaltung geschlechter¬

gerechter und zukunftsfähiger Wirtschafts- und

Versorgungssysteme zu entwickeln.» (S.28) Das

wiederum «setzt voraus, dass die unterschiedlichen

Vorgehensweisen mit ihren unterschiedlichen

Gewichtungen nicht als zu beseitigendes
Problem, sondern als grosses Potenzial gesehen

werden und deutlich wird, wie sie sich ergänzen.»
(ebd.)

Besonders deutlich kommt dies vielleicht
zum Vorschein, wenn wir uns vergegenwärtigen,
dass sich nicht nur zwischen den einzelnen

Beiträgen Widersprüche spiegeln. Auch innerhalb
der verschiedenen Ansätze zeichnen sich

Widersprüche ab, die sich aber keineswegs gegenseitig
ausschliessen, sondern vielmehr zueinander in
Beziehung gesetzt werden. So argumentiert Andrea

Baier beispielsweise, dass eine Subsistenz-

theorie, die sich auf die spezifische Produktivität
des gebärfähigen Körpers bezieht und in dieser

Betonung der Geschlechterdifferenz zwar im
Widerspruch zu dekonstruktivistischen Ansätzen

steht, dass es aber dennoch bereits Versuche gibt,

«queere Theorie mit materialistischer Theorie zu
verbinden» (S. 258, Anm. 15).

Der Sammelband Ökonomie des Versorgens
erlaubt einen bis anhin einzigartigen Überblick

über den aktuellen Stand der im deutschsprachigen

Raum entwickelten feministischen
Wirtschaftstheorien, die ihr Potenzial für
gesellschaftliche und politische Prozesse in Richtung
einer gerecht(er)en und nachhaltig(er)en
Wirtschaftsweise sowohl im Einzelnen aber insbesondere

in ihrer Summe entfalten.

Mirjam Aggeier

236 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



Lise Vogel: Marxismus und Frauenunterdrückung. Auf dem Weg zu einer
umfassenden Theorie.

Unrast Verlag, Münster 201g (324 S.)

Lise Vogels Werk von 1983 ist schon beachtlich alt,

doch siedelt es sich erstens in einer eher zeitlosen

Debatte um Grundbegriffe und Analyse an und
ist zweitens erst in jüngster Zeit vermehrt
rezipiert worden. Daher ist das Interesse am
Originaltext gewachsen.

Den Bogen von 1983 zu heute spannt die aktuelle

Einleitung von Frigga Haug. Die Rezeption sei

nicht immer im Sinne der Autorin ausgefallen,
vertritt Haug. Vogel werde gerne als Begründerin
einer «neuen sozialen Reproduktionstheorie»
gefeiert, obwohl sie ganz im Gegensatz dazu, die

«alte» marxistische Theorie zu beleben versuche

und den Begriff «neu» selber nie verwendet habe.

Zur Klärung hat Haug mit Vogel korrespondiert.
Diese aktuelle, in die Einleitung eingeflossene
Diskussion des Werks macht die im Oktober 2019

erschienene Übersetzung durch den Unrast Verlag

verdienstvoll: Nun kann, wer will, Vogels Text

auf Deutsch studieren und selber über die

Stichhaltigkeit der Rezeption urteilen, wofür Haugs

Einleitung eine praktische Starthilfe bietet.
Lise Vogel ist eine sozialistische Feministin,

die mit der Behandlung der sogenannten
«Frauenfrage» durch die sozialistische Tradition sehr

unzufrieden ist. «Entscheidend ist, dass die

sozialistisch-feministische Theorie bisher nicht
in der Lage war, eine theoretische Untermauerung

zu entwickeln, die ihrem strategischen
Unterfangen der klassen-, race-, alters- und

geschlechterübergreifenden Organisierung von
Frauen gerecht wird.» (S. 68) Dafür, so ihre

Überzeugung, braucht es eine genaue Lektüre der

klassischen Texte. Diese sind zwar auf Mängel
und Versäumnisse zu prüfen, aber bleiben das

beste Analyseinstrument für das Funktionieren
der Klassengesellschaft in ihrer Gesamtheit.

Das Buch ist äusserlich hässlich und trägt
einen sperrigen Titel. Der Text hingegen erweist
sich oft als scharfsinnig und ab und zu sogar als

witzig, leider zu seltene Eigenschaften in der

Theorieproduktion. Dennoch bleibt es ein theoretisches

Werk, wie Vogel im Vorwort entschuldigend

schreibt. Die heute emeritierte Soziologie-
Professorin aus den USA hat sich um einen

zugänglichen Text bemüht, der wohl deshalb auch

viele Wiederholungen beinhaltet. Wir erkennen

darin das Ringen um Genauigkeit, gekoppelt mit
der Erfahrung aus Diskussionen, die Vogel als

«obskure Übung in marxistischer Pedanterie»

bezeichnet, so beispielsweise die Hausarbeitsdebatte

der i97oer-Jahre. (S.53)

Vogel diskutiert im ersten Teil des Buchs einige

Texte von sozialistisch-feministischen
Kolleginnen, die vor ihr um eine vereinheitlichte Analyse

bemüht waren, dies aber aus einer «Zwei-

System-Perspektive» taten. An ihnen übt sie die

Kritik des Verharrens im Dualismus - in Kapitalismus

und Patriarchat, Produktions- und Repro-
duktionsweise oder Klassen- und Geschlechtersystem.

Damit begründeten und verstärkten sie

den Gegensatz zwischen Marxismus und
Feminismus eher, statt ihn wie gewünscht aufzuheben.

Die Ursache dieses Widerspruchs ortet Vogel

im zu einfachen und praktischen Rückgriff auf
Friedrich Engels und den Ursprung der Familie,
des Privateigenthums und des Staats von 1884.

Eine Schrift zwar, mit der sich eine starke

Rückendeckung für autonome Frauenorganisation
begründen lasse, doch eigentlich widerspiegle sie

Engels in seinem schwächsten Moment und
konstituiere besagten Dualismus. Eine Schrift
aber, die sich für die historische sozialistische

Bewegung als enorm wichtig erwiesen habe, genauso

wie das Buch von August Bebel Die Frau und
der Sozialismus, der Bestseller unter den

sozialistischen Klassikern, der die Produktionssphäre

gänzlich vernachlässigt habe. Die beiden Werke

seien so zum historischen Hemmschuh für eine

konstruktive und theoretisch fundierte Heran-

REZENSIONEN 237



gehensweise geworden, welche Marx' Spätwerk
bieten würde. Deshalb räumt ihnen Vogel viel
Platz ein, mehr sogar als dem Gesamtwerk von
Marx und Engels. Für Personen, die nicht
sozialistisch bewandert sind, mag das beschwerlich

und überflüssig sein, für jene, die die sozialistische

Tradition kennen, ist die detaillierte
Auseinandersetzung mit dieser in der sozialistischen

Bewegung verankerten Theorie jedoch sehr sinnvoll.

Doch zunächst macht sich Vogel im zweiten
Teil ihres Werks auf die Suche nach verwendbaren

Aussagen im Gesamtwerk von Marx und
Engels und kommt zum Schluss: «Genau genommen

haben Marx und Engels ganz schön viel
dazu gesagt, auch wenn es nicht ansatzweise

genug gewesen ist.» (S.74) Sie kritisiert das biologis-
tische Frauenbild und das Nicht-Überwinden des

Konzepts von Natürlichkeit, das das 19. Jahrhundert

und mit ihm die Klassiker prägte. In Verteidigung

der letzteren betont sie aber, dass deren

hauptsächliches Erkenntnisinteresse auf der

Analyse der Produktionsverhältnisse gelegen
habe. Es sei deshalb wenig überraschend, dass ihr
Werk die Geschlechterentwicklung und die Beziehung

zwischen den Geschlechtern nur unzureichend

beleuchtet hat.

Es mag überraschen, dass neben Zetkin Lenin

unter den zitierten Klassikern am positivsten
abschneidet, obwohl die Geschlechterfrage in
seinem Gesamtwerk nicht viel Raum einnimmt.
Lenin sprach sich in seinem Anschreiben gegen
reformistische und revisionistische Tendenzen

innerhalb der Bewegung unzweideutig für rechtliche

Gleichstellung aus. Erst diese würde es

Frauen zu erkennen ermöglichen, dass die «Quelle

ihrer <Haussklaverei> der Kapitalismus ist und

nicht die Rechtlosigkeit» (S. 178). In späteren Jahren

bestärkte ihn die Tatsache, dass die russische

Revolution auf gesetzlicher Ebene Gleichheit
geschaffen hatte, dies aber das Problem nicht
ansatzweise gelöst hatte. Politische Rechte erwiesen

sich als zwingende, aber keineswegs
ausreichende Ausgangslage. So legte Lenin stärkeres
Gewicht auf die materielle Unterdrückung innerhalb

des einzelnen Haushalts und forderte ent¬

sprechend die Erziehungsarbeit unter Männern,
in der Partei wie bei den Massen. Doch weder

Zetkin noch Lenin gelang es, in dieser Frage

nachhaltig auf die sozialistische Bewegung zu
wirken. Der Bezug zu Lenin ist für Vogel auch
deshalb wichtig, weil sie Ungleichheit als ein zentrales

Kampfterrain betrachtet, das einzige, von
dem Frauen als Kategorie klassenübergreifend
betroffen sind.

Im vierten und letzten Teil, der mit «Von der

Frauenfrage zur Frauenbefreiung» betitelt ist,
macht sich Vogel dann an die Aufgabe, das

marxistische Erbe zu aktualisieren. Dabei beschränkt

sie sich auf Frauen der ausgebeuteten Klasse,

Frauen des Bürgertums unterstehen anderen

Bedingungen. Ausserdem bespricht sie Mechanismen,

die die Ausbeutung und die Klasse in ihrer
Gesamtheit betreffen; Einzelfälle können sehr

wohl aus dem Rahmen fallen, ohne das

Grundsätzliche zu widerlegen. Sie geht betont abstrakt

vor, historische Werke könnten und müssten

gänzlich unterschiedliche Erscheinungsformen
des Phänomens zu Tage fördern.

Ökonomischer Kern und weibliches Spezifi-

kum, das die Frauenunterdrückung bedingt,
bleibt dabei immer die Gebärfähigkeit und die

personelle Reproduktion der Arbeiter*innenklas-

se. Arbeitsteilung und Familienmodelle sind
soziale Konstruktionen, die den zukünftigen Ersatz

der Arbeitskraft für das Kapital bei möglichst wenig

«Einbusse» an Mehrwert garantieren soll.
Dies geschieht durch «die Versorgung von Frauen

mit Subsistenzmitteln durch Männer während
der Zeit, in der sie ein Kind austragen» (S. 213). Die

herrschende Klasse fördere die männliche
Vorherrschaft innerhalb der ausgebeuteten Klasse,

tue das aber immer auch angepasst an konkrete

Entwicklungen der Klassengesellschaft, weshalb

jede Spielart anzutreffen ist - von gut ausgebauten

Sozialsystemen, wo Frauen wichtiger Teil der

Mehrproduktion sind, über komplette
Vernachlässigung derselben. Aber, das betont Vogel
mehrfach, im Grunde erfordere die kapitalistische

Reproduktion nur die Verfügbarkeit von
Arbeitskräften, üblich sei aber eine institutionalisierte

Herangehensweise.

238 WIDERSPRUCH 74/20 - FR AU EN'STREIKEN



Des Weiteren geht sie auf die Hausarbeit ein,
die in der Klassengesellschaft als getrennte Sphäre

behandelt wird, obwohl darin notwendige
Arbeit geleistet wird. Die kapitalistische Klasse

wird darum bemüht sein, die Reproduktion der

Arbeitskraft auf einem tiefen Kostenniveau zu
halten und die Hausarbeit auf ein Minimum zu
reduzieren, was Anlass für Klassenkampf gibt.
Der ausbezahlte Lohn entspricht zwar einer
ökonomischen Logik, trägt aber auch historische
und moralische Elemente in sich, die aus diesem

Kampfentspringen. Die oft vertretene Forderung
nach einem «Familienlohn» sieht Vogel entsprechend

kritisch, zentrale Bedingung für den weite¬

ren Kampfsei das Wegkommen von den «rigiden
ideologischen Vorstellungen von der Familie der

Arbeiterklasse» (S. 228).

Das Buch endet überraschend pamphletartig
mit viel «vorwärts-Optimismus», der innerhalb
des abstrakt gehaltenen Werks seltsam anmutet.
Der Artikel aus dem Jahr 2000, der angehängt ist,

fängt das wieder auf und bietet eine Zusammenfassung.

Diese kann ein alternativer Zugang zu

Vogels Theorie sein für «Faule», die sich nicht
ausführlich mit politischer Ökonomie befassen

wollen. Wer das aber möchte, findet in diesem

Werk anregende und überzeugende Argumente
zu marxistischen Grundbegriffen.

Claudia Graf

Frigga Haug: Selbstveränderung und Veränderung der Umstände

Argument Verlag, Berlin 2018 (349 S.)

«Älter geworden, erkennt man alte Fehler, kann
sich korrigieren, im neuen Licht anderes
gewinnen. Noch schmerzen alte Wunden» (S. 7),

schreibt die marxistische Feministin Frigga Haug
im Vorwort ihres Buches über die Selbstveränderung.

«Selbstveränderung und Veränderung der
Umstände fallen in revolutionärer Praxis zusammen.»

(S. 19) So lautet ihr Leitmotiv. Sie orientiert
sich dabei an der ersten Feuerbachthese von Karl

Marx.

Frigga Haug kommt 1937 zur Welt. Sie besucht

in den igsoer-Jahren das Mülheimer
Mädchengymnasium mit Töchtern von Anwälten, Ärzten

und Industriellen. Ihre akademisch gebildete
Mutter ist Kriegswitwe. Frigga wählt an der
Mittelschule die sprachliche Abteilung. Sie zählt
damit schon ein wenig zur Elite. Wer den

hauswirtschaftlichen Zweig belegt, macht nur ein

«Puddingabitur». 1957 nimmt Frigga Haug in Berlin

ihr Studium der Soziologie und Volkswirtschaft

auf. Sie heiratet dann «irgendwann» einen

Medizinstudenten aus der DDR, zieht mit ihm
«unverhofft schwanger» aufs Land und nach zwei

Jahren alleine mit dem Kind in die Stadt zurück.

Hier ehelicht sie 1965 den Philosophen Wolfgang
Fritz Haug. Die beiden arbeiten seither bei der

Zeitschrift DasArgument zusammen. 1968 gründet

Frigga den Aktionsrat zur Befreiung der Frau

mit. 1971 legt sie ihre viel beachtete Diplomarbeit
zur Kritik der Rollentheorie vor. 1976 promoviert
sie mit einer Kritik des Rollenspiels in Psychologie.

In diesem «weichen» Nebenfach verspürt
sie, politisch engagiert, «ein schlechtes Gewissen

beim Befassen mit mir selbst» (S.9). Als Assistentin

an der Freien Universität Berlin unterrichtet
sie nun Bildungsökonomie und hilft mit, eine

Kritische Psychologie aufzubauen. Sie will «die

Kontrolldisziplin in eine Wissenschaft der

Befreiung» verwandeln. Nach ihrer Habilitation
(1978) lehrt Frigga Haug an diversen Hochschulen.

2001 endet ihre Verpflichtung an der Hamburger
Universität fürWirtschaft und Politik. Zahlreiche

Publikationen liegen von ihr zur Alltagsforschung,

zu Frauen-Politiken, Erinnerungskulturen,

Lernverhältnissen, Rollentheorien und
marxistischer Theorie vor. Frigga Haug greift diese

Schwerpunkte auch in ihrem Buch über die

Selbstveränderung auf, in dem sie frühere Texte

REZENSIONEN 239



aufnimmt, kontextuell verortet und weiterführend

debattiert.
«Aufder Suche nach einer nützlichen Wissenschaft»

entwickelt Frigga Haug in den ig70er-Jah-

ren eine «Kritische Psychologie als Theorie und
Praxis» (S. 19) mit. Wichtige Elemente enthält ihr
Vortrag «Soziale Beziehungen und gesellschaftliche

Verhältnisse in kritisch-psychologischer
Analyse», den sie am Internationalen Kongress
Kritische Psychologie vom 13-15. Mai 1977 in Marburg

gehalten hat. Er findet sich im Buch über die

Selbstveränderung nachgedruckt (s. 21-30). Hier

arg verkürzt: Gängige Psychologie konzentriert
ihre Theoriebildung auf die individuelle Praxis.

Zunehmende Erkrankungen erhöhen den Bedarf

an «Sozialtechniken». Damit sind Theorien

gefragt, die menschliches Handeln antizipieren,
das individuelle Verhalten in der Gesellschaft

akzentuieren und die «Psychologisierung der Soziologie»

mit einer «Soziologisierung der Psychologie»

(S. 22) verbinden. Interaktionistische Ansätze

und Rollentheorien zeugen davon. Sie modifizieren

systemkonforme Reiz-Reaktions-Ketten und

reduzieren Beziehungen weitgehend auf das

funktionelle Erfüllen von Erwartungen. «Die
Gesellschaft erscheint dabei als Theaterstück.» (ebd.)

Vernachlässigt bleiben reale Beziehungen, die

von historisch entstandenen und von Interesse

geprägten Alltagserfahrungen ausgehen. Wichtig
ist der Blick von unten. Er schärft das Augenmerk
dafür, wie die konkrete «Produktion des Lebens»

die Gesellschaft in Klassen spaltet und «die
Einzelnen sich zusammentun, um die Welt ordentlicher

einzurichten» (S.28).

In einem Zwischenhalt ergründet Frigga
Haug auch, wie sich im Zusammenleben das

Verhältnis zur Natur zeigt. Sie tut dies historisch
rekonstruktiv, nicht analytisch deduktiv. Und sie

diagnostiziert, noch vor den Katastrophen von
Tschernobyl und Fukushima, «dass der Mensch
sich die Natur unterwirft, statt sich an sie

anzupassen» (S.32). Mit Auszügen aus ihrer Dissertation

vertieft Frigga Haug ihre Kritik des

Rollenspiels (1977). Die Rollentheorie bewirkt
Anpassung und lenkt von gesellschaftlichen
Widersprüchen ab. So lautet ihr Einwand. Ein weiterer

Einwand gilt dem PhilosophenJürgen Habermas.

Das simple Verbessern des Dialogs schürt als

oberflächlicher «Fassadenputz» (S. 41) die Illusion
einer «herrschaftsfreien Kommunikation, ohne

die Herrschaft auch nur anzutasten» (ebd.). Dazu

passe die Intention, einen Teamgeist herzustellen,

«der auf die Bedingungen für eine wirkliche

Kooperation und Kollektivität verzichten kann»

(ebd.). Die fiktive Gleichheit im Rollenspiel führe

ferner dazu, die wirkliche Ungleichheit als Spielart

von Gleichheit wahrzunehmen. Zudem erlaube

die Einfühlung bei gegensätzlichen Interessen,

«in die Unterdrückung der eigenen Klasse

einverständig sich hineinzufühlen» (ebd.). So mache

Einfühlung blind, und teilweise erhellende Rollenspiele

trügen mehr dazu bei, manipulativ zu
deformieren, als mündig zu emanzipieren. Daher

sollten beim Verhalten von Einzelnen die

Bedingungen mit gezeigt werden, die es möglich
machten. «So wird das Verhalten aus seinen

Bedingungen erklärlich, die Kritik richtet sich auf
die Verhältnisse, unter denen es möglich war,
nicht auf den Menschen, als dessen Tat es

erschien.» (S. 49)

Frigga Haug analysiert, wie menschliches
Handeln gesellschaftliche Verhältnisse
dokumentiert. In ihrem Zugang rekurriert sie auf den

Schriftsteller Bertolt Brecht, der sich sozialen

Realitäten über Verfremdungen und Zuspitzungen

annähert. In einem Nachtrag reflektiert sie,

unter welchen Bedingungen sie zu welchen
Erkenntnissen gekommen ist. Zum Beispiel in der

Frauenforschung. Auszüge aus Frauenformen
(Haug 1980) vergegenwärtigen eigene Erfahrungen.
Viele sind im Kollektiv mit andern Frauen
entstanden. Akteurinnen aus dem Sozialistischen

Frauenbund erinnern ihren Prozess der

Vergesellschaftung. Sie vollziehen ihren Werdegang
und ihre Lebensweise im Kontext gesellschaftlicher

Veränderungen nach, diskutieren auch
marxistische und literarische Quellen sowie konkrete

Aktionen. «Wir traten öffentlich aufund spielten
Theater, das heisst wir führten kleine
selbstgeschriebene Stücke auf, die so etwas wie
Lehrstücke sein sollten. Alle schrieben ihre
Erinnerungsgeschichten als Anfänge möglicher Alltags-

240 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



literatur und zugleich als erste Proben der

Erkundung weiblicher Vergesellschaftung.» (s. 57)

Dies mit dem Ziel, «mehr Erkenntnisse über

Frauenunterdrückung und Befreiung zu gewinnen

und gleichzeitig die Verallgemeinerung nicht
bloss als Wissenschaft zu formulieren, sondern

politisch eingreifend zu verbreiten» (S.59). Ein
Text befasst sich mit dem offenbar polarisierenden

Aufstieg der Publizistin Alice Schwarzer und
der Zeitschrift EMMA. Er nimmt Fragen auf, die

wir uns alle stellen müssen: «Warum stehst du

vorne, wenn ihr alle gleichberechtigt seid? Seid

ihr am Ende gar kein Kollektiv?» (s. 61) Die Gunst,
die liberale Männer gegenüber der EMMA

aufbringen, deute wohl darauf hin, «dass die
Geschlechterverhältnisse ein geeignetes Arrangement

sein können, bestehende Herrschaftsver-
hältnisse abzusichern» (S. 64). Eine feministische
Politik, «welche die Befreiung der Frauen als

Befreiung aller Menschen erstreiten will» (ebd.), gelte

indes als systemgetahrdend.
«Das Geschlechterverhältnis ist also ein Teil

der gesellschaftlichen Verhältnisse.» (S. 80) Dieses

Fazit nimmt Frigga Haug im späteren Aufsatz
«Wir wollen alles!» (1983) auf. Sie geht im Kapitel
«Selbstveränderung und das Politische» (S.76)

darauf ein. Eine Frauenbewegung ohne Einbindung
in das sozialistische Projekt blockiere sich selbst.

Wobei der Kampf gegen Sexismus und Profit
unterschiedliche Logiken berücksichtigen müsse.

Methodologisch fragt sie: «Wie kann man Gedanken

entwickeln unter Widersachern. Ohne dass

diese Gegnerschaft den Gedankenfluss kanalisiert?»

(S.84) Zumal wir «durch das Echo» lernen,
«das andere geben» (S. 85).

Wer sich selbst erkennen will, muss Kollektive
als Korrektive nutzen und sich intensiv mit der

Dialektik zwischen inneren und äusseren Anteilen

auseinandersetzen. Frigga Haug erläutert diese

Anforderung unter anderem anhand der All¬

tagsforschung (s. 138) und der Dynamik zwischen

Subjektivität und Politik (S.303). Sie reflektiert
auch ihren persönlichen Umgang mit ausgrenzenden

Erfahrungen, beispielsweise beim Entwickeln

eines marxistischen Feminismus. So denkt
sie immer wieder die Selbstveränderung und die

Veränderung der Umstände zusammen. Dieser

rote Faden zieht sich durch das ganze Buch. Das

Organisieren von Aufklärung und Widerstand ist
für Frigga Haug ein zentrales Lebensmotiv. Wer

gesellschaftliche Strukturen humanisieren will,
muss machtgeprägte Interessen angehen, ohne
soziale Mängel moralisierend zu individualisieren.

Engagiert zu sein, verlangt auch «zuhören zu

lernen, die so komplexe Wirklichkeit immer weiter

zu studieren, die Antworten nicht schon

immer zu wissen» (s.107). So zeigt sich im Alltag
nicht nur vorherrschende Systemrationalität,
sondern auch widerständige Gegenrationalität
(S. 147). Vor edlem, wenn Leute für sich selbst
sprechen.

Wer das Politische im Persönlichen
wahrnimmt, sieht «den Alltag auch als Quelle, aus der

Wissen zu schöpfen ist»; beispielsweise «für die

vielfältig verschwiegenen Dimensionen weiblicher

Sozialisation» (S.148). Was Frigga Haug für
die Alltagsforschung und Erinnerungskultur
postuliert, setzt sie ebenfalls in ihrer umfassenden

theoretischen und politischen Arbeit um. Sie weigert

sich, «alles determiniert [...] aus sozialen

Verhältnissen zu denken» oder subjektives Handeln

«allein ins Belieben von Einzelnen» zu stellen

(S.154). Sie erhellt vielmehr, was wir von den

gesellschaftlichen Verhältnissen wie wahrnehmen,

mit Bedeutung versehen und ins eigene
Leben einbauen (Sass). Schade bloss, «dass für die

eigenen Versuche, neues Land zu gewinnen, ein

ganzes Leben nicht ausreicht» (S. 159). Das gilt
selbst für Frigga Haug. So dicht, gehaltvoll und

gründlich ihr Buch daherkommt.

Ueli Mäder

REZENSIONEN 241



Francesca Falk: Gender Innovation and Migration in Switzerland

Palgrave Pivot, London 2019 (96 S.)

Mit ihrem Buch Gender Innovation and Migration

in Switzerland beschreibt Francesca Falk
die historischen Auswirkungen von Migration in

geschlechtsspezifischen, innovativen und sozialen

Praktiken. Ihre Arbeit ist besonders wertvoll
für die Erweiterung der sozialen Vorstellungskraft

von Ländern, Bürgerinnen und Bürgern, die

mehr integrative und geschlechtergerechte
Konzepte für die nationale Identität nötig haben.

Falk beschreibt Migrationsprozesse und die

Emanzipation von Frauen in einem auf
Handlungsbefähigung ausgerichteten Ansatz. Hiermit
betont die Autorin die aktive Rolle von Frauen bei

der Gestaltung bedeutender historischer Ereignisse.

Sie zeigt verschiedene Arten von Ungleichheiten

und Privilegien auf, basierend auf
Geschlecht und Migration, und verfolgt insbesondere

ihre Entstehung im Schweizer Kontext. Sie

untersucht unterschiedlich miteinander vernetzte

Bereiche, wobei sie sich besonders auf
verschiedene Schnittstellen zwischen Migration
und Geschlecht konzentriert. Falk bearbeitet den

Einfluss von Migrantinnen auf die Schweizer

Gesellschaft in folgenden fhemenbereichen:

Zugang von Frauen zu Hochschulbildung, Arbeit
und Politik, Veränderungen in Bezug auf
Geschlechterdifferenzen, die Art und Weise, wie

Kindergartenstrukturen eingeführt wurden
sowie das Frauenwahlrecht. «Diese Felder wurden

ausgewählt, um zu zeigen, dass Migration in
verschiedenen Konstellationen zu geschlechtsspezi-
fischer Innovation führte.» (S. 20)

Im ersten Kapitel beschreibt Falk das politische

Engagement ihrer emanzipierten, aus
Norditalien stammenden Mutter, die in einem konservativen

Schweizer Kanton lebt. Die Autorin
vermittelt einen Einblick in die wertvollen Beiträge
von Migrantinnen im Kampf für die Gleichstellung

der Geschlechter in der Schweiz. Die Vergleiche

zwischen dem von ihrer Mutter beschriebenen

Befreiungskampfder Frauen in Italien und in

der Schweiz machen deutlich, dass die Schweiz

im Vergleich zu anderen europäischen Ländern

zurückgeblieben war (und ist). Die Anekdoten
über die Eigenheiten im Zusammenhang mit
Geschlechterverhältnissen im Heimatdorf der Mutter

geben dem Buch eine intime Perspektive. Diese

biografische Note, kombiniert mit umfangreichen

Forschungsberichten, die die Stimmen
anderer Migranten und Migrantinnen hervorheben,

bilden eine verständliche und fundierte
Grundlage für eine Nacherzählung der Schweizer

Geschichte.

Darüber hinaus fügen Falks eigene Überlegungen

zu den politischen Aktivitäten ihrer Mutter

und den Reaktionen ihrer traditionellen
Umgebung dem Buch eine weitere Dimension hinzu,
nämlich die Reflexion der zweiten Generation. So

beschreibt Falk etwa hauswirtschaftliche
Ausbildungskurse für Mädchen, wie sie sie selbst erlebt

hat, und Geometriekurse, in der Regel den Jungen

vorbehalten, die diese, im Gegensatz zu den
Mädchen, aufeine höhere Ausbildung vorbereiteten.

In Kapitel drei wird die Veränderung der

geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung anhand
einer Darstellung der Schweizer Auswanderung
mit ihrer kolonialistischen Dynamik in den
Aufnahmeländern veranschaulicht. Unterlegt ist
dies von einer Analyse der Migration indischer
Krankenschwestern von Kerala nach Deutschland,

Österreich und in die Schweiz. Hier macht
die Autorin erneut auf die unkritische Übernahme

von Erzählungen aufmerksam. Falk präsentiert

eine alternative Interpretation von Fakten

mit neuen Konstellationen von Geschlechterverhältnissen.

Dunkle Seiten dieser emanzipatori-
schen Prozesse werden ebenfalls erwähnt.

Ein wichtiges Ergebnis der Einreise von
Migrantenfamilien nach dem Zweiten Weltkrieg, wie

in Kapitel vier dargestellt, war die Feststellung,
dass es der Schweiz an einem Kinderbetreuungssystem

fehlte. Demzufolge trugen migrantische

242 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



Frauen stark zur Einrichtung der Schweizer

Kindergarteninfrastruktur bei. Dass diese noch heute

unzureichend ist, lässt die Autorin nicht
unerwähnt. Ausserdem wird in diesem Kapitel
erläutert, wer im Sektor Kinderbetreuung unter
welchen Bedingungen beschäftigt wird. In der

Regel sind es junge Migrantinnen und Frauen der

zweiten immigrierten Generation, die unter
prekären Bedingungen arbeiten. Des Weiteren wird
die zunehmende Präsenz von männlichem Personal

in Kindergärten als Folge der migrationsbedingten

Veränderung der Geschlechterverhältnisse

dargestellt.
Im Kapitel fünf geht Falk auf die Pionierinnenrolle

der Frauen aus dem ehemaligen Zarenreich

ein, die im i9.Jahrhundert an Schweizer

Universitäten studierten. Sie ebneten den
Schweizerinnen den Weg, vom Recht auf
Hochschulbildung Gebrauch zu machen. Falk führt die

Leserinnen beispielsweise in die Geschichte von
Nadezhda Suslowa ein, die erste Frau, die in der
Schweiz promovierte. Suslowa beeinflusste auch

die erste Schweizer Ärztin, Marie Heim-Vögtlin,
zu Beginn ihres Studiums. Es überrasche nicht,
dass in den etablierten Schweizer Geschichtsbüchern

Bezugnahmen auf im Ausland geborene
Frauen kaum zu finden sind.

Weiter wird die Geschichte von Anna Tumar-
kin vorgestellt, der ersten Frau, die eine
ausserordentliche Professur im deutschsprachigen Raum

erlangte. Tumarkin war die erste Frau in Europa,
die für die Betreuung von Doktoranden qualifiziert

war. Die Autorin macht deutlich, dass

Tumarkin trotz ihrer Leistungen damals nicht richtig

anerkannt wurde. Ihr wurde eine volle Professur

verweigert, nur weil sie eine Frau war. Falk

weist daraufhin, dass diese mangelnde Anerkennung

bis heute gegeben ist. Mit der Geschichte

von Tumarkin und mit ein paar persönlichen
Details wird das schwierige Leben dieser jungen
Akademikerinnen dargestellt, die im 19. Jahrhundert,

oft als Flüchtlinge, in die Schweiz kamen.

In Bezug auf das Thema Frauenwahlrecht

zeigt Falk, wie namhafte Kämpferinnen für Frau¬

enrechte in der Schweiz durch Migrantinnen für
ihre Anliegen inspiriert und beeinflusst wurden.
Zum Beispiel Marie Goegg-Pouchoulin aus Genf,

die den Migranten Amand Goegg kennenlernte.
Nach seiner Ausweisung zog sie mit ihm 1854

nach London und kam dort mit der englischen
Frauenbewegung in Kontakt. Marie Goegg-Pouchoulin

gehörte zu den Gründerinnen des ersten

Schweizer Vereins zur Förderung der politischen
und rechtlichen Gleichstellung von Frauen. Ein

weiteres Beispiel in Kapitel sechs ist Tilo Frey,

eine der unzähligen Kämpferinnen für das

Frauenwahlrecht. Sie wurde 1971, nach Einführung
des Frauenstimmrechts, als eine der ersten Frauen

und ausserdem als schwarze Frau in den

Nationalrat gewählt.
Abschliessend reflektiert die Autorin über die

Tendenz, migrationsbezogene Tatsachen in der

Geschichte wegzulassen. Falk schlägt für die

aktuelle und zukünftige Geschichtsschreibung vor,
die Auswirkungen der Migration anzuerkennen
und für die Leserlnnnen sichtbar zu machen. Das

Buch ist ein wichtiger Beitrag für die Migrationsgeschichte.

Es stärkt und motiviert die Leserinnen.

Die wichtigen Beiträge von Migrantinnen
und ihre proaktive Rolle sind eine Inspirationsquelle

für den Alltag. Denn Migrantinnen sind
starke Akteurinnen des Wandels in einer
Gesellschaft, die noch lernt, deren Leistungen
anzuerkennen.

Gemäss Falks Forderung nach einer «Migran-

tisierung» unseres Verständnisses der Vergangenheit

wäre eine deutsche Übersetzung des

Buches (aktuell in Englisch vorliegend) sehr
willkommen. Ihr Ansatz würde dazu beitragen, den

Weg für den Dialog mit eher traditionalistischen
Lesarten der Geschichte zu eröffnen. Zum
Beispiel würde es mir die Möglichkeit geben, meiner
Zürcher Grossmutter einen Zugang zu einer
alternativen Sicht der Vergangenheit zu bieten, um
auf diese Weise einen Weg für aufschlussreiche
Diskussionen und einen fruchtbaren Boden für
eine generationenübergreifende Gender-Innovation

zu eröffnen.

Carolina Hutmacher

REZENSIONEN 243



Antje Schrupp: Schwangerwerdenkönnen. Essay über Körper, Geschlecht und
Politik.

Ulrike Helmer Verlag, Rossdorf 2019 (192 S.)

«Kinder zu bekommen bedeutet, in der
gesellschaftlichen Diskursdisko tanzen zu gehen.
Manchmal bis die Füsse bluten.» Um dieses

prägnante Bild von Jana Ballenthien aufzugreifen:
Während vor fünfzig Jahren in Sachen Familie
noch Slow Fox angesagt war, tanzen wir uns heute

zur Tarantella des Gleichstellungsdiskurses
die Füsse wund. Warum bloss scheinen sich alle

Bestrebungen nach einem Leben in Freiheit und

Gleichheit in Luft aufzulösen, sobald die Anzeige
aufdem Schwangerschaftstest ein + anzeigt? Was

die «anderen Umstände» für ungeahnte Folgen

haben, darüber hat Antje Schrupp schon 2009 in
ihrem Buch Was wäre wenn Über das Begehren
und die Bedingungen weiblicher Freiheit
nachgedacht. Damals stellte sie klar, dass es ihr nicht

um die «Reanimierung alter Weiblichkeitsmy-
then» (2009,37) gehe, sondern darum, mit einem

neuen Blick auf mütterliche Tätigkeiten einerseits

die Freiheit der Frauen ins Zentrum zu stellen

(und nicht deren Nützlichkeit für Familie,
Wirtschaft etc.) und andererseits die «konkreten

körperlichen Bedingungen des Mutterseins» zu

reflektieren, «ohne daraus biologistische
Schlussfolgerungen abzuleiten» (2009, 38). Hier
hakt Schrupp mit Schwangerwerdenkönnen
zehnJahre später wieder ein.

Mit Schwangerwerdenkönnen ist Schrupp
ein provozierender Essay gelungen. In neun Kapiteln

lässt sie keines der «heissen Eisen» aktueller

feministischer Debatten aus. Sie analysiert die

Entstehung der heterosexuellen Matrix aus
historischer Perspektive und diskutiert die Naturalisierung

von Geschlecht im queeren*
Geschlechterdiskurs. Sie erläutert die Konstruktion
der Vaterschaft zur Legitimierung des Patriarchats

und konstatiert die real gelebten
Veränderungen verschiedenster Familienmodelle.
Pointiert schildert sie die Entwicklungen der
Reproduktionsmedizin und den juristischen Wild¬

wuchs in Bezug aufLeihmutterschaft und kommt
zuletzt auf das Phänomen der «schwangeren
Männer» zu sprechen. Dabei versteht es Schrupp,
historische Diskursstränge, persönliche
Erfahrungen, Statistiken, krasse Beispiele und hin und
wieder eine gehörige Portion Sarkasmus zu
verweben. Das liest sich leicht und schlüssig, wobei
der rhetorische Schmiss niemals zulasten von
klaren Positionierungen geht.

Zwei Überlegungen hegen Schrupps Denken

rund um das Schwangerwerdenkönnen zugrunde.

Zum einen trennt sie die reproduktive Differenz

von der Geschlechterdifferenz, um zu zeigen,
dass beide zwar zusammenhängen, aber eben

nicht deckungsgleich sind. Das Frausein, so

Schrupp, ergebe sich nicht durch den Besitz, die

Funktionsfähigkeit und den Gebrauch eines Uterus,

sondern durch das bewusste Sich-Positionie-

ren innerhalb des «Geschlechts der Frauen», der

weiblichen Genealogie (S.16). Zum anderen
unterscheidet sie die Person, die schwangerwerden-
kann, von der Schwangeren sowie der Mutterschaft

als «sozialer Tätigkeit». Diese Entflechtung

dient dazu, die absurde Diskriminierung
von Menschen, die vielleicht schwangerwerden-
können, aufzuzeigen (s. 6sf.) sowie den geburtli-
chen Übergang vom pränatalen körperlichen
Zustand der Schwangerschaft zum postnatalen
sozialen Zustand der Mutter-Kind-Beziehung
thematisieren zu können (S.122E). Dank diesen

Unterscheidungen kann Schrupp überzeugend
dafür plädieren, dass die Biologie wieder in den

feministischen Diskurs zurückgehört. Es gilt
anzuerkennen, dass die «Beziehung der Schwangeren

zu dem Wesen in ihrem Körper im Kern eine

biologisch-materielle» (S. 40) ist.

Einen Ansatz, über die Bedingungen des

schwangeren Subjekts nachzudenken, bietet
Antoinette Fouque. Für sie ist Schwangerschaft die

Verbindung von Zustand und Tat, eine aktive und

244 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN"STREIKEN



zugleich passive Angelegenheit. Menschen, die

Ideen ausbrüten, die mit Projekten schwanger
gehen, kennen diesen Zwischenzustand aus eigener

Erfahrung. Schwangerschaft ist folglich nicht
ein Sonderfall oder etwas genuin Weibliches,
sondern sie betrifft alle Menschen, auch solche, die

nicht schwanger sind oder es nicht werden können

(S. 42). Diese Tatsache nimmt Schrupp ernst
und spricht (ausser wenn es um politische Aspekte

wie reproduktive Rechte geht, die tatsächlich
mehrheitlich Frauen betreffen) konsequent von
«Menschen, die schwanger werden können». Es

ist Schrupps Versuch, mit dem Dilemma
umzugehen, in der patriarchalen symbolischen
Ordnung über Erfahrungen, die vorwiegend von
Frauen gemacht werden, als Erfahrungen zu
sprechen, die von allgemeinem Interesse sind

(S.26f.).

Die spezifische Art der Bezogenheit in der

Schwangerschaft fasst Schrupp mit Luce Irigaray
als «nicht eins, nicht zwei» (S. 42f.). Wie Irigaray
geht es auch Schrupp um die Definition einer

Subjektposition, die nicht länger in Bezug aufdie

männliche definiert wird. Die Schwangerschaft
sei ein Zustand beziehungsweise eine Tätigkeit
jenseits des «Entweder-oder», die nicht einfach

kulturelle und materielle, geistige und physische

Aspekte vereine. Die Beziehung von Schwangeren
und werdenden Menschen sei viel direkter: «Bei

einer Schwangerschaft sind Soziales und Körperliches

ein und dasselbe.» (S. 48) Es ist ein Zustand,

in dem «Kulturtechniken, die für sozial vermittelte

Beziehungen gültig sind» (S.40) nicht mehr
anwendbar seien. Schrupps Essay ist an diesem

Punkt ein Warnrufan verschiedene feministische

Positionen, ob unterschiedlicher Konzeptionen
sexueller Differenz nicht zu vergessen, dass der

eigentliche Gegner die Anti-Abtreibungs-Lobby
ist.

Abtreibungsgegner*innen verbreiten immer
noch die Vorstellung, Embryo und Schwangere
seien zwei verschiedene Wesen und sie könnten
als Anwäit*innen «ungeborener Kinder» auftreten

(S. 43t.). Mit Irigaray und Schrupp gedacht, gibt
es «ungeborene Kinder» aber nicht. Kinder
entstehen erst bei der Geburt, vorher handelt es sich

um Föten, die mit den Schwangeren zusammen
«nicht eins, nicht zwei» sind. Sie können nicht
getrennt werden, jede Aussage über den Fötus ist
auch eine Aussage über die Schwangere. Die

Skandalisierung und Stigmatisierung von
Abtreibungen hätten, so Schrupp, nicht den Zweck, ihre

Zahl zu verringern (dafür gäbe es viel geeignetere
Massnahmen). Das Anliegen der Abtreibungsgeg-
ner"innen sei vielmehr ein symbolisches: Die

Fähigkeit des Schwangerwerdenkönnens soll mit
Unfreiheit verknüpft werden (S.72). Menschen, die

schwangerwerdenkönnen, sollen vergessen, dass

diese Fähigkeit/dieser Zustand ein Ausdruck von
Freiheit ist: Ein Embyro wird erst dann zu einem

Projekt des Lebens, wenn die Schwangere «Ja»

dazu sagt.

In eine ähnliche Richtung gehen Schrupps
Überlegungen zu Leihmutterschaft. Diese Praxis

sei zwar kein neues Phänomen, habe aber die

Bedeutung von Elternschaft grundlegend verändert:

Früher übernahmen jene Menschen, die
sich faktisch um die Kinder kümmerten, die Rolle

von Vater und Mutter, heute geht es hauptsächlich

um die genetische Elternschaft (S.i28f.). Hinter

der überladenen Bedeutung der Genetik als

Grundlage für familiäre Beziehungen stehe, so

Schrupp, die staatliche Kontrolle, die die

Entwicklungen in der Reproduktionstechnologie
möglich gemacht hat. Embryonen können heute

selektioniert werden, Samenspenden werden
über Samenbanken in einen ökonomischen

Zusammenhang überführt und staatlich gewünschte

Familienformen gefördert beziehungsweise
unerwünschte verunmöglicht (S. 132-134). Die Invi-
trofertilisation habe darum nicht zu mehr Vielfalt

und Freiheit geführt, sondern zur Verstärkung

traditioneller Narrative dessen, was Familie

ist beziehungsweise sein soll.

Ähnlich wie in der Gleichstellungspolitik, in
Diskursen um Sex und Gender oder in der Anti-
Abtreibungs-Lobby wird auch im Bereich der

Reproduktionsmedizin die Mutter unsichtbar
gemacht: Sie bietet ihren Uterus an und liefert
damit die «Hardware», innerhalb derer sich die
«Software» DNA abspulen kann (s. 138t.). Auch hier
wird so getan, als wären Schwangere und Embryo

REZENSIONEN 245



gar nicht richtig miteinander verbunden, obwohl
die beiden Körper durch die Plazenta miteinander

verbunden sind: Zellen des Fötus gehen in die

Mutter über und werden bei einer nächsten

Schwangerschaft sogar an den neuen Embryo
weitergegeben. Die Behauptung, zwischen Mutter

und Kind bestünde keine biologische
Verwandtschaft, diene letztlich dazu, legale Ansprüche

auf ein Kind zu rechtfertigen: «Kommerzielle

und staatlich regulierte Leihmutterschaft kann

nur als legitim erscheinen, wenn man einer Ge-

bärerin keine eigene Bindung an das Kind

zuspricht.» (S.140) Perverserweise geniessen

dagegen Männer den Status als Väter, auch wenn sie

bloss den Samen gespendet haben und ansonsten

gar nichts mit der Frau zu tun haben. Krassestes

Beispiel für diese Stärkung der Vaterposition
sind die Gesetzgebungen in verschiedenen US-

amerikanischen Staaten, in denen dem «biologischen

Vater» sogar dann ein Mitspracherecht
bezüglich einer Abtreibung zugestanden wird,
wenn er die Frau vergewaltigt hat (S. 118). Es ist
sicher kein Zufall, dass die Überbewertung der
genetischen Vaterschaft historisch einherging mit
der Auflösung der monogamen, lebenslangen
Ehe (S. 109 u. 141).

Immer wieder verweist Schrupp in ihrem

Essay auf Aspekte von Klasse und Race, so etwa

wenn es um ungeplante Schwangerschaften (s.34),

um die Risiken neuer Familienmodelle für
Alleinerziehende (S. 6of.) oder eben um Leihmutter¬

schaft geht. Bei der Auswahl der Leihmütter
spielt das Aussehen der beteiligten Frauen eine

zentrale Rolle, sollen die späteren Kinder doch

möglichst so aussehen wie die Eizellenspenderinnen.

Umgekehrt werden als Tragemütter spezifisch

Women of Color ausgesucht, damit das

Kind offensichtlich nicht «ihres» ist (s. 136). Und es

wird noch perfider: Um das Argument zu entkräften,

reiche weisse Frauen würden die
Reproduktionsarbeit auf arme Frauen abwälzen, werden
homosexuelle Männer ins Feld geführt. Ihnen
kann der Vorwurf, die Reproduktionsarbeit der

Schwangerschaft bloss abzuschieben, nicht
gemacht werden. Darum gilt teilweise bereits als

homophob, wer sich gegen Leihmutterschaft
ausspricht (S. 136 u. 143). Im Dschungel sich verändernder

Familienbilder und angesichts des juristischen

Wildwuchses in Bezug auf Leihmutterschaft

macht Schrupp zuletzt klar: Es gibt kein
Recht auf Fortpflanzung, denn «(n)icht schwanger

werden zu können ist ein normaler Zustand
bei Menschen, keine Ungerechtigkeit und keine

Diskriminierung, die die Gesellschaft ausgleichen

müsste» (s.144). Demzufolge soll keine

Person, die schwangerwerdenkann, durch moralische

oder ökonomische Argumente in die Lage

gebracht werden, ihren Körper in «temporärer
Leibeigenschaft» (S.136) für einen Menschen, der

nicht schwangerwerdenkann, herzugeben. Auch

hier geht es - einmal mehr - um weibliche Freiheit.

Dolores Zoé Bertschinger

Renate Göllner: Freiheit und Trieb. An den Grenzen der Psychoanalyse.

ça-ira-Verlag, Freiburg 201g (224 S.)

Glücklich die Wissenschaft, deren Entdeckungen
auch eine kritische Distanzierung erlauben, ohne
das Ziel und den Grund ihres Fragens verlassen

oder verraten zu müssen. Zu diesen Wissenschaften

gehört zuallererst die Psychoanalyse. Denn
für sie gilt immer wieder neu der Schlusssatz aus
Herbert Marcuses berühmtem Essay Das Ver¬

alten der Psychoanalyse-, «Die Wahrheit der

Psychoanalyse liegt darin, dass sie ihren herausforderndsten

Hypothesen die Treue hält.»

Ein aktuelles, gelungenes Beispiel dieser Art
von Auseinandersetzung ist Renate Göllners

Essaysammlung Freiheit und Trieb. Der Untertitel

An den Grenzen der Psychoanalyse ver-

246 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



weist - im Gegensatz zum eher zu erwartenden
Die Grenzen derPsychoanalyse - darauf, dass in
Göllners Essays die Grenze mehr Ausgang als

Ende, mehr Zone als Linie und mehr Reibung als

Stillstand bedeutet.

Exemplarisch führt der einleitende Essay -
eine Auseinandersetzung mit Jean-Paul Sartres

Kritik an der Psychoanalyse - die Frage im Titel:
«Wer wählt die Neurose?» Die Frage pointiert die

für so viele freudsche Begriffe typische Spannung,
nämlich hier, dass in der Neurose mindestens
noch gleichviel Freiheit wie Trieb drinsteckt. Die

Neurose ist der leerlaufende Vermittlungsversuch

zwischen unvermittelbaren Ansprüchen in
einem Individuum und zugleich ein Symptom,
das die Deutung der gescheiterten Vermittlung
ermöglicht. Sie ist nach Sigmund Freud also Hin-
dernis und Schlüssel zur Heilung. Dass die

Neurose in diesem Essay als subjektive Wahl
untersucht wird, trägt dieser gespaltenen Konstitution

Rechnung. Denn insofern sie als ein
bestimmter Versuch unter anderen aufgefasst wird,
mit den unvermittelbaren Ansprüchen, die an
das Individuum gestellt sind, zu verfahren, muss

ja irgendwann irgendwo eine Wahl für diese und
nicht jene Form der Neurose stattgefunden
haben. Dem Unbewussten ist damit eine Art
Vernünftigkeit zugestanden, was Theodor W. Adorno

mit Referenz auf Freud die «Unvernunft
vernünftigen Handelns» genannt hat, und was, wie
Göllner ergänzt, «im Grunde für alle zentralen

Begriffe der Psychoanalyse, so auch für den der

Verdrängung» gilt: «um von ihr sprechen zu können,

muss bereits ein Bewusstsein angenommen
werden, aus dem etwas verdrängt werde.» (S.15)

Im Hinblick aufSartres gegen Freud formuliertes

Konzept des Bewusstseins als vom Trieb

unabhängige Einheit, erlaubt Göllners Verweis auf die

Freiheit im Zwang der Neurose überraschend die

Vermittlung von Sartre mit Freud. Leider auch

um den Preis einer gewissen Beliebigkeit. Denn
die von Göllner als Gemeinsamkeit herausgearbeitete

Verantwortlichkeit als Moment
individueller Freiheit in der erzwungenen Wahl könnte

so noch für eine Reihe weiterer Entscheidungsmodelle

Geltung beanspruchen.

Ein zweites Stück psychoanalytischer Dialektik,

das die Frage der Freiheit im Zwang in ihrer

ganzen Zweideutigkeit auslotet, entfaltet Göllner

im Essay «Masochismus und Befreiung». Er ist
ein Nachdenken über das Autobiografische in
den Werken des französisch-deutschen Schriftstellers

Georges-Arthur Goldschmidt, der als

verfolgtes jüdisches Kind den Zweiten Weltkrieg in
einem katholischen Kinderheim in den
französischen Alpen überlebte. Dort erfuhr er gleichzeitig

Rettung und schärfste Qual durch seine

Mitschüler und durch die Leiterin des Heims, die

Gaullistin Marie-José Lucas, deren Zivilcourage
mit einem Sadismus gepaart war, den sie in ihren

Erziehungsmethoden hemmungslos auslebte:

«Auf den nackten Hintern, mit Birkenzweigen,
die Goldschmidt zuvor in einem kleinen Wald
selber brechen musste, gingen die Hiebe nieder.»

(S.156) Aber die an ihm, dem auf Gedeih und
Verderben ausgelieferten Knaben, vollzogene
Gewalt, enthält eine unvermutete Kehrseite.
Die Züchtigungen «wurden zum Ersatz für
die so sehr entbehrte Liebe, eröffneten es dem

Kind, die Verzweiflung zu bekämpfen. Durch die

Schläge auf den nackten Körper erfuhr er die ersten

erotischen Sensationen, die Umkehr des

Schmerzes und der Scham in Wollust.» (S. 157) Bei

Freud, der für Goldschmidt später bedeutsam

werden sollte, fand er seine eigene Erfahrung
beschrieben als infantile Wünsche und Fantasien,
die mit Strafe einhergehen können. Dieses

Umschlagen von Ohnmacht und Scham in Momente
der Befreiung kontrastiert Göllner mit der
berühmten Schulpein-Erzählung von Robert Musil,
den Verwirrungen des Zöglings Törless, in der
die adoleszente Ambivalenz eigenen
homosexuellen Regungen gegenüber in Ekel und totale

Unterdrückung ausschlägt. Diese gewaltsame

Verdrängung des eigenen Eros steht auch am

Ursprung der Paranoia faschistischer Männerhorden.

Der Bisexualität, jener glücklichen und
bahnbrechenden Entdeckung Freuds, die ein
nicht verdrängendes Verhältnis zu den eigenen
homoerotischen Neigungen erlaubt, ist in
diesem Band folgerichtig ein wichtiger Beitrag
gewidmet.

REZENSIONEN 247



Bei der Psychoanalytikerin Melanie Klein
kritisiert Göllner ebenfalls die unterschätzte Bedeutung

der Bisexualität und die biologistische
Konzeption von Weiblichkeit. Die daran
anschliessenden Überlegungen zur Transformation
familiärer Autoritäten in modernen Gesellschaften

zeigen aufs Neue, wie exakt mit Freud (um
einen früheren Buchtitel Göllners zu nennen) die

widersprüchlichen Realitäten der Menschen er-
fasst werden können. Dass man gleichzeitig die

Realität innerfamiliärer Gewalt nach der Schwächung

der väterlichen Autorität, die Komplizenschaft

der Mutter in diesem System, die Probleme

der Ich- und Über-Ich-Bildung in der Moderne

sowie der Zurückdrängung der Familie als

Instanz primärer Sozialisation und Individuation

ansprechen kann, ist nur innerhalb einer

Theoriebildung möglich, die die Zweideutigkeiten des

Menschlichen nicht wegschlägt, sondern auf
ihnen aufbaut. Ein Verfahren, das auch der
Kritischen Theorie eigen ist, weshalb sie in den Texten

Göllners immer wieder Pate steht.

Die in Freiheit und Trieb versammelten

Essays schälen aus verstreuten und widersprüchlichen

Motiven jeweils eine im emphatischen Sinn

des Wortes eigenwillige Linie des Denkens heraus.

Es sei daher erlaubt, an dieser Stelle die Form

der Rezension zu verlassen und diesen Artikel
mit einem kleinen subjektiven Versuch über den

wichtigsten Text in Göllners Buch, ihren Essay

Versuch über Simone de Beauvoir, abzuschlies-

sen:

Das souveräne, heroische männliche Subjekt
ist heute zum Glück öfter als früher zur Untätigkeit

verdammt. Der gewohnte männlich konnotierte,

meist von Handlungszwang getriebene

Kampf gegen die Wirklichkeit findet immer seltener

die ersehnte Resonanz. Der rastlose Aktivismus

verliert sich in den Verstrickungen schon der

nächsten Umgebung. Überraschenderweise

passt zu dieser Situation ziemlich genau, was
Simone de Beauvoir in ihrem Buch Le deuxième

sexe (2000,25), in Anlehnung an Sartres Philosophie

und mit Bück auf die Situation der Frauen
im Patriarchat schrieb: «Jedes Subjekt [...]
verwirklicht seine Freiheit nur durch deren ständi¬

ges Überschreiten auf andere Freiheiten hin. [...]

Jedes Mal, wenn die Transzendenz in Immanenz

zurückfällt, findet eine Herabminderung der
Existenz in ein An-sich und der Freiheit in Fakti-
zität statt.»

Die solchermassen drückend erfahrene Fakti-

zität erzeugt Anfang des 21. Jahrhunderts für viele

Menschen, darunter vor allem Männer, ein
Gefühl der Unmöglichkeit, überhaupt noch etwas

tun zu können. Dass dieses Gefühl viele ergreift
und mehr noch, dass es als Katastrophe erfahren

wird, hat entscheidend mit einer übersteigerten
Vorstellung von Autonomie zu tun. Diese
vollzieht sich in vielen männlichen Jugendlichen
immer wieder aufs Neue als Abgrenzungsvorgang

gegen die im Patriarchat als Schmach empfundene

Abhängigkeit vom weiblichen Geschlecht. Die

im Kampfmodus errichtete Identität kann sich

nur über wenigstens punktuell ausgelebte All-
machtsgefühle, wie etwa in der Fiktion völlig
autonomer Handlungen, stabilisieren.

Anderseits bestünde aber auch die Möglichkeit

der Annahme der Passivität, also zur depressiven

Position, wie man in Anlehnung an Melanie

Klein sagen könnte. Selbstredend wurde und
wird aber Passivität aus der Perspektive des

autonomen Macher-Subjekts genauso wie auch aus

jener der in patriarchalen Verhältnissen lebenden

Frauen sehr oft nur als Zwang und Erniedrigung

erlebt. In Beauvoirs (ebd.) Worten: «Dieses

Zurückfallen ist, wenn das Subjekt es bejaht, eine

moralische Verfehlung, wird es ihm auferlegt,
führt es zu Frustration und Bedrückung, in beiden

Fällen ist es ein absolutes Übel.» Denn die

Befreiung aus den patriarchalen Zwängen der noch

immer meist weiblichen Passivität und des

meist männlichen Autonomiewahns ohne die

Befreiung aus den kapitalistischen Leistungs- und

Konkurrenzzwängen entlässt die wenigsten aus
diesem Entweder-oder, sondern stösst sie allzuoft

nur auf die je andere Seite.

Der Verleugnung von Abhängigkeit wurde

psychoanalytisch (Donald Winnicott) oder
feministisch (Judith Butler, Donna Haraway) ein
Realismus der Fürsorglichkeit entgegengesetzt. Aber
die theoretische Kritik hebt den realen Wider-

248 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN



spruch nicht auf. Dieser ist nur dort aufgehoben,

wo die kapitalistische Leistungs- und
Konkurrenzforderung gezähmt beziehungsweise ausser
Kraft gesetzt ist. Solange für die meisten
Menschen Passivität an erzwungene Abhängigkeit
durch Prekarität und Arbeitslosigkeit gebunden
ist und Aktivität wegen der Angst vor dieser

Abhängigkeit für viele als Streben nach vollständiger

Sicherheit durch Autonomie missverstanden

werden muss, ist Beauvoirs Satz noch immer gültig.

Anders gesagt: Die Gefahr, dass der Selfmademan

zu einem grossen Teil mit der Selfmadewo-

man bekämpft wird, ist noch nicht vom Tisch.

Aber gleichzeitig ist damit auch die Frage nach

einer neuen Form der Befreiung aus patriarchaler

und kapitalistischer Herrschaft gestellt. Eine

Befreiung, aus der nicht eine Gesellschaft resultiert,
in der nur das rastlos sich selber übersteigende
Individuum, das sich permanent die Wirklichkeit
selber erschaffen muss, frei sein kann. Es ist die

Frage, ob eine Gesellschaft - postpatriarchal und

postkapitalistisch - denkbar wäre, die nicht
mehr durch die Dichotomie erniedrigender
Passivität und anmassender Autonomie geprägt ist.

Es wäre vielleicht eine Gesellschaft, in der die

revolutionäre Antwort aufLenins Frage «Was tun?»

mit der Formel «Nicht alles, was möglich ist»
eingeleitet wird und dem Heroismus der Tat der

Heroismus der selbstgewählten Passivität gleichwertig

gegenübergestellt werden kann.

RolfBossart

Ann Wiesental: Antisexistische Awareness. Ein Handbuch,

Unrast Verlag, Münster 2017 (163 S.)

Ann Wiesental veröffentlichte 2017 ein auf ihren

langjährigen Erfahrungen als Aktivistin basierendes

Handbuch zu antisexistischer Awareness. Es

richtet sich an «Betroffen_e» von sexualisierter
Gewalt und an all jene, die sich sexistischen
Strukturen entgegenstellen wollen. Das Buch
beschreibt zugänglich verschiedene Ansätze der
Awareness als sich stets weiterentwickelndes,
kollektives Projekt und begreift sich selbst als Teil

dieses dynamischen Verhandlungsprozesses. Dabei

gelingt es der Autorin, einen zu Veränderung

ermutigenden theoretischen und praktischen
Ausgangspunkt zu schaffen.

Antisexistische Awareness bezeichnet
Wiesental zufolge sowohl eine grundlegende Haltung
als auch ein daraus resultierendes verantwor-
tungsbewusstes Handeln in Bezug auf Sexismus

und sexualisierte Gewalt. Dieses besteht in der

Bildung von Awareness-Strukturen, die von
sexualisierter Gewalt betroffene Personen
solidarisch unterstützen sollen. Das Handbuch

stellt dafür konkrete Leitfäden mit praktischen
Beispielen zur Verfügung. Das antisexistische

Bewusstsein zielt darauf, Gewalt abzubauen und

ihr vorzubeugen und wird als notwendige Bedingung

für einen allumfassenden emanzipatori-
schen Wandel verstanden. Dass sich Wiesentals

Vorschläge jedoch nicht leicht aufbreite Teile der

Gesellschaft (jenseits der linken Szene) anwenden

lassen, erscheint gerade vor dem Hintergrund

der gesamtgesellschaftlichen Wichtigkeit
des Awareness-Prinzips als Schwachstelle.

Im Zentrum antisexistischer Awareness steht

ein bewusstes Anerkennen, dass sexualisierte
Gewalt - auch in linken Räumen - stattfindet
und dass diese Handlungen keine Einzeltaten,
sondern Ausdruck gesellschaftlicher Strukturen
sind. Wiesental verbindet so die Ebene persönlicher

Alltagserfahrungen konsequent mit einer

Strukturanalyse und tritt damit der Individualisierung

von sexualisierter Gewalt entgegen.
Zur geschichtlichen Einbettung antisexistischer

Awareness unterstreicht Wiesental unter anderem

den Einfluss von Widerstandsbewegungen
Schwarzer Frauen*. Diese stellten in ihrer Politik

von Beginn an «die individuellen Geschichten

REZENSIONEN 249



und Handlungen der einzelnen Frauen", den

kollektiven Widerstand der Schwarzen Männer*
und Frauen* und die Herrschaftssysteme Patriarchat,

Rassismus und Kapitalismus in einen

Zusammenhang» (S. 16). Daraufaufbauend, bedeute

Awareness immer auch eine Auseinandersetzung
mit intersektionalen gesellschaftlichen
Machtverhältnissen. Während Wiesental also klar
formuliert, wie sich Awareness gegen gesellschaftliche

und strukturelle Diskriminierung durch
Abieismus, Heteronormativität, Rassismus,
Sexismus und Geschlechterbinarität positioniert,
erwähnt sie die strukturelle Benachteiligung
durch das kapitalistische Wirtschaftssystem mit
praktisch keinem Wort. Damit lässt sie -
symptomatisch für viele ähnliche Auseinandersetzungen

- einen zentralen Unterdrückungsmechanismus

unberücksichtigt.
Wiesental versteht auch das Handbuch selbst

als Ausdruck einer strukturanalytischen Aware-
ness-Praxis. Den Fokus auf sexualisierte Gewalt

an Frauen*, trans*-, inter*- und queeren*
Menschen (FTIQ*) in ihrer antisexistischen
Awareness-Arbeit erklärt Wiesental damit, dass die
Gewalt von Männern* gegen FTIQ* im Patriarchat
strukturell ist. Dies ist eine grundsätzliche
Haltung, die der Frauen*Lesben-Bewegung der
i97oer-Jahre entstammt, welche aufzeigte, wie
sexualisierte Gewalt von Männern* gegen Frauen*

gesellschaftlich im Patriarchat verankert ist.

Erkenntnisse dieser zweiten Frauenbewegung
werden denn auch als Quelle vieler Analysen und
Praxen genannt, die noch heute in Awareness-

Konzepten weiterentwickelt werden. Durch diese

Kontextualisierung schafft die Autorin einen

kongruenten Rahmen, der die anekdotisch
erzählte Entwicklung des Awareness-Konzepts als

Resultat eines dynamischen und dialektischen
Prozesses historisiert.

Kontextualisierend verfährt Wiesental auch,

wenn sie Lücken und blinde Flecken ihres eigenen

Handbuchs zu thematisieren versucht. So

merkt sie beispielsweise an, dass der Fokus auf
Gewalt an FTIQ* ein systematisches Nicht-Beach-

ten und Tabuisieren von Gewalt an Männern*

reproduziert und das Handbuch demnach gewisse

Formen struktureller Diskriminierung mitträgt.
Dass Wiesental ihr Handbuch selbst als Umsetzung

von praktischer Awareness versteht, zeigt
sich weiter in ihrem achtsamen Umgang mit
Sprache. Die konsequente Verwendung der Form

«Betroffen_e» mit weiblichem Personalpronomen

versucht beispielsweise, von Gewalt betroffene

Frauen* und Männer* nicht binär zu benennen,

sondern durch den Unterstrich trans*-,
inter*- und queere* Menschen sichtbar zu machen

und FTIQ* als Betroffen_e zu betonen. Die
Schreibweise soll den analysierten Strukturen
gerecht werden. Weiter ersetzt sie die Benennung
«Täter» durch «gewaltausübende Person», um
die aktive Handlung und nicht nur die handelnde

Person selbst in den Fokus zu rücken. Auch hier

widerspiegelt sich Wiesentals Anspruch, in ihrem
Schreiben geschlechtsspezifische Machtverhältnisse

zu berücksichtigen.
Zentraler Aspekt einer kritischen

Auseinandersetzung mit strukturellen Hierarchien stellt
sodann die Reflexion der eigenen Position innerhalb

derselben dar. Das Handbuch bietet vielfältige,

anregende Ansätze, um die benötigte selbstreflexive

Arbeit anzugehen. Dabei steht die Dekons-

truktion der eigenen internalisierten Annahmen
im Vordergrund: Welche unserer Meinungen
entstehen aus privilegierten Positionen und
reproduzieren diskriminierende, hegemoniale
Perspektiven? Die Auseinandersetzung verlangt die

bewusste, kontinuierliche Entscheidung für
einen selbstkritischen Prozess, der mit Zuhören,

Verunsicherung und Unbequemlichkeiten
einhergeht. Awareness bedeutet ein Entlernen inter-
nalisierter diskriminierender Denk- und
Handlungsweisen und das Entwerfen solidarischer
Alternativen. Dass Awareness als Verhandlungs-

prozess nie abgeschlossen ist, sondern sich als

Grundhaltung der Lernbereitschaft aufdas ganze
Leben bezieht, unterstreicht Wiesental zwar. Der
Gedanke geht zwischen den Listen konkreter

Handlungsvorschläge jedoch teilweise verloren,
da diese eine gewisse Vollständigkeit suggerieren.

Das Handbuch schildert auch, wie Awareness-

Strukturen konkret umgesetzt werden können.

Beispiele finden sich jedoch praktisch nur in lin-

250 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN



ken Räumen; beispielsweise an Festivals,

Konferenzen oder Hausprojekten. Eine mögliche Praxis

der Awareness stellt die Errichtung von Safer

spaces dar, die als Rückzugsort nur für von
bestimmten Diskriminierungen Betroffen_e
offenstehen. Weiter kann das Bereitstellen von
Informationsmaterial oder direkte Unterstützung
durch ein ansprech- und erkennbares Awareness-

Team angeboten werden. Die Akzeptanz gegenüber

Awareness als politische Praxis musste lang
erkämpft werden und ihre Relevanz und Notwendigkeit

wird auch heute nicht in allen linken Räumen

anerkannt.
Nach Wiesental geht Awareness jedoch weit

über konkrete Unterstützungs-Netzwerke an

Veranstaltungen hinaus. Awareness soll nicht
Ergänzung, sondern radikaler Gegenentwurf zu
institutionalisierter Selbsthilfe und bürgerlichem
Rechtssystem sein. Wo letzteres durch Un¬

schuldsvermutung und Macht der Beweislage die

diskriminierende Person schützt, wo rassistisches

Polizei- und Gefängnissystem Menschen,
die bereits durch staatliche Strukturen diskriminiert

werden, weiter benachteiligt, bietet antise-

xistische Awareness eine emanzipatorische
Alternative. In diesem Handbuch wird deutlich,
dass Awareness nicht einfach punktuelle
Symptombekämpfung, sondern eine revolutionäre
Denkweise ist. Sie soll zu einem kollektiven

Umgang mit sexistischer Diskriminierung und se-

xualisierter Gewalt sowie zur Bekämpfung der
dahinter liegenden Denkweisen und Strukturen

befähigen. Antisexistische Awareness bereitet
den Weg für eine grundsätzliche feministische

Neuverknüpfung gesellschaftlicher Beziehungsweisen.

Und Ann Wiesentals eingängiges Handbuch

ermutigt zu den ersten Schritten dieses

Veränderungsprozesses.

Neomi Grieder / Seiina Schönholzer

WIDE Switzerland: Essen.Macht.Arbeit. Feministische Blicke auf Fair-Food-Ideen.

WIDE Switzerland, Bern 2019 (48 S.)

In Nachhaltigkeitsdebatten sind feministische

Argumente und Forderungen entweder gänzlich
abwesend oder nur ansatzweise integriert.
Gleichzeitig nehmen auf politischer Ebene Initiativen

und Abstimmungen zur Stärkung von
Nachhaltigkeit zu, insbesondere solche, die ein

nachhaltigeres Ernährungssystem zum Ziel
haben. Nach den Abstimmungen in der Schweiz

über die Ernährungssouveränität- sowie die Fair-

Food-Initiative kommen imJahr 2020 die Initiativen

für sauberes Trinkwasser sowie für eine
Schweiz ohne synthetische Pestizide an die Urne.

Anlass genug, feministische Fragen und Ansätze

für nachhaltige Ernährungssysteme wieder in die

entsprechenden Debatten einzubringen. Genau

deshalb ist die Publikation Essen.Macht.Arbeit.

von der WIDE-Arbeitsgruppe Feministische Blicke

aufFair-Food-Ideen spannend.
Im Kontext der Fair-Food-Initiative ist diese

Broschüre ein wichtiger Beitrag zur Integration

einer Genderperspektive in Diskussionen über

nachhaltige Landwirtschaft und Ernährungssysteme.

Ein erster Aspekt, der besonders überzeugt,
ist der Aufbau der Broschüre. Es kommen Frauen

verschiedener Länder in ihren unterschiedlichen

Rollen als Bäuerinnen, Aktivistinnen,
Forscherinnen und Konsumentinnen zu Wort.
Neben Artikeln beinhaltet die Publikation
Interviews und Gespräche, unter anderem mit den

Aktivistinnen der Port Loko Declaration, einer

Erklärung, die sich gegen industrielle Monokulturen,

insbesondere Ölpalmplantagen, in West-

und Zentralafrika richtet.
Der Titel Essen.MachtArbeit. zeigt die

dreiteilige Struktur der Broschüre an und ist zugleich
ein passendes Wortspiel, das pointiert erklärt,

worum es im Kern einer feministischen
Auseinandersetzung mit Ernährungssystemen geht. In
den einzelnen Beiträgen wird die Genderperspektive

konkret und situationsbezogen dargelegt.

REZENSIONEN 251



Die Inhalte machen klar, dass ein feministischer
Blick auf Ernährungssysteme sich immer auf die

Arbeit fokussiert. Denn Ernährung geht immer
mit Arbeit einher. In der Lebensmittelproduktion
für den Eigenverbrauch oder für den Markt
stecken viele und unterschiedliche Formen der

Arbeit von Landarbeitertnnen, Bäuer*innen
und Familienmitgliedern. Die Versorgung mit
Lebensmitteln für sich selbst oder für andere ist
alltägliche Arbeit; dazu gehören Zubereitung wie

Zurverfügungstellen von zubereitetem Essen.

Aus feministischer Perspektive ist relevant, dass

besonders viele dieser Arbeiten unbezahlt sind

und hauptsächlich von Frauen als Teil der
unbezahlten Care-Arbeit erledigt werden. Wie die

Port Loko Declaration festhält, sind es Frauen,
die eine zentrale Rolle «bei der Versorgung ihrer
Familien und der Sicherung der Ernährung ihrer
Kinder spielen» (S.26). Ist Arbeit im Ernährungssystem

bezahlt, so sind es tiefe Löhne und
prekäre Arbeitsbedingungen, die diese Arbeit
auszeichnen. Heike Wach, Mitglied der Arbeitsgruppe

Feministische Blicke auf Fair-Food-Ideen
stellt für die Schweiz fest: «Ein erheblicher Anteil
der Arbeitsplätze mit geringem Einkommen liegt
im Bereich der Nahrungsmittelproduktion,
-Verarbeitung, -Verpackung und im -transport sowie

im -verkauf. [...] Viele dieser Arbeiten werden

von Migrant*innen geleistet und mehr als 75%

der Teilzeitjobs von Frauen.» (S.12) In anderen

Ländern ist die Situation ähnlich. Zum Beispiel
beobachten die Forscherinnen Joanna Bourke

Martignoni und Fenneke Reysoo für Ghana und
Kambodscha als Effekt der Kommerzialisierung
der Landwirtschaft eine «Verankerung struktureller

Formen der Diskriminierung von Frauen in

der Beschäftigung. Sie arbeiten vor allem in
unregulierten Arbeitsmarktsegmenten, ihre
Tätigkeiten gelten als gering qualifiziert. Ihre
Lohnarbeit ist schlecht bezahlt, unsicher und ohne

Sozialversicherungsansprüche.» (S. 4) Durch

Kommerzialisierungsprozesse der Landwirtschaft

werden auch in Ruanda «Geschlechterverhältnisse

und Wohlstandsverhältnisse zementiert»

(S.40), stellen Christine Bigler und Michèle
Amacker fest.

Gesamthaft zeigen die verschiedenen Beiträge

im Heft, dass Arbeit im Ernährungssystem
geprägt ist von differenzierten, ungleichen Rollen

sowie ungleicher Arbeitslast und Arbeitsbedingungen

entlang gesellschaftlicher Kategorien
von Geschlecht, Herkunft, und Klasse. Fragen zur
Essens-Arbeit - wer wie wann wieviel und unter
welchen Bedingungen arbeitet im Ernährungssystem

und wer davon in welchem Ausmass
profitieren kann, auch finanziell - bedingen immer
ein feministisches Hinterfragen von existierenden

gesellschaftlichen Machtstrukturen.
Ein weiterer Aspekt, der in dieser Publikation

überzeugend hervorgehoben wird, ist die

Darstellung verschiedener Dimensionen von Macht,
auch im Zusammenhang mit Politik und Recht.

Mehrere Beiträge thematisieren die mangelnde

Repräsentation von Frauen in politischen Ämtern

und in Produktionskooperativen sowie ihr
ungenügendes Mitspracherecht in Entschei-

dungsprozessen. Zudem werden Menschen- und
Frauenrechte in der Landwirtschaft kaum
eingehalten. Sie müssen aktiv eingefordert werden,
wie in der Porto Loko Declaration beschrieben.

Mehrere Autorinnen weisen daraufhin, dass

gesetzlich verankerte Gleichstellung zwar existiert,
im Alltag aber Diskrepanz bestehe: Frauen im
Ernährungssystem werden fortgesetzt diskriminiert,

hier wie dort. Zum Beispiel geht in der
Schweiz ein Bauernhof, infolge eines ungeschriebenen

Gesetzes, meist an einen Sohn über, aber
selten an eine Tochter (S.33); und in Ruanda
verzichten Frauen unter Druck von Familie und
Gesellschaft auf ihren gesetzlichen Erbanteil von
Land (S.39). Dies zeigt, dass gesetzliche Gleichstellung

alleine nicht ausreicht. Die Herausgeberinnen

halten demnach fest: «Um Geschlechtergerechtigkeit

in den Ernährungssystemen
voranzubringen, braucht es Frauenorganisationen,
Frauenkooperativen und Netzwerke für Aktivistinnen,

die für ihre Rechte einstehen.» (s.47)

Schliesslich ist das Heft Essen.Macht.Arbeit.
auch deshalb wichtig und empfehlenswert, weil
es aufzeigt, dass Fragen um Nachhaltigkeit,
insbesondere in Bezug auf Gendergerechtigkeit, in
den Ernährungssystemen nicht als nebensäch-

252 WIDERSPRUCH 74/20 - FR AU ERSTREIKEN



lieh oder gar gelöst betrachtet werden können.
Die zu Beginn von den Herausgeber*innen
aufgeworfene Frage, nämlich ob davon ausgegangen
werden kann, «dass Nachhaltigkeit beim Essen

automatisch zu mehr Gendergerechtigkeit fuhrt»
(Sa), wird wiederholt negativ beantwortet. Auch

in nachhaltigen Ernährungssystemen - wie zum
Beispiel in Fair-Trade- und Bio-Lebensmittel-
netzwerken - werden bestehende
geschlechterdifferenzierte Verteilungen von Rollen, Arbeit,

Verantwortung und Entscheidungsmacht weniger

verändert als reproduziert. Egal, ob konventionelle

globale Agrar-Wertschöpfungsketten
oder alternative Lebensmittelnetzwerke, die

einen engeren Kreislauf anstreben, «am Ende ist
kein System automatisch gendergerecht» (S. 43),

stellt Annemarie Sancar fest. Gendergerechtigkeit

sollte nicht als Effekt von, sondern vielmehr
als eine grundlegende Voraussetzung für
nachhaltige Ernährungssysteme verstanden werden.

Diese Problematisierung des Verhältnisses
zwischen Gendergerechtigkeit und nachhaltigen
Ernährungssystemen ist die Kernbotschaft der
Broschüre. Die Botschaft ruft nach einem kritischen
Weiterentwickeln dessen, was Nachhaltigkeit in

Ernährungssystemen aus feministischer
Perspektive bedeuten kann und soll. Leider endet
die Broschüre an diesem Punkt. Auch wenn
verständlich ist, dass dies ein konkreter Aushand-

lungsprozess ist, der - hoffentlich - durch das

Heft selbst initiiert wird, wäre es wünschenswert,
hierzu mehr zu lesen.

Wie manche Beiträge thematisieren,
geschieht heute nachhaltiger Lebensmittelkonsum

hauptsächlich durch den Einkaufvon gelabelten
und somit teureren Produkten in Supermärkten.
Aus feministischer Perspektive ist dies problematisch,

da die Teilnahme an nachhaltigen
Ernährungssystemen ein Privileg für eine Minderheit
mit genügend Ressourcen ist und zudem
bestehende gesellschaftliche Ungleichheiten
reproduziert. Wie konkret können Ernährungssysteme

so umgestaltet werden, dass diese sowohl für
involvierte Personen als auch Ökosysteme nachhaltig

sind und allen Menschen Zugang zu nachhaltig

produzierten Lebensmitteln ermöglichen?
Eine Diskussion hierzu ist dringend nötig, und
der Einbezug feministischer Argumente ist
unabdingbar.

Johanna Herrigel

REZENSIONEN 253


	Rezensionen

