Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN 229



Sara Ahmed: Feministisch leben! Manifest fur Spassverderberinnen.

Aus dem Englischen von Emilia Gagalski. Unrast Verlag, Miinster 2018 (352 S.)

Cinzia Arruzza /Tithi Bhattacharya /Nancy Fraser: Feminismus fiir die 99%

Aus dem Englischen von Max Henninger. Matthes & Seitz, Berlin 2019 (107 S.)

Ein Gespenst geht um in der Welt und es ist femi-
nistisch. Rund um den zweiten nationalen Frau-
en*streik erscheinen zwei Ubersetzungen femi-
nistischer Manifeste: Feministisch leben! von

Sara Ahmed (2018) und Ferninismus fiir die 99 %

von Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya und

Nancy Fraser (2019).

Ein Manifest legt etwas offen, macht es hand-
greiflich. Eine Offenbarung, ohne gottlichen Cha-
rakter. Das Manifest ist nicht erst seit dem Kapi-
tal eine beliebte Textsorte, umgeben von einer
ebenso politischen wie kimpferisch-revolutiona-
ren Aura. Ob ein direkter Bezug zu den Vorgén-
ger*innen deutlich wird, wie bei Feminismus fiir
die 99%, in dessen Nachwort wir iiber das Verfas-
sen eines Manifestes lesen: «Wer sich heute da-
ran versucht, steht auf den Schultern - und im
Schatten - von Marx und Engels.» (Arruzza, Bhatta-
charya, Fraser 2019, 77) Oder ob das Manifest ganz be-
wusst ohne derlei Referenzen auskommt, wie bei
Sara Ahmed: «In diesem Buch befolge ich einen
strikten Grundsatz beim Zitieren: Ich zitiere kei-
ne weissen Minner.» (S.29) Manifeste verspre-
chen - oder ich mir davon - weltverdndernd zu
sein, gewohnte Welten auseinanderzunehmen.
Aber was davon halten sie ein?

Manifest ist nicht gleich Manifest. Das Auto-
rinnen-Kollektiv von Feminismus fiir die 99%
legt elf Thesen eines neuen, aus den Streikbewe-
gungen entstandenen Feminismus vor, gefolgt
von einem Nachwort, dessen Titel «in media res»
nichts weniger verspricht, als zur Sache zu kom-
men. Darin wird Hintergrundwissen rund um die
elf Thesen und deren Entstehung dargelegt.
Ahmed verféhrt andersrum. Ihr ausfiihrliches,
dreiteiliges Werk entwickelt eine Antwort auf die
Frage, was es heisst, feministisch zu leben und
schliesst mit praktischem Werkzeug, einem Sur-

230

vival-Kit und dem eigentlichen Manifest fiir
Spassverderber*innen, welches klassische zehn

Grundsitze umfasst. Feminismus fiir die 99%

kommt schnorkellos und ohne Tand daher, kein

einziges Zitat, kein Literaturverzeichnis. Femi-
nistisch leben!ist weitldufig, verwoben, tiefgrei-
fend. Voller Geschichten, Umwege, Abzweigun-
gen. Manifest greift dafiir eigentlich zu kurz, es ist

radikale feministische Theorie, die Ahmed entfal-
tet, in ihrer Geschichte und Gegenwart. Ferninis-
tisch leben! ist Ratgeberin und Werkzeugkiste,
Baukasten und Nachschlagewerk.

Sara Ahmed schopft aus dem Alltédglichen. Sie
reflektiert, was es bedeutet, ein feministisches
Leben zu fiihren. Ihre Auffassung ist radikal: «Wo
wir auch hingehen, Feminismus geht mit. Wenn
das nicht so ist, sind wir keine Feminist*innen.»
(S.29) Sie untersucht, was es mit und nach sich
zieht, Feminist*in zu werden und zu sein, als
solche zu sprechen, arbeiten, (iiber-)leben. Sie
begreift Feminismus demnach als Lebensart und

-weise, wie wir iiber das Leben denken, ihm be-
gegnen, Beziehungen kniipfen oder aufbrechen.
Feminismus ist eine Hausaufgabe, eine Aufgabe
also, die Zuhause beginnt. Es gilt, das Haus zu
verandern und das Reich des Herren umzubauen.
So beginnt Ahmeds eigene feministische Ge-
schichte als Spassverderberin am Familientisch.
Ahmed eignet sich diese Figur der Spassverder-
ber*in an, sie begleitet uns durch das gesamte
Werk. Sie wird zum Symbol, zur Metapher, zum
schweisstreibenden Konzept. Die feministische
Spassverderber*in kommt uns bekannt vor. Oft-
mals durch Augenrollen eingeleitet, wird sie zum
Problem, sobald sie Probleme anspricht. Denn
das, was wir als Feminist*innen wahrnehmen,
aufzeigen und kritisieren, so Ahmed, existiere fiir
einige andere nicht einmal. Uns wird Unrecht ge-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



tan, wenn wir auf Unrecht hinweisen. Feministi-
sches Handeln erfordert demnach Hartnéckig-
keit und Eigenwille, die Bereitschaft, immer wie-
der weiterzumachen, trotz Widerstianden, trotz

Mauern. Ahmeds feministische Theorie mochte

nicht von Politik getrennt werden, sie ist Politik,
sie ist personlich. So auch ihr Ursprung: «Es ist

entscheidend, wo wir Feminismus entdecken.»
(S.14) Es spielt eine Rolle, wer ihn uns zeigt. Weil

Alltagsnidhe und Alltagssprache feministische

Theorie erst verstindlich machen, mochte Ah-
med sich nicht weiter als notig von diesen entfer-
nen. Das macht ihr Werk allerdings nicht weniger
anspruchsvoll.

Ahmed versteht Feminismus als Bauwerk,
Texte als Welten. Ihr theoretisches Geriist be-
steht aus einem lesbischen Feminismus of Color.
Es geht darum, wie wir Wissen hervorbringen
und weitergeben, es ist von Wichtigkeit, wen wir
zitieren. Feministische Welten miissen aus femi-
nistischem Material bestehen. Deswegen auch
ihr Zitiergrundsatz. Worte sind Ahmeds Werk-
zeug, Metaphern ihre Munition (wobei sich bei
der Ubersetzung ins Deutsche einige ungenaue
und teils problematische Begrifflichkeiten und
auffillig viele (Tipp-)Fehler eingeschlichen ha-
ben). Weswegen verwendet sie Metaphern? Weil
dasjenige, was schwer ist, ebenso schwer zu be-
schreiben ist. Sie ldsst diese jedoch nicht als vage
Begriffe stehen, sondern nimmt sie ernst, genau
wie das damit Umschriebene. Zitate seien, so Ah-
med, Ziegelsteine, aus denen wir Behausungen
bauen. Wir entscheiden, wie diese aussehen und
wen sie beherbergen. Ahmed hinterfragt Meta-
phern, deckt sie auf. Die gidngige Vorstellung
unseres Lebens entspricht einem Pfad, auf dem
wir gewisse Punkte erreichen (sollen). An dessen
Ende steht das Gliick/lichsein: «Die gliicklichen
Geschichten fiir Mddchen basieren weiterhin auf
Mirchen-Formeln: Entweder Leben, Hochzeit
und Fortpflanzung oder Tod und Elend.» (S.71)
Je mehr Menschen den einen Pfad gehen, desto
leichter der Durchgang. Ahmed nennt dieses
Phdnomen «entlastendes Vorankommen». Das
gilt auch fiir die Sexualitédt. Heteronormativitét
beschreibt nichts anderes als die Miihelosigkeit,

REZENSIONEN

mit der wir heterosexuell durch das Leben schrei-
ten. Gliick/lichsein als Einbahnstrasse. Wer er-
fiillt iiberhaupt die Voraussetzung, um gliicklich
zu werden? Feminismus konnen wir als ungliick-
liches Archiv begreifen. Als Archiv aus Geschich-
ten, Stimmen, Zitaten.

Sind Zitate Ziegelsteine, dann konnen daraus
Mauern entstehen. Die Metapher der Mauer, die
es vermag, Pfade zu verbauen, ist bei Ahmed von
grosser Wichtigkeit. Auch und vor allem bei der
Arbeit: «Ich beschreibe Mauern als «Verhirtun-
gen der Geschichte», das Baumaterial der Macht.»
(S.123) Eine Feministin ist auch Feministin bei der
Arbeit. Oder erst recht. Ahmeds Arbeitsplatz, die
Universitét, ist von dicken Mauern umgeben,
durchdrungen. Die Aufgabe der Feministin inner-
halb der Institution: Gegen Mauern anrennen,
teilweise unsichtbare, immer und immer wieder.
Die Feministin ist manchmal Maurerin von Beruf,
sie arbeitet mit ihren Armen. Die Metapher des
feministischen Arms hingt mit Eigenwilligkeit
zusammen. Sie entstammt einer eigenwilligen
Geschichte, der Geschichte von Eigenwilligkeit.
Ahmed geht dieser auf den Grund und deutet sie
um. Das Grimmsche Mérchen Das eigenwillige
Kindwird so zu einer feministischen Geschichte.
Darin kommt ein widerstandiges Médchen vor,
welches fiir ihren Eigensinn mit dem Tod bestraft
wird. Einmal begraben, hort ihr Arm aber nicht
auf, eigensinnig zu sein und ragt immer wieder
aus dem Grab heraus. Der Arm sei ein revolutio-
ndrer Korperteil, so Ahmed, «ein Versprechen
dessen, was noch kommen wird.» (S.117)

«Wie schnell zerbrechen Dinge, wenn wir
gegen eine Mauer anrennen», konstatiert Ahmed
zu Beginn des letzten Teils. Sie beginnt diesen mit
einem Bruch, mit Geschichten von Gegenstin-
den, die zerbrechen. Dabei fillt Ahmed auf, dass
Eigenwilligkeit nicht selten herangezogen wird,
um einen Bruch zu erkldren. Sie schliesst daraus:
«Moglicherweise ist Feminismus dann die Art
und Weise, wie wir die Teile aufsammeln.» (S.219)
Und so entwirft sie in einem nichsten Schritt
eine queere Moral der Tollpatschigkeit, als Gefiihl
des Stossens gegen Mauern und eine Welt, die
nicht fiir alle Korper gleichermassen gemacht ist.

231



Wir lernen von Ahmed, dass Worte Geschichten

transportieren. Und dass es an uns liegt, diese

aufzudecken und umzuschreiben. Dabei hilft sie

uns, regt uns an. Ein Manifest, so Ahmed, fiihre

etwas deutlich vor Augen. Und dazu ist es unab-
dingbar, mit dem Erkennen von tatsichlichen

Ungleichheiten zu beginnen. So ermutigt uns der
abschliessende Teil des Manifests dazu, nicht auf-
zuhoren, mit dieser Welt ungliicklich zu sein und

es in Kauf zu nehmen, Ungliick zu verursachen.
Weiter sollen wir nicht iiber Witze lachen, die an-
dere beleidigen, aber Bindungen brechen, die uns

oder anderen schaden. Als letzten Grundsatz

hebt Ahmed die Wichtigkeit von Biindnissen her-
vor: «Wir sind gewillt, an einer Spassverder-
ber*innen-Bewegung teilzunehmen.» (S.343)

Denn nur so lassen sich Mauern bewegen: «Die

Arme, die das Haus gebaut haben, werden es auch

niederreissen.» (S.120)

Um das kompromisslose Niederreissen und
Wiederaufbauen der Gesellschaft geht es auch in
Feminismus fiir die 99%. Die drei Autorinnen
antworten auf die Krise des Kapitalismus und
den Bankrott des liberalen Feminismus: «Es inte-
ressiert uns nicht, die Glasdecke zu durchstossen,
um es dann der iiberwiegenden Mehrheit zu
iiberlassen, die Scherben aufzukehren.» (S.23)
Letzterer tauge hochstens als perfektes Alibi des
Neoliberalismus. Und weiter: «Weit davon ent-
fernt, weibliche Vorstandsvorsitzende mit Eck-
biiros zu feiern, wollen wir Vorstandsvorsitzende
und Eckbiiros abschaffen.» (Ebd.) Sie wollen kei-
nen Mittelweg, keine halbherzigen Massnahmen,
sondern nichts weniger als den Umbruch unserer

Gesellschaftsform. Aber wie? Mit Hilfe eines radi-
kal antikapitalistischen, antirassistischen, inter-
nationalistischen Feminismus fiir die 99%. Dieser

geht aus den weltweiten Streikbewegungen her-
vor und hat von ebendiesen gelernt, unsere Vor-
stellung von Arbeit und Arbeiter*innenklasse zu

erweitern, insbesondere auf den Bereich der ge-
sellschaftlichen Reproduktion. Das Motto ist

nicht «lean-in», sondern «kick-back». Feminis-
mus fiir die 99 % liefert eine scharfe Analyse der
Krise unserer Gegenwart, ldsst den Ausweg

jedoch vage. Die Autorinnen sind sich dessen

bewusst: «Gewiss, unser Manifest bietet keinen

prazisen Entwurf einer Alternative, da diese nur
aus den Kampfen ihrer Verwirklichung hervorge-
hen kann.» (S.102) So bleibt die Leser*in zwar von

der Dringlichkeit eines Umsturzes iiberzeugt,
aber doch etwas ratlos zuriick. Ratlos auch des-
wegen, weil fraglich ist, wie die teilweise aka-
demische Sprache (bei deren Ubersetzung ins

Deutsche aber die Geschlechtergerechtigkeit ver-
lorenging) in die Leben der 99% gelangt. Sara Ah-
meds Manifest fehlt es hingegen nicht an Hand-
greiflichkeit, das dazugehorige Survival-Kit, eine

feministische Werkzeugkiste, strotzt nur so vor

konkreten Ideen, sei es eine kleine Bibliothek
unserer liebsten feministischen Autorinnen, die

iiberall hin mitkommt, oder feministische Gegen-
stinde, mit denen wir uns umgeben. Damit femi-
nistische Dinge das Erste sind, was wir sehen,
wenn wir morgens aufwachen. Diese beiden

Manifeste sollten im Survival-Kit fiir Spassver-
derber*innen aufkeinen Fall fehlen.

Lea Dora Illmer

Natasha A. Kelly (Hg.): Schwarzer Feminismus. Grundlagentexte.

Unrast Verlag, Minster 2019 (232 S.)

Der Sammelband in deutscher Sprache mit
Grundlagentexten des Feminismus umfasst Tex-
te von Autorinnen, von denen ich viel gehért und
von einigen schon etwas gelesen habe. Texte, wel-

232

che in meiner Zeit als junge Feministin so wichtig
gewesen wiren, weil sie andere Stimmen versam-
meln als die iiblichen eurozentrischen, feministi-
schen Referenzen. Ich denke, ich halte ein wichti-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



ges Werk in Hinden, das unseren Kanon erwei-
tern wird. Und dennoch, bereits beim Lesen des

Titels iiberfillt mich eine gewisse Skepsis.
Schwarzer Feminismus - Grundlagentexte. Wer
entscheidet erstens, welches Grundlagentexte

sind, und zweitens, wer bestimmt den Referenz-
rahmen fiir den Schwarzen Feminismus? Dieses

Buch versammelt ausschliesslich Stimmen

Schwarzer US-amerikanischer Denkerinnen. Da

ist meiner Meinung nach dem Verlag und der
Herausgeberin ein Fauxpas unterlaufen, der
nicht unkommentiert bleiben darf. Zumindest

miisste dies im Titel wie auch im Vorwort klar
benannt werden, zum Beispiel als «Schwarzer Fe-
minismus - Analysen afroamerikanischer Femi-
nistinnen». Andere Stimmen Schwarzer Frauen

werden dadurch vertuscht und marginalisiert,
sodass ihnen eine eigenstandige Existenz abge-
sprochen wird. Diesen die US-amerikanische Do-
minanz unterstreichenden Ausschluss betrachte

ich als Folge des gingigen Verstiandnisses, dass

der Globale Norden nur von sich selber lernen

kann. So fehlen wichtige Perspektiven, die ihre

feministische Analyse anders herleiten und ab-
stiitzen — aus Erfahrungen und Wissenstraditio-
nen des globalen Siidens. Ich denke da zum Bei-
spiel an Ama Ata Aidoo, Mariama B4, Ken Bugul,
Wangaari Mathai, Nawal El Saadawi und viele

mehr. Natasha A. Kelly berichtet in einem Inter-
view auf der Webseite des Theaters HAU Hebbel

am Ufer, dass ein zweiter Band veroffentlicht wer-
de, in dem - so ldsst das Gesprach vermuten —
auch ein europaischer Schwarzer Feminismus

Eingang finden wird.

Trotz obiger Kritik bin ich der Herausgeberin
dankbar, dass sie die Texte der bekannten US-
amerikanischen Schwarzen Feministinnen in
einem Buch versammelt. Es ist wichtig fiir alle
deutschsprachigen BIPoC von den Analysen
Schwarzer Frauen zu erfahren und diese mit den
eigenen Erfahrungen verbinden zu kénnen. Men-
schen aus weiss dominierten, deutschsprachigen
Lidndern lassen solche Texte iiber den eigenen
Tellerrand blicken und sie tragen zum Versténd-
nis bei, welche weiteren Kategorien zu einer voll-
stindigeren feministischen Analyse gehoren.

REZENSIONEN

Neben Gender sind das zwingend Race und Klas-
se, heteronormative Vorstellungen zu Paar- und
Familienbeziehungen sowie Annahmen zur psy-
chischen und physischen Unversehrtheit und vie-
les mehr.

Dass der europdische Feminismus heute Aus-
grenzungs- und Unterdriickungsmechanismen
vermehrt auch intersektional, also beziiglich
Mehrfachdiskriminierung, zu analysieren ver-
mag, verdanken wir den Schwarzen feministi-
schen Vordenkerinnen, die die Verschrinkung
dieser Kategorien bereits Ende der 1970er-Jahre
in den Diskurs einbrachten.

Barbara Smith, ein Mitglied des Combahee
River Collective, schreibt in ihrem Text: «Wir ana-
lysierten unsere Leben und stellten fest, dass uns
alles da draussen fertig macht. Race, class, gender
und Homophobie» (S.133). Viele der US-amerika-
nischen Schwarzen Denkerinnen referieren auf
diese vier Kategorien, weil bis anhin der Feminis-
mus weiss gedacht, der Rassismus mannlich ana-
lysiert, der eigentlich weisse Marxismus nie als
solcher beschrieben und die Heteronormativitét
das Mitwirken von lesbischen (und queeren)
Aktivist*innen erschwert hatte. Auch die viel
zitierte Audre Lorde appelliert an die Solidaritét
aller und verweist darauf, dass es keinen Sinn
macht, Unterdriickungsformen zu klassifizieren.
Es gelte, die Komplexitit und Vielschichtigkeit
der Unterdriickung zu erfassen und darzustellen.
Erst eine solche Bewusstwerdung bietet Raum
fiir Freiheit, schreibt Patricia Hill Collins in ihrem
Beitrag des vorliegenden Sammelbandes (S.216),
der diese Suche nach Freiheit nun auch auf
Deutsch zuganglich macht. Denn der fast schon
revolutionire Fakt, dass nun die «Schwarze Frau»
als Subjekt ansprechbar ist, verdanken wir ver-
schiedensten Schwarzen US-Feministinnen. Es
brauchte und braucht noch immer deren Analyse
und Theorieentwicklung ebenso wie die tagliche
Organisierung von Gemeinschaften.

Der Sammelband umfasst acht Texte, welche
zwischen 1851 und 2008 herausgekommen sind.
Er ist chronologisch aufgebaut. Der erste Beitrag
ist die Rede von Sojourner Truth aus dem Jahr
1851 mit dem Titel «Bin ich etwa keine Frau?».

233



Darauf folgen Reflexionen von Angela Davis

«iiber die Rolle der Schwarzen Frau in der ver-
sklavten Community», das Statement des Com-
bahee River Collective aus dem Jahr 1977 sowie

ein Text von bell hooks, in dem sie beleuchtet,
warum Schwarze Frauen zogern, Biindnisse mit

weissen Feministinnen einzugehen. Zur Zeit der
Befreiung versklavter Menschen gab es in der ab-
olitionistischen Bewegung ein Biindnis zwischen

weissen Frauen einerseits und Schwarzen Frauen

und Méannern andererseits, das sich fiir die Rech-
te aller einsetzte. Als jedoch das Frauenstimm-
recht 1920 eingefiihrt wurde, wurde es Schwarzen

Frauen aberkannt und kaum jemand setzte sich

fiir sie ein. Erst Anfang der 1960er-Jahre wurde

Schwarzen Frauen und Ménnern das Wahlrecht

zugesprochen.

Auch die weiteren Autorinnen analysieren
Machtverhiltnisse entlang von Race, Gender und
Klasse und dekonstruieren diese. Den Abschluss
bildet ein Text von Patricia Hill Collins zur «Kraft
der Selbstbestimmungy, in dem sie die Wichtig-
keit der Artikulation und die Kraft des Ausdrucks
wiirdigt und dazu auf Beispiele in Blues, Film und
Literatur eingeht. Dieses kreative Schaffen gab

und gibt noch heute Schwarzen Frauen die Mog-
lichkeit, die eigenen Realititen der Unterdrii-
ckung und Diskriminierung zu benennen und zu
politisieren.

Insgesamt ist der Band fliissig zu lesen und
ein wichtiges und ermutigendes Werk. Er wiirdigt
einen Teil der Schwarzen feministischen Ge-
schichte und fokussiert auf feministische postko-
loniale Analysen aus einem Land, in dem das Ver-
bot der Versklavung noch nicht sehr alt ist und
das noch heute stark geprigt ist von rassifizierter
Segregation in den Bereichen Arbeit, Bildung, Ge-
sundheit, Politik und Wohnen et cetera. Diese of-
fensichtlichen Beschneidungen der Schwarzen
weiblichen Freiheit und die Ungleichbehandlung
pragten den Blick der Schwarzen US-amerikani-
schen Feministinnen und schirften ihre Analy-
sen. Deshalb ist es fiir uns in Europa wichtig, die-
se Stimmen zu horen und einzubeziehen. Wir
kénnen von ihnen lernen, in Zukunft vermehrt
der wirkmichtigen Kategorie Race und der
Unterdriickung durch Rassismus im Feminismus
Platz zu geben. Denn wo Race als Analysekatego-
rie fehlt, bleiben emanzipatorische, feministi-
sche Projekte kraftlos.

Rahel El-Maawi

Ulrike Knobloch (Hg.): Okonomie des Versorgens. Feministisch-kritische
Wirtschaftstheorien im deutschsprachigen Raum.

Beltz Juventa, Weinheim 2019 (362 S.)

Mit dem Sammelband Okonomie des Versor-
gens — Feministisch-kritische Wirtschaftstheo-
rien im deutschsprachigen Raum erschien Ende
Sommer 2019 ein Buch, welches Perspektiven der
feministischen Okonomie in ihrer Vielfalt ver-
sammelt. Der Fokus liegt dabei auf den im
deutschsprachigen Raum entwickelten Ansétzen
feministischer Wirtschaftstheorie und Wirt-
schaftsethik.

Nach wie vor ist Geschlechterforschung in
den Wirtschaftswissenschaften wenig selbstver-
standlich, obwohl international seit Jahren dazu

234

geforscht wird. Zum Versdumnis der nicht
vorhandenen Geschlechterperspektive - ein Um-
stand, der nicht gerade als Einzelphdnomen die-
ser Disziplin bezeichnet werden kann und als sol-
cher nicht weiter iiberrascht - kommt erschwe-
rend hinzu, «dass die Wirtschaftswissenschaft
lange von einer einzigen Denkschule dominiert
wurde und zwar von der Neoklassischen Wirt-
schaftstheorie mit ihrer starken Marktfokussie-
rung und Priferenzorientierung», wie Ulrike
Knobloch in ihrer Einleitung erlautert (S.u). Und
weiter: «Parallel dazu existierten zwar immer

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



schon heterodoxe wirtschaftstheoretische Stré-
mungen, aber an den Hochschulen, in der Wirt-
schaftspolitik und in den Medien waren sie lange
wenig prasent.» (ebd.) Zweifelsohne handelt es
sich bei diesem Buch also um eine wertvolle Pio-
nierinnenleistung. Denn es versammelt Beitrdge
von Wissenschaftlerinnen aus drei Generationen,
die uns Einblick in ihre Zugénge und Theorien
aus kritisch-feministischer Perspektive gewah-
ren, an denen sie meist schon viele Jahre, wenn
nicht Jahrzehnte arbeiten. Das Buch ist in drei
Teile gegliedert.

Der erste Teil versammelt Beitrige, die wirt-
schaftstheoretische Zuginge aus Geschlechter-
perspektive reflektieren und sie in diesem Sinne
neu denken. So zeigt beispielsweise Maren
Jochimsen eindriicklich, dass die allgemeingiilti-
ge neoklassische Okonomie mit ihrem Kredo der
Symmetrie, der Unabhéngigkeit und der absolu-
ten Handlungsfahigkeit nur im Ausnahmefall zu-
trifft. In ihrer Theorie der «sorgsamen Okono-
mie» geht sie deshalb von Asymmetrie, Abhin-
gigkeit und begrenzter Handlungsfahigkeit als
Normalfall aus - und stellt damit die neoklassi-
sche Okonomievorstellung griindlich auf den
Kopf. Oder Mascha Madorin, die in ihrem Beitrag
herausarbeitet, dass in der Volkswirtschaftlichen
Gesamtrechnung neben den drei géngigen Sekto-
ren - Landwirtschaft, Industrie, Dienstleistung -
ein wesentlicher Sektor fehlt, namlich die Sorge-
und Versorgungswirtschaft. Sie macht deutlich,
warum dieser Sektor nicht ldnger ignoriert wer-
den darf, wie er bislang organisiert und finanziert
wird und wie dies wiederum die Geschlechterver-
héltnisse pragt.

Der zweite Teil versammelt Beitrage, die den
Begriff Okonomie um historische, sozialethische,
raumliche und 6kologische Perspektiven erwei-
tern. Die Stadt- und Raumplanerin Barbara Zi-
bell fiihrt beispielsweise in ihr Denkmodell einer
nachhaltigen Raumbewirtschaftung ein, welches
nicht auf die Bediirfnisse der Norm-Lebensreali-
tit eines miannlichen Haupternihrers fokussiert,
sondern auf jene der unentgeltlich Sorgearbei-
tenden und somit, nach wie vor, insbesondere auf
jene der Miitter.

REZENSIONEN

Sabine Hofmeister, Helga Kanning und Tanja
Molders pliadieren dafiir, den Zusammenhang
von Natur- und Geschlechterverhaltnissen in
okonomische Theorien einzubeziehen. Sie zeigen
auf, dass unser Naturverstindnis nichts Gegebe-
nes ist, sondern im Gegenteil, dass wir uns darii-
ber verstindigen miissen, «welche «Natur> wir
wollen, welche Pflanzen- und Tierarten, welche
Landschaften und Okosysteme dazu gehoren sol-
len und welche nicht.» (S.223)

Der dritte Teil versammelt Beitrége, die einen
Blick in moégliche Zukiinfte werfen, indem sie
sich mit der Um- und Neugestaltung von Wirt-
schafts- und Versorgungssystemen befassen. An-
drea Baier diskutiert beispielsweise mégliche
Zusammenhidnge zwischen dem Subsistenz-
ansatz, Intersektionalitdt und dem Neuen Femi-
nistischen Materialismus — wobei sie Subsistenz
nicht nur materiell, sondern auch sozial versteht.
Und Corinna Dengler denkt gemeinsam mit
Miriam Lang den Diskurs der Postwachstums-
okonomie weiter. Ihr Hauptfokus liegt dabei auf
der Organisation von Sorgearbeit in einer Post-
wachstumsgesellschaft, welche nicht durch an-
drozentrische, umweltschddigende, kapitalisti-
sche und koloniale Mechanismen geprégt ist. Sie
erarbeiten eine Strategie der «schrittweisen,
emanzipatorischen Entkommerzialisierung»
(8.316) hin zu einer «Commonisierung von Care»
(ebd.), mit dem Ziel, dass Sorgetitigkeiten zwar
unbezahlt, dafiir aber kollektiv und dadurch ge-
sellschaftlich anerkannt verrichtet werden.

Die Beispiele aus den jeweiligen Teilen erge-
ben zwar kein vollstdndiges Bild dieses Sammel-
bandes, aber es diirfte dennoch einen Eindruck
vermitteln, in welcher Breite sich das Spektrum
der Zuginge, Denkansitze und Losungswege er-
offnet. Und auch wenn sich die verschiedenen
Beitrage nicht nur ergéinzen, sondern sich biswei-
len auch widersprechen, so haben sie mit dem
Begriff der «Okonomie des Versorgens» einen
grossen gemeinsamen Nenner. Ausformuliert,
bedeutet dieser gemeinsame und heterodoxe
Nenner: «wirtschaftstheoretische Zugénge, die
nicht androzentrisch und nicht nur auf den
Markt bezogen, sondern geschlechterbewusst

235



und multisektoral sind, die die unbezahlte Ver-
sorgungswirtschaft in die Untersuchung syste-
matisch einbeziehen und die die bisherige kapi-
talistisch orientierte Wirtschaftsweise mit ihrer
Verwertungslogik auf der einen Seite und ihren

blinden Flecken beziiglich der gesellschaftlich

notwendigen unbezahlten Arbeit auf der ande-
ren Seite reformieren und transformieren.» (S.28)

Mit anderen Worten: Androzentrismen und ge-
schlechtsspezifische Zuschreibungen in den

Wirtschaftstheorien sowie ihre Auswirkungen

auf die Geschlechterverhiltnisse werden sichtbar
gemacht und hinterfragt, wofiir sich die Autorin-
nen auf vielfiltige Vorgehensweisen aus der Ge-
schlechterforschung und der 6konomischen

Wissenschaft stiitzen konnen. Je nach Zugang

wird der Parameter Geschlecht auf individueller
Ebene (Geschlechtsidentitit), auf sozialer Ebene

(Geschlechterverhiltnisse) oder auf struktureller
Ebene (Geschlechterordnung) einbezogen und in

Abhéngigkeit von der jeweiligen Fragestellung

durch weitere Kategorien erginzt. In Bezug auf
die zu versorgende Person handelt es sich dabei

in erster Linie um die Kategorien Alter, Krankheit

und Behinderung, wihrend in Bezug auf die ver-
sorgenden Personen die Kategorien Klasse,
Nationalitdt und Ethnizitét eine wichtige Rolle

spielen.

Ulrike Knobloch arbeitet in ihrer Einleitung
deutlich heraus, «wie hilfreich, notwendig und
wichtig nicht nur die Gemeinsamkeiten, sondern
gerade auch die Unterschiede und gegebenen-
falls auch Widerspriiche sein kénnen, um
Ansatzpunkte fiir die Gestaltung geschlechter-

236

gerechter und zukunftsfihiger Wirtschafts- und
Versorgungssysteme zu entwickeln.» (S.28) Das
wiederum «setzt voraus, dass die unterschiedli-
chen Vorgehensweisen mit ihren unterschiedli-
chen Gewichtungen nicht als zu beseitigendes
Problem, sondern als grosses Potenzial gesehen
werden und deutlich wird, wie sie sich erganzen.»
(ebd.)

Besonders deutlich kommt dies vielleicht
zum Vorschein, wenn wir uns vergegenwdrtigen,
dass sich nicht nur zwischen den einzelnen Bei-
tragen Widerspriiche spiegeln. Auch innerhalb
der verschiedenen Ansitze zeichnen sich Wider-
spriiche ab, die sich aber keineswegs gegenseitig
ausschliessen, sondern vielmehr zueinander in
Beziehung gesetzt werden. So argumentiert And-
rea Baier beispielsweise, dass eine Subsistenz-
theorie, die sich auf die spezifische Produktivitit
des gebirfihigen Kérpers bezieht und in dieser
Betonung der Geschlechterdifferenz zwar im Wi-
derspruch zu dekonstruktivistischen Ansitzen
steht, dass es aber dennoch bereits Versuche gibt,
«queere Theorie mit materialistischer Theorie zu
verbinden» (S.258, Anm.15).

Der Sammelband Okonomie des Versorgens
erlaubt einen bis anhin einzigartigen Uberblick
iiber den aktuellen Stand der im deutschsprachi-
gen Raum entwickelten feministischen Wirt-
schaftstheorien, die ihr Potenzial fiir gesell-
schaftliche und politische Prozesse in Richtung
einer gerecht(er)en und nachhaltig(er)en Wirt-
schaftsweise sowohl im Einzelnen aber insbeson-
dere in ihrer Summe entfalten.

Mirjam Aggeler

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



Lise Vogel: Marxismus und Frauenunterdriickung. Auf dem Weg zu einer

umfassenden Theorie.
Unrast Verlag, Miinster 2019 (324 S.)

Lise Vogels Werk von 1983 ist schon beachtlich alt,
doch siedelt es sich erstens in einer eher zeitlosen

Debatte um Grundbegriffe und Analyse an und

ist zweitens erst in jingster Zeit vermehrt rezi-
piert worden. Daher ist das Interesse am Origi-
naltext gewachsen.

Den Bogen von 1983 zu heute spannt die aktu-
elle Einleitung von Frigga Haug. Die Rezeption sei
nicht immer im Sinne der Autorin ausgefallen,
vertritt Haug. Vogel werde gerne als Begriinderin
einer «neuen sozialen Reproduktionstheorie» ge-
feiert, obwohl sie ganz im Gegensatz dazu, die
«alte» marxistische Theorie zu beleben versuche
und den Begriff «neu» selber nie verwendet habe.
Zur Klarung hat Haug mit Vogel korrespondiert.
Diese aktuelle, in die Einleitung eingeflossene
Diskussion des Werks macht die im Oktober 2019
erschienene Ubersetzung durch den Unrast Ver-
lag verdienstvoll: Nun kann, wer will, Vogels Text
auf Deutsch studieren und selber iiber die Stich-
haltigkeit der Rezeption urteilen, wofiir Haugs
Einleitung eine praktische Starthilfe bietet.

Lise Vogel ist eine sozialistische Feministin,
die mit der Behandlung der sogenannten «Frau-
enfrage» durch die sozialistische Tradition sehr
unzufrieden ist. «Entscheidend ist, dass die
sozialistisch-feministische Theorie bisher nicht
in der Lage war, eine theoretische Untermaue-
rung zu entwickeln, die ihrem strategischen
Unterfangen der klassen-, race-, alters- und ge-
schlechteriibergreifenden Organisierung von
Frauen gerecht wird.» (S.68) Dafiir, so ihre Uber-
zeugung, braucht es eine genaue Lektiire der
klassischen Texte. Diese sind zwar auf Méngel
und Versdumnisse zu priifen, aber bleiben das
beste Analyseinstrument fiir das Funktionieren
der Klassengesellschaft in ihrer Gesamtheit.

Das Buch ist dusserlich hésslich und tragt
einen sperrigen Titel. Der Text hingegen erweist
sich oft als scharfsinnig und ab und zu sogar als

REZENSIONEN

witzig, leider zu seltene Eigenschaften in der

Theorieproduktion. Dennoch bleibt es ein theore-
tisches Werk, wie Vogel im Vorwort entschuldi-
gend schreibt. Die heute emeritierte Soziologie-
Professorin aus den USA hat sich um einen zu-
ganglichen Text bemiiht, der wohl deshalb auch

viele Wiederholungen beinhaltet. Wir erkennen

darin das Ringen um Genauigkeit, gekoppelt mit

der Erfahrung aus Diskussionen, die Vogel als

«obskure Ubung in marxistischer Pedanterie» be-
zeichnet, so beispielsweise die Hausarbeitsdebat-
te der 1970er-Jahre. (S.53)

Vogel diskutiert im ersten Teil des Buchs eini-
ge Texte von sozialistisch-feministischen Kolle-
ginnen, die vor ihr um eine vereinheitlichte Ana-
lyse bemiiht waren, dies aber aus einer «Zwei-
System-Perspektive» taten. An ihnen iibt sie die
Kritik des Verharrens im Dualismus - in Kapita-
lismus und Patriarchat, Produktions- und Repro-
duktionsweise oder Klassen- und Geschlechter-
system. Damit begriindeten und verstérkten sie
den Gegensatz zwischen Marxismus und Femi-
nismus eher, statt ihn wie gewiinscht aufzuheben.
Die Ursache dieses Widerspruchs ortet Vogel
im zu einfachen und praktischen Riickgriff auf
Friedrich Engels und den Ursprung der Familie,
des Privateigenthums und des Staats von 1884.
Eine Schrift zwar, mit der sich eine starke Rii-
ckendeckung fiir autonome Frauenorganisation
begriinden lasse, doch eigentlich widerspiegle sie
Engels in seinem schwichsten Moment und
konstituiere besagten Dualismus. Eine Schrift
aber, die sich fiir die historische sozialistische Be-
wegung als enorm wichtig erwiesen habe, genau-
so wie das Buch von August Bebel Die Frau und
der Sozialismus, der Bestseller unter den sozia-
listischen Klassikern, der die Produktionssphare
ginzlich vernachldssigt habe. Die beiden Werke
seien so zum historischen Hemmschubh fiir eine
konstruktive und theoretisch fundierte Heran-

237



gehensweise geworden, welche Marx’ Spatwerk
bieten wiirde. Deshalb raumt ihnen Vogel viel
Platz ein, mehr sogar als dem Gesamtwerk von
Marx und Engels. Fiir Personen, die nicht sozia-
listisch bewandert sind, mag das beschwerlich
und iiberfliissig sein, fiir jene, die die sozialisti-
sche Tradition kennen, ist die detaillierte Ausein-
andersetzung mit dieser in der sozialistischen
Bewegung verankerten Theorie jedoch sehr sinn-
voll.

Doch zunichst macht sich Vogel im zweiten
Teil ihres Werks auf die Suche nach verwendba-
ren Aussagen im Gesamtwerk von Marx und En-
gels und kommt zum Schluss: «Genau genom-
men haben Marx und Engels ganz schon viel
dazu gesagt, auch wenn es nicht ansatzweise ge-
nug gewesen ist.» (8.74) Sie kritisiert das biologis-
tische Frauenbild und das Nicht-Uberwinden des
Konzepts von Natiirlichkeit, das das 19. Jahrhun-
dert und mit ihm die Klassiker prégte. In Verteidi-
gung der letzteren betont sie aber, dass deren
hauptsichliches Erkenntnisinteresse auf der
Analyse der Produktionsverhiltnisse gelegen
habe. Es sei deshalb wenig iiberraschend, dass ihr
Werk die Geschlechterentwicklung und die Bezie-
hung zwischen den Geschlechtern nur unzurei-
chend beleuchtet hat.

Es mag iiberraschen, dass neben Zetkin Lenin
unter den zitierten Klassikern am positivsten ab-
schneidet, obwohl die Geschlechterfrage in sei-
nem Gesamtwerk nicht viel Raum einnimmt. Le-
nin sprach sich in seinem Anschreiben gegen re-
formistische und revisionistische Tendenzen
innerhalb der Bewegung unzweideutig fiir recht-
liche Gleichstellung aus. Erst diese wiirde es
Frauen zu erkennen ermdglichen, dass die «Quel-
le ihrer <Haussklaverei> der Kapitalismus ist und
nicht die Rechtlosigkeit» (S.178). In spéteren Jah-
ren bestirkte ihn die Tatsache, dass die russische
Revolution auf gesetzlicher Ebene Gleichheit ge-
schaffen hatte, dies aber das Problem nicht an-
satzweise geldst hatte. Politische Rechte erwie-
sen sich als zwingende, aber keineswegs ausrei-
chende Ausgangslage. So legte Lenin stirkeres
Gewicht auf die materielle Unterdriickung inner-
halb des einzelnen Haushalts und forderte ent-

238

sprechend die Erziehungsarbeit unter Mdnnern,
in der Partei wie bei den Massen. Doch weder
Zetkin noch Lenin gelang es, in dieser Frage
nachhaltig auf die sozialistische Bewegung zu
wirken. Der Bezug zu Lenin ist fiir Vogel auch des-
halb wichtig, weil sie Ungleichheit als ein zentra-
les Kampfterrain betrachtet, das einzige, von
dem Frauen als Kategorie klasseniibergreifend
betroffen sind.

Im vierten und letzten Teil, der mit «Von der
Frauenfrage zur Frauenbefreiung» betitelt ist,
macht sich Vogel dann an die Aufgabe, das mar-
xistische Erbe zu aktualisieren. Dabei beschrankt
sie sich auf Frauen der ausgebeuteten Klasse,
Frauen des Biirgertums unterstehen anderen Be-
dingungen. Ausserdem bespricht sie Mechanis-
men, die die Ausbeutung und die Klasse in ihrer
Gesamtheit betreffen; Einzelfille konnen sehr
wohl aus dem Rahmen fallen, ohne das Grund-
sdtzliche zu widerlegen. Sie geht betont abstrakt
vor, historische Werke konnten und miissten
ganzlich unterschiedliche Erscheinungsformen
des Phinomens zu Tage fordern.

Okonomischer Kern und weibliches Spezifi-
kum, das die Frauenunterdriickung bedingt,
bleibt dabei immer die Gebérfahigkeit und die
personelle Reproduktion der Arbeiter*innenklas-
se. Arbeitsteilung und Familienmodelle sind so-
ziale Konstruktionen, die den zukiinftigen Ersatz
der Arbeitskraft fiir das Kapital bei moglichst we-
nig «Einbusse» an Mehrwert garantieren soll.
Dies geschieht durch «die Versorgung von Frauen
mit Subsistenzmitteln durch Manner wihrend
der Zeit, in der sie ein Kind austragen» (8.213). Die
herrschende Klasse fordere die miannliche Vor-
herrschaft innerhalb der ausgebeuteten Klasse,
tue das aber immer auch angepasst an konkrete
Entwicklungen der Klassengesellschaft, weshalb
jede Spielart anzutreffen ist - von gut ausgebau-
ten Sozialsystemen, wo Frauen wichtiger Teil der
Mehrproduktion sind, iiber komplette Vernach-
lassigung derselben. Aber, das betont Vogel
mehrfach, im Grunde erfordere die kapitalisti-
sche Reproduktion nur die Verfiigbarkeit von
Arbeitskriften, iiblich sei aber eine institutionali-
sierte Herangehensweise.

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



Des Weiteren geht sie auf die Hausarbeit ein,
die in der Klassengesellschaft als getrennte Sphi-
re behandelt wird, obwohl darin notwendige
Arbeit geleistet wird. Die kapitalistische Klasse
wird darum bemiiht sein, die Reproduktion der
Arbeitskraft auf einem tiefen Kostenniveau zu
halten und die Hausarbeit auf ein Minimum zu
reduzieren, was Anlass fiir Klassenkampf gibt.
Der ausbezahlte Lohn entspricht zwar einer oko-
nomischen Logik, tragt aber auch historische
und moralische Elemente in sich, die aus diesem
Kampf entspringen. Die oft vertretene Forderung
nach einem «Familienlohn» sieht Vogel entspre-
chend kritisch, zentrale Bedingung fiir den weite-

ren Kampf sei das Wegkommen von den «rigiden
ideologischen Vorstellungen von der Familie der
Arbeiterklasse» (S.228).

Das Buch endet iiberraschend pamphletartig
mit viel «vorwérts-Optimismus», der innerhalb
des abstrakt gehaltenen Werks seltsam anmutet.
Der Artikel aus dem Jahr 2000, der angehéngt ist,
fangt das wieder auf und bietet eine Zusammen-
fassung. Diese kann ein alternativer Zugang zu
Vogels Theorie sein fiir «Faule», die sich nicht
ausfiihrlich mit politischer Okonomie befassen
wollen. Wer das aber maéchte, findet in diesem
Werk anregende und iiberzeugende Argumente
zu marxistischen Grundbegriffen.

Claudia Graf

Frigga Haug: Selbstverdanderung und Verianderung der Umstande.

Argument Verlag, Berlin 2018 (349 S.)

«Alter geworden, erkennt man alte Fehler, kann
sich korrigieren, im neuen Licht anderes ge-
winnen. Noch schmerzen alte Wunden» (s.7),
schreibt die marxistische Feministin Frigga Haug
im Vorwort ihres Buches iiber die Selbstverande-
rung, «Selbstverdnderung und Verénderung der
Umsténde fallen in revolutionérer Praxis zusam-
men.» (S.19) So lautet ihr Leitmotiv. Sie orientiert
sich dabei an der ersten Feuerbachthese von Karl
Marx.

Frigga Haug kommt 1937 zur Welt. Sie besucht
in den 1950er-Jahren das Miilheimer Madchen-
gymnasium mit Téchtern von Anwilten, Arzten
und Industriellen. Thre akademisch gebildete
Mutter ist Kriegswitwe. Frigga wihlt an der Mit-
telschule die sprachliche Abteilung. Sie zédhlt
damit schon ein wenig zur Elite. Wer den haus-
wirtschaftlichen Zweig belegt, macht nur ein
«Puddingabitur». 1957 nimmt Frigga Haug in Ber-
lin ihr Studium der Soziologie und Volkswirt-
schaft auf. Sie heiratet dann «irgendwann» einen
Medizinstudenten aus der DDR, zieht mit ihm
«unverhofft schwanger» aufs Land und nach zwei
Jahren alleine mit dem Kind in die Stadt zuriick.

REZENSIONEN

Hier ehelicht sie 1965 den Philosophen Wolfgang
Fritz Haug. Die beiden arbeiten seither bei der
Zeitschrift Das Argument zusammen. 1968 griin-
det Frigga den Aktionsrat zur Befreiung der Frau
mit. 1971 legt sie ihre viel beachtete Diplomarbeit
zur Kritik der Rollentheorie vor.1976 promoviert
sie mit einer Kritik des Rollenspiels in Psycho-
logie. In diesem «weichen» Nebenfach verspiirt
sie, politisch engagiert, «ein schlechtes Gewissen
beim Befassen mit mir selbst» (S.9). Als Assisten-
tin an der Freien Universitét Berlin unterrichtet
sie nun Bildungsékonomie und hilft mit, eine
Kritische Psychologie aufzubauen. Sie will «die
Kontrolldisziplin in eine Wissenschaft der Be-
freiung» verwandeln. Nach ihrer Habilitation
(1978) lehrt Frigga Haug an diversen Hochschulen.
2001 endet ihre Verpflichtung an der Hamburger
Universitat fiir Wirtschaft und Politik. Zahlreiche
Publikationen liegen von ihr zur Alltagsfor-
schung, zu Frauen-Politiken, Erinnerungskultu-
ren, Lernverhéltnissen, Rollentheorien und mar-
xistischer Theorie vor. Frigga Haug greift diese
Schwerpunkte auch in ihrem Buch iiber die
Selbstverdnderung auf, in dem sie friihere Texte

239



aufnimmt, kontextuell verortet und weiterfiih-
rend debattiert.

«Auf der Suche nach einer niitzlichen Wissen-
schaft» entwickelt Frigga Haug in den 1970er-Jah-
ren eine «Kritische Psychologie als Theorie und
Praxis» (S.19) mit. Wichtige Elemente enthélt ihr
Vortrag «Soziale Beziehungen und gesellschaft-
liche Verhaltnisse in kritisch-psychologischer
Analyse», den sie am Internationalen Kongress
Kritische Psychologie vom 13-15. Mai 1977 in Mar-
burg gehalten hat. Er findet sich im Buch iiber die
Selbstverdnderung nachgedruckt (S.21-30). Hier
arg verkiirzt: Gingige Psychologie konzentriert
ihre Theoriebildung auf die individuelle Praxis.
Zunehmende Erkrankungen erh6hen den Bedarf
an «Sozialtechniken». Damit sind Theorien ge-
fragt, die menschliches Handeln antizipieren,
das individuelle Verhalten in der Gesellschaft ak-
zentuieren und die «Psychologisierung der Sozio-
logie» mit einer «Soziologisierung der Psycholo-
gie» (S.22) verbinden. Interaktionistische Ansitze
und Rollentheorien zeugen davon. Sie modifizie-
ren systemkonforme Reiz-Reaktions-Ketten und
reduzieren Beziehungen weitgehend auf das
funktionelle Erfiillen von Erwartungen. «Die Ge-
sellschaft erscheint dabei als Theaterstiick.» (ebd.)
Vernachlissigt bleiben reale Beziehungen, die
von historisch entstandenen und von Interesse
geprigten Alltagserfahrungen ausgehen. Wichtig
ist der Blick von unten. Er schirft das Augenmerk
dafiir, wie die konkrete «Produktion des Lebens»
die Gesellschaft in Klassen spaltet und «die Ein-
zelnen sich zusammentun, um die Welt ordentli-
cher einzurichten» (S.28).

In einem Zwischenhalt ergriindet Frigga
Haug auch, wie sich im Zusammenleben das Ver-
hiltnis zur Natur zeigt. Sie tut dies historisch
rekonstruktiv, nicht analytisch deduktiv. Und sie
diagnostiziert, noch vor den Katastrophen von
Tschernobyl und Fukushima, «dass der Mensch
sich die Natur unterwirft, statt sich an sie an-
zupassen» (S.32). Mit Ausziigen aus ihrer Disser-
tation vertieft Frigga Haug ihre Kritik des
Rollenspiels (1977). Die Rollentheorie bewirkt An-
passung und lenkt von gesellschaftlichen Wider-
spriichen ab. So lautet ihr Einwand. Ein weiterer

240

Einwand gilt dem Philosophen Jiirgen Habermas.
Das simple Verbessern des Dialogs schiirt als

oberflachlicher «Fassadenputz» (S. 41) die Illusion

einer «herrschaftsfreien Kommunikation, ohne

die Herrschaft auch nur anzutasten» (ebd.). Dazu

passe die Intention, einen Teamgeist herzustel-
len, «der auf die Bedingungen fiir eine wirkliche

Kooperation und Kollektivitit verzichten kann»
(ebd.). Die fiktive Gleichheit im Rollenspiel fiihre

ferner dazu, die wirkliche Ungleichheit als Spiel-
art von Gleichheit wahrzunehmen. Zudem erlau-
be die Einfithlung bei gegensitzlichen Interessen,
«in die Unterdriickung der eigenen Klasse einver-
stiandig sich hineinzufiihlen» (ebd.). So mache Ein-
fithlung blind, und teilweise erhellende Rollen-
spiele triigen mehr dazu bei, manipulativ zu

deformieren, als miindig zu emanzipieren. Daher

sollten beim Verhalten von Einzelnen die Be-
dingungen mit gezeigt werden, die es moglich

machten. «So wird das Verhalten aus seinen Be-
dingungen erklarlich, die Kritik richtet sich auf
die Verhiltnisse, unter denen es moglich war,
nicht auf den Menschen, als dessen Tat es er-
schien.» (S.49)

Frigga Haug analysiert, wie menschliches
Handeln gesellschaftliche Verhiltnisse doku-
mentiert. In ihrem Zugang rekurriert sie auf den
Schriftsteller Bertolt Brecht, der sich sozialen
Realitdten iiber Verfremdungen und Zuspitzun-
gen annéhert. In einem Nachtrag reflektiert sie,
unter welchen Bedingungen sie zu welchen Er-
kenntnissen gekommen ist. Zum Beispiel in der
Frauenforschung. Ausziige aus Frauenformen
(Haug 1980) vergegenwirtigen eigene Erfahrungen.
Viele sind im Kollektiv mit andern Frauen ent-
standen. Akteurinnen aus dem Sozialistischen
Frauenbund erinnern ihren Prozess der Verge-
sellschaftung. Sie vollziehen ihren Werdegang
und ihre Lebensweise im Kontext gesellschaftli-
cher Verinderungen nach, diskutieren auch mar-
xistische und literarische Quellen sowie konkrete
Aktionen. «Wir traten offentlich auf und spielten
Theater, das heisst wir fithrten kleine selbstge-
schriebene Stiicke auf, die so etwas wie Lehr-
stiicke sein sollten. Alle schrieben ihre Erinne-
rungsgeschichten als Anfinge moglicher Alltags-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



literatur und zugleich als erste Proben der
Erkundung weiblicher Vergesellschaftung.» (S.57)

Dies mit dem Ziel, «mehr Erkenntnisse tiber
Frauenunterdriickung und Befreiung zu gewin-
nen und gleichzeitig die Verallgemeinerung nicht

bloss als Wissenschaft zu formulieren, sondern

politisch eingreifend zu verbreiten» (S.59). Ein

Text befasst sich mit dem offenbar polarisieren-
den Aufstieg der Publizistin Alice Schwarzer und

der Zeitschrift EMMA. Er nimmt Fragen auf, die

wir uns alle stellen miissen: «Warum stehst du

vorne, wenn ihr alle gleichberechtigt seid? Seid

ihr am Ende gar kein Kollektiv?» (s.61) Die Gunst,
die liberale Mdnner gegeniiber der EMMA auf-
bringen, deute wohl darauf hin, «dass die Ge-
schlechterverhiltnisse ein geeignetes Arrange-
ment sein konnen, bestehende Herrschaftsver-
héltnisse abzusichern» (S.64). Eine feministische

Politik, «welche die Befreiung der Frauen als Be-
freiung aller Menschen erstreiten will» (ebd.), gel-
te indes als systemgefihrdend.

«Das Geschlechterverhiltnis ist also ein Teil
der gesellschaftlichen Verhaltnisse.» (S.80) Dieses
Fazit nimmt Frigga Haug im spiteren Aufsatz
«Wir wollen alles!» (1983) auf. Sie geht im Kapitel
«Selbstveranderung und das Politische» (S.76) da-
rauf ein. Eine Frauenbewegung ohne Einbindung
in das sozialistische Projekt blockiere sich selbst.
Wobei der Kampf gegen Sexismus und Profit
unterschiedliche Logiken beriicksichtigen miisse.
Methodologisch fragt sie: «Wie kann man Gedan-
ken entwickeln unter Widersachern. Ohne dass
diese Gegnerschaft den Gedankenfluss kanali-
siert?» (S.84) Zumal wir «durch das Echo» lernen,
«das andere geben» (S.8s).

Wer sich selbst erkennen will, muss Kollektive
als Korrektive nutzen und sich intensiv mit der
Dialektik zwischen inneren und dusseren Antei-
len auseinandersetzen. Frigga Haug erlautert die-
se Anforderung unter anderem anhand der All-

REZENSIONEN

tagsforschung (S.138) und der Dynamik zwischen

Subjektivitdt und Politik (S.303). Sie reflektiert

auch ihren personlichen Umgang mit ausgren-
zenden Erfahrungen, beispielsweise beim Entwi-
ckeln eines marxistischen Feminismus. So denkt
sie immer wieder die Selbstveranderung und die

Verinderung der Umstidnde zusammen. Dieser
rote Faden zieht sich durch das ganze Buch. Das

Organisieren von Aufklarung und Widerstand ist
fiir Frigga Haug ein zentrales Lebensmotiv. Wer
gesellschaftliche Strukturen humanisieren will,
muss machtgeprigte Interessen angehen, ohne

soziale Mangel moralisierend zu individualisie-
ren. Engagiert zu sein, verlangt auch «zuhéren zu

lernen, die so komplexe Wirklichkeit immer wei-
ter zu studieren, die Antworten nicht schon im-
mer zu wissen» (S.107). So zeigt sich im Alltag

nicht nur vorherrschende Systemrationalitit,
sondern auch widerstidndige Gegenrationalitit

(S.147). Vor allem, wenn Leute fiir sich selbst spre-
chen.

Wer das Politische im Personlichen wahr-
nimmt, sieht «den Alltag auch als Quelle, aus der
Wissen zu schopfen ist»; beispielsweise «fiir die
vielfiltig verschwiegenen Dimensionen weibli-
cher Sozialisation» (S.148). Was Frigga Haug fiir
die Alltagsforschung und Erinnerungskultur pos-
tuliert, setzt sie ebenfalls in ihrer umfassenden
theoretischen und politischen Arbeit um. Sie wei-
gert sich, «alles determiniert [...] aus sozialen
Verhiltnissen zu denken» oder subjektives Han-
deln «allein ins Belieben von Einzelnen» zu stel-
len (S.154). Sie erhellt vielmehr, was wir von den
gesellschaftlichen Verhéltnissen wie wahrneh-
men, mit Bedeutung versehen und ins eigene Le-
ben einbauen (S.155). Schade bloss, «dass fiir die
eigenen Versuche, neues Land zu gewinnen, ein
ganzes Leben nicht ausreicht» (S.159). Das gilt
selbst fiir Frigga Haug. So dicht, gehaltvoll und
griindlich ihr Buch daherkommt.

Ueli Méider

241



Francesca Falk: Gender Innovation and Migration in Switzerland.

Palgrave Pivot, London 2019 (96 S.)

Mit ihrem Buch Gender Innovation and Migra-
tion in Switzerland beschreibt Francesca Falk
die historischen Auswirkungen von Migration in

geschlechtsspezifischen, innovativen und sozia-
len Praktiken. Ihre Arbeit ist besonders wertvoll

fiir die Erweiterung der sozialen Vorstellungs-
kraft von Landern, Biirgerinnen und Biirgern, die

mehr integrative und geschlechtergerechte Kon-
zepte fiir die nationale Identitit notig haben.

Falk beschreibt Migrationsprozesse und die
Emanzipation von Frauen in einem auf Hand-
lungsbefihigung ausgerichteten Ansatz. Hiermit
betont die Autorin die aktive Rolle von Frauen bei
der Gestaltung bedeutender historischer Ereig-
nisse. Sie zeigt verschiedene Arten von Ungleich-
heiten und Privilegien auf, basierend auf Ge-
schlecht und Migration, und verfolgt insbesonde-
re ihre Entstehung im Schweizer Kontext. Sie
untersucht unterschiedlich miteinander vernetz-
te Bereiche, wobei sie sich besonders auf ver-
schiedene Schnittstellen zwischen Migration
und Geschlecht konzentriert. Falk bearbeitet den
Einfluss von Migrantinnen auf die Schweizer Ge-
sellschaft in folgenden Themenbereichen: Zu-
gang von Frauen zu Hochschulbildung, Arbeit
und Politik, Verdnderungen in Bezug auf Ge-
schlechterdifferenzen, die Art und Weise, wie
Kindergartenstrukturen eingefiihrt wurden so-
wie das Frauenwahlrecht. «Diese Felder wurden
ausgewdahlt, um zu zeigen, dass Migration in ver-
schiedenen Konstellationen zu geschlechtsspezi-
fischer Innovation fiihrte.» (S.20)

Im ersten Kapitel beschreibt Falk das politi-
sche Engagement ihrer emanzipierten, aus Nord-
italien stammenden Mutter, die in einem konser-
vativen Schweizer Kanton lebt. Die Autorin ver-
mittelt einen Einblick in die wertvollen Beitrige
von Migrantinnen im Kampf fiir die Gleichstel-
lung der Geschlechter in der Schweiz. Die Verglei-
che zwischen dem von ihrer Mutter beschriebe-
nen Befreiungskampf der Frauen in Italien und in

242

der Schweiz machen deutlich, dass die Schweiz

im Vergleich zu anderen europdischen Landern

zuriickgeblieben war (und ist). Die Anekdoten

iiber die Eigenheiten im Zusammenhang mit Ge-
schlechterverhiltnissen im Heimatdorf der Mut-
ter geben dem Buch eine intime Perspektive. Die-
se biografische Note, kombiniert mit umfangrei-
chen Forschungsberichten, die die Stimmen

anderer Migranten und Migrantinnen hervorhe-
ben, bilden eine verstindliche und fundierte

Grundlage fiir eine Nacherzéhlung der Schweizer

Geschichte.

Dariiber hinaus fiigen Falks eigene Uberle-
gungen zu den politischen Aktivititen ihrer Mut-
ter und den Reaktionen ihrer traditionellen Um-
gebung dem Buch eine weitere Dimension hinzu,
namlich die Reflexion der zweiten Generation. So
beschreibt Falk etwa hauswirtschaftliche Ausbil-
dungskurse fiir Madchen, wie sie sie selbst erlebt
hat, und Geometriekurse, in der Regel den Jungen
vorbehalten, die diese, im Gegensatz zu den Mad-
chen, auf eine hdhere Ausbildung vorbereiteten.

In Kapitel drei wird die Verdnderung der ge-
schlechtsspezifischen Arbeitsteilung anhand
einer Darstellung der Schweizer Auswanderung
mit ihrer kolonialistischen Dynamik in den Auf-
nahmeldndern veranschaulicht. Unterlegt ist
dies von einer Analyse der Migration indischer
Krankenschwestern von Kerala nach Deutsch-
land, Osterreich und in die Schweiz. Hier macht
die Autorin erneut auf die unkritische Ubernah-
me von Erzahlungen aufmerksam. Falk prisen-
tiert eine alternative Interpretation von Fakten
mit neuen Konstellationen von Geschlechterver-
haltnissen. Dunkle Seiten dieser emanzipatori-
schen Prozesse werden ebenfalls erwihnt.

Ein wichtiges Ergebnis der Einreise von Mig-
rantenfamilien nach dem Zweiten Weltkrieg, wie
in Kapitel vier dargestellt, war die Feststellung,
dass es der Schweiz an einem Kinderbetreuungs-
system fehlte. Demzufolge trugen migrantische

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



Frauen stark zur Einrichtung der Schweizer Kin-
dergarteninfrastruktur bei. Dass diese noch heu-
te unzureichend ist, ldsst die Autorin nicht un-
erwdhnt. Ausserdem wird in diesem Kapitel er-
ldutert, wer im Sektor Kinderbetreuung unter

welchen Bedingungen beschiftigt wird. In der

Regel sind es junge Migrantinnen und Frauen der
zweiten immigrierten Generation, die unter pre-
kéren Bedingungen arbeiten. Des Weiteren wird

die zunehmende Prisenz von méannlichem Perso-
nal in Kindergirten als Folge der migrationsbe-
dingten Veridnderung der Geschlechterverhalt-
nisse dargestellt.

Im Kapitel fiinf geht Falk auf die Pionierin-
nenrolle der Frauen aus dem ehemaligen Zaren-
reich ein, die im 19. Jahrhundert an Schweizer
Universititen studierten. Sie ebneten den
Schweizerinnen den Weg, vom Recht auf Hoch-
schulbildung Gebrauch zu machen. Falk fiihrt die
LeserInnen beispielsweise in die Geschichte von
Nadezhda Suslowa ein, die erste Frau, die in der
Schweiz promovierte. Suslowa beeinflusste auch
die erste Schweizer Arztin, Marie Heim-Vogtlin,
zu Beginn ihres Studiums. Es iiberrasche nicht,
dass in den etablierten Schweizer Geschichtsbii-
chern Bezugnahmen auf im Ausland geborene
Frauen kaum zu finden sind.

Weiter wird die Geschichte von Anna Tumar-
kin vorgestellt, der ersten Frau, die eine ausseror-
dentliche Professur im deutschsprachigen Raum
erlangte. Tumarkin war die erste Frau in Europa,
die fiir die Betreuung von Doktoranden qualifi-
ziert war. Die Autorin macht deutlich, dass Tu-
markin trotz ihrer Leistungen damals nicht rich-
tig anerkannt wurde. Thr wurde eine volle Profes-
sur verweigert, nur weil sie eine Frau war. Falk
weist darauf hin, dass diese mangelnde Anerken-
nung bis heute gegeben ist. Mit der Geschichte
von Tumarkin und mit ein paar personlichen De-
tails wird das schwierige Leben dieser jungen
Akademikerinnen dargestellt, die im 19. Jahrhun-
dert, oft als Fliichtlinge, in die Schweiz kamen.

In Bezug auf das Thema Frauenwahlrecht
zeigt Falk, wie namhafte Kémpferinnen fiir Frau-

REZENSIONEN

enrechte in der Schweiz durch MigrantInnen fiir
ihre Anliegen inspiriert und beeinflusst wurden.
Zum Beispiel Marie Goegg-Pouchoulin aus Genf,
die den Migranten Amand Goegg kennenlernte.
Nach seiner Ausweisung zog sie mit ihm 1854
nach London und kam dort mit der englischen
Frauenbewegung in Kontakt. Marie Goegg-Pou-
choulin gehorte zu den Griinderinnen des ersten
Schweizer Vereins zur Férderung der politischen
und rechtlichen Gleichstellung von Frauen. Ein
weiteres Beispiel in Kapitel sechs ist Tilo Frey,
eine der unzahligen Kadmpferinnen fiir das Frau-
enwahlrecht. Sie wurde 1971, nach Einfithrung
des Frauenstimmrechts, als eine der ersten Frau-
en und ausserdem als schwarze Frau in den Na-
tionalrat gewahlt.

Abschliessend reflektiert die Autorin iiber die
Tendenz, migrationsbezogene Tatsachen in der
Geschichte wegzulassen. Falk schldgt fiir die ak-
tuelle und zukiinftige Geschichtsschreibung vor,
die Auswirkungen der Migration anzuerkennen
und fiir die LeserInnnen sichtbar zu machen. Das
Buch ist ein wichtiger Beitrag fiir die Migrations-
geschichte. Es starkt und motiviert die LeserIn-
nen. Die wichtigen Beitrige von Migrantinnen
und ihre proaktive Rolle sind eine Inspirations-
quelle fiir den Alltag. Denn Migrantinnen sind
starke Akteurinnen des Wandels in einer Gesell-
schaft, die noch lernt, deren Leistungen anzu-
erkennen.

Gemiss Falks Forderung nach einer «Migran-
tisierung» unseres Verstindnisses der Vergan-
genheit wiire eine deutsche Ubersetzung des Bu-
ches (aktuell in Englisch vorliegend) sehr will-
kommen. Ihr Ansatz wiirde dazu beitragen, den
Weg fiir den Dialog mit eher traditionalistischen
Lesarten der Geschichte zu er6ffnen. Zum Bei-
spiel wiirde es mir die Moglichkeit geben, meiner
Ziircher Grossmutter einen Zugang zu einer al-
ternativen Sicht der Vergangenheit zu bieten, um
auf diese Weise einen Weg fiir aufschlussreiche
Diskussionen und einen fruchtbaren Boden fiir
eine generationeniibergreifende Gender-Innova-
tion zu eroffnen.

Carolina Hutmacher

243



Antje Schrupp: Schwangerwerdenkonnen. Essay Uber Korper, Geschlecht und

Politik.
Ulrike Helmer Verlag, Rossdorf 2019 (192 S.)

«Kinder zu bekommen bedeutet, in der gesell-
schaftlichen Diskursdisko tanzen zu gehen.
Manchmal bis die Fiisse bluten.» Um dieses prag-
nante Bild von Jana Ballenthien aufzugreifen:
Wihrend vor fiinfzig Jahren in Sachen Familie
noch Slow Fox angesagt war, tanzen wir uns heu-
te zur Tarantella des Gleichstellungsdiskurses
die Fiisse wund. Warum bloss scheinen sich alle
Bestrebungen nach einem Leben in Freiheit und
Gleichheit in Luft aufzuldsen, sobald die Anzeige
auf dem Schwangerschaftstest ein + anzeigt? Was
die «anderen Umstédnde» fiir ungeahnte Folgen
haben, dariiber hat Antje Schrupp schon 2009 in
ihrem Buch Was wiire wenn? Uber das Begehren
und die Bedingungen weiblicher Freiheit nach-
gedacht. Damals stellte sie klar, dass es ihr nicht
um die «Reanimierung alter Weiblichkeitsmy-
then» (2009, 37) gehe, sondern darum, mit einem
neuen Blick auf miitterliche Tatigkeiten einer-
seits die Freiheit der Frauen ins Zentrum zu stel-
len (und nicht deren Niitzlichkeit fiir Familie,
Wirtschaft etc.) und andererseits die «konkreten
korperlichen Bedingungen des Mutterseins» zu
reflektieren, «ohne daraus biologistische
Schlussfolgerungen abzuleiten» (2009, 38). Hier
hakt Schrupp mit Schwangerwerdenkénnen
zehn Jahre spater wieder ein.

Mit Schwangerwerdenkonnen ist Schrupp
ein provozierender Essay gelungen. In neun Kapi-
teln ldsst sie keines der «heissen Eisen» aktueller
feministischer Debatten aus. Sie analysiert die
Entstehung der heterosexuellen Matrix aus histo-
rischer Perspektive und diskutiert die Naturali-
sierung von Geschlecht im queeren®* Ge-
schlechterdiskurs. Sie erldutert die Konstruktion
der Vaterschaft zur Legitimierung des Patriar-
chats und konstatiert die real gelebten Verin-
derungen verschiedenster Familienmodelle.
Pointiert schildert sie die Entwicklungen der Re-
produktionsmedizin und den juristischen Wild-

244

wuchs in Bezug auf Leihmutterschaft und kommt

zuletzt auf das Phinomen der «schwangeren

Ménner» zu sprechen. Dabei versteht es Schrupp,
historische Diskursstringe, personliche Erfah-
rungen, Statistiken, krasse Beispiele und hin und

wieder eine gehorige Portion Sarkasmus zu ver-
weben. Das liest sich leicht und schliissig, wobei

der rhetorische Schmiss niemals zulasten von

klaren Positionierungen geht.

Zwei Uberlegungen liegen Schrupps Denken
rund um das Schwangerwerdenkonnen zugrun-
de. Zum einen trennt sie die reproduktive Diffe-
renz von der Geschlechterdifferenz, um zu zeigen,
dass beide zwar zusammenhingen, aber eben
nicht deckungsgleich sind. Das Frausein, so
Schrupp, ergebe sich nicht durch den Besitz, die
Funktionsfahigkeit und den Gebrauch eines Ute-
rus, sondern durch das bewusste Sich-Positionie-
ren innerhalb des «Geschlechts der Frauen», der
weiblichen Genealogie (S.16). Zum anderen unter-
scheidet sie die Person, die schwangerwerden-
kann, von der Schwangeren sowie der Mutter-
schaft als «sozialer Tétigkeit». Diese Entflech-
tung dient dazu, die absurde Diskriminierung
von Menschen, die vielleicht schwangerwerden-
konnen, aufzuzeigen (S.6sf.) sowie den geburtli-
chen Ubergang vom priinatalen korperlichen Zu-
stand der Schwangerschaft zum postnatalen so-
zialen Zustand der Mutter-Kind-Beziehung
thematisieren zu konnen (S.122f). Dank diesen
Unterscheidungen kann Schrupp iiberzeugend
dafiir plddieren, dass die Biologie wieder in den
feministischen Diskurs zuriickgehort. Es gilt an-
zuerkennen, dass die «Beziehung der Schwange-
ren zu dem Wesen in ihrem Korper im Kern eine
biologisch-materielle» (S. 40) ist.

Einen Ansatz, iiber die Bedingungen des
schwangeren Subjekts nachzudenken, bietet An-
toinette Fouque. Fiir sie ist Schwangerschaft die
Verbindung von Zustand und Tat, eine aktive und

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



zugleich passive Angelegenheit. Menschen, die

Ideen ausbriiten, die mit Projekten schwanger
gehen, kennen diesen Zwischenzustand aus eige-
ner Erfahrung. Schwangerschaft ist folglich nicht

ein Sonderfall oder etwas genuin Weibliches, son-
dern sie betrifft alle Menschen, auch solche, die

nicht schwanger sind oder es nicht werden kon-
nen (S.42). Diese Tatsache nimmt Schrupp ernst

und spricht (ausser wenn es um politische Aspek-
te wie reproduktive Rechte geht, die tatsachlich

mehrheitlich Frauen betreffen) konsequent von

«Menschen, die schwanger werden konnen». Es

ist Schrupps Versuch, mit dem Dilemma umzu-
gehen, in der patriarchalen symbolischen Ord-
nung iiber Erfahrungen, die vorwiegend von

Frauen gemacht werden, als Erfahrungen zu

sprechen, die von allgemeinem Interesse sind

(S.26f.).

Die spezifische Art der Bezogenheit in der
Schwangerschaft fasst Schrupp mit Luce Irigaray
als «nicht eins, nicht zwei» (S.42£). Wie Irigaray
geht es auch Schrupp um die Definition einer
Subjektposition, die nicht linger in Bezug auf die
mannliche definiert wird. Die Schwangerschaft
sei ein Zustand beziehungsweise eine Tatigkeit
jenseits des «Entweder-oder», die nicht einfach
kulturelle und materielle, geistige und physische
Aspekte vereine. Die Beziehung von Schwangeren
und werdenden Menschen sei viel direkter: «Bei
einer Schwangerschaft sind Soziales und Korper-
liches ein und dasselbe.» (S.48) Es ist ein Zustand,
in dem «Kulturtechniken, die fiir sozial vermittel-
te Beziehungen giiltig sind» (S.40) nicht mehr an-
wendbar seien. Schrupps Essay ist an diesem
Punkt ein Warnruf an verschiedene feministische
Positionen, ob unterschiedlicher Konzeptionen
sexueller Differenz nicht zu vergessen, dass der
eigentliche Gegner die Anti-Abtreibungs-Lobby
ist.

Abtreibungsgegner*innen verbreiten immer
noch die Vorstellung, Embryo und Schwangere
seien zwei verschiedene Wesen und sie konnten
als Anwilt*innen «ungeborener Kinder» auftre-
ten (S.43f). Mit Irigaray und Schrupp gedacht, gibt
es «ungeborene Kinder» aber nicht. Kinder ent-
stehen erst bei der Geburt, vorher handelt es sich

REZENSIONEN

um Foten, die mit den Schwangeren zusammen

«nicht eins, nicht zwei» sind. Sie konnen nicht ge-
trennt werden, jede Aussage iiber den Fétus ist

auch eine Aussage iiber die Schwangere. Die

Skandalisierung und Stigmatisierung von Abtrei-
bungen hitten, so Schrupp, nicht den Zweck, ihre

Zahl zu verringern (dafiir géibe es viel geeignetere

Massnahmen). Das Anliegen der Abtreibungsgeg-
ner*innen sei vielmehr ein symbolisches: Die Fi-
higkeit des Schwangerwerdenkonnens soll mit

Unfreiheit verkniipft werden (S.72). Menschen, die

schwangerwerdenkonnen, sollen vergessen, dass

diese Fahigkeit/dieser Zustand ein Ausdruck von

Freiheit ist: Ein Embyro wird erst dann zu einem

Projekt des Lebens, wenn die Schwangere «Ja»
dazu sagt.

In eine dhnliche Richtung gehen Schrupps
Uberlegungen zu Leihmutterschaft. Diese Praxis
sei zwar kein neues Phanomen, habe aber die Be-
deutung von Elternschaft grundlegend veran-
dert: Friiher iibernahmen jene Menschen, die
sich faktisch um die Kinder kiimmerten, die Rolle
von Vater und Mutter, heute geht es hauptséch-
lich um die genetische Elternschaft (S.128f.). Hin-
ter der iiberladenen Bedeutung der Genetik als
Grundlage fiir familidre Beziehungen stehe, so
Schrupp, die staatliche Kontrolle, die die Ent-
wicklungen in der Reproduktionstechnologie
moglich gemacht hat. Embryonen konnen heute
selektioniert werden, Samenspenden werden
iiber Samenbanken in einen 6konomischen Zu-
sammenhang tiberfiihrt und staatlich gewiinsch-
te Familienformen gefordert beziehungsweise
unerwiinschte verunmaoglicht (S.132-134). Die Invi-
trofertilisation habe darum nicht zu mehr Viel-
falt und Freiheit gefiihrt, sondern zur Verstar-
kung traditioneller Narrative dessen, was Familie
ist beziehungsweise sein soll.

Ahnlich wie in der Gleichstellungspolitik, in
Diskursen um Sex und Gender oder in der Anti-
Abtreibungs-Lobby wird auch im Bereich der Re-
produktionsmedizin die Mutter unsichtbar ge-
macht: Sie bietet ihren Uterus an und liefert da-
mit die «Hardware», innerhalb derer sich die
«Software» DNA abspulen kann (S.138£). Auch hier
wird so getan, als wiren Schwangere und Embryo

245



gar nicht richtig miteinander verbunden, obwohl

die beiden Korper durch die Plazenta miteinan-
der verbunden sind: Zellen des Fotus gehen in die

Mutter iiber und werden bei einer nédchsten

Schwangerschaft sogar an den neuen Embryo

weitergegeben. Die Behauptung, zwischen Mut-
ter und Kind bestiinde keine biologische Ver-
wandtschalft, diene letztlich dazu, legale Ansprii-
che auf ein Kind zu rechtfertigen: «<Kommerzielle

und staatlich regulierte Leihmutterschaft kann

nur als legitim erscheinen, wenn man einer Ge-
bérerin keine eigene Bindung an das Kind zu-
spricht.» (S.140) Perverserweise geniessen da-
gegen Manner den Status als Viter, auch wenn sie

bloss den Samen gespendet haben und ansons-
ten gar nichts mit der Frau zu tun haben. Krasses-
tes Beispiel fiir diese Starkung der Vaterposition

sind die Gesetzgebungen in verschiedenen US-
amerikanischen Staaten, in denen dem «biologi-
schen Vater» sogar dann ein Mitspracherecht be-
ziiglich einer Abtreibung zugestanden wird,
wenn er die Frau vergewaltigt hat (S.us). Es ist si-
cher kein Zufall, dass die Uberbewertung der ge-
netischen Vaterschaft historisch einherging mit

der Auflésung der monogamen, lebenslangen

Ehe (S.109 u.141).

Immer wieder verweist Schrupp in ihrem Es-
say auf Aspekte von Klasse und Race, so etwa
wenn es um ungeplante Schwangerschaften (S.34),
um die Risiken neuer Familienmodelle fiir Allein-
erziehende (S.60f) oder eben um Leihmutter-

schaft geht. Bei der Auswahl der Leihmiitter

spielt das Aussehen der beteiligten Frauen eine

zentrale Rolle, sollen die spiteren Kinder doch

moglichst so aussehen wie die Eizellenspenderin-
nen. Umgekehrt werden als Tragemiitter spezi-
fisch Women of Color ausgesucht, damit das

Kind offensichtlich nicht «ihres» ist (s.136). Und es

wird noch perfider: Um das Argument zu entkraf-
ten, reiche weisse Frauen wiirden die Reproduk-
tionsarbeit auf arme Frauen abwilzen, werden

homosexuelle Méanner ins Feld gefiihrt. Thnen

kann der Vorwurf, die Reproduktionsarbeit der
Schwangerschaft bloss abzuschieben, nicht ge-
macht werden. Darum gilt teilweise bereits als

homophob, wer sich gegen Leihmutterschaft aus-
spricht (S.136 u. 143). Im Dschungel sich verdndern-
der Familienbilder und angesichts des juristi-
schen Wildwuchses in Bezug auf Leihmutter-
schaft macht Schrupp zuletzt klar: Es gibt kein

Recht auf Fortpflanzung, denn «(n)icht schwan-
ger werden zu kénnen ist ein normaler Zustand

bei Menschen, keine Ungerechtigkeit und keine

Diskriminierung, die die Gesellschaft ausglei-
chen miisste» (S.144). Demzufolge soll keine Per-
son, die schwangerwerdenkann, durch morali-
sche oder 6konomische Argumente in die Lage

gebracht werden, ihren Korper in «temporirer
Leibeigenschaft» (S.136) fiir einen Menschen, der
nicht schwangerwerdenkann, herzugeben. Auch

hier geht es - einmal mehr — um weibliche Frei-
heit.

Dolores Zoé Bertschinger

Renate Gollner: Freiheit und Trieb. An den Grenzen der Psychoanalyse.

ca-ira-Verlag, Freiburg 2019 (224 S.)

Gliicklich die Wissenschaft, deren Entdeckungen
auch eine kritische Distanzierung erlauben, ohne
das Ziel und den Grund ihres Fragens verlassen
oder verraten zu miissen. Zu diesen Wissenschaf-
ten gehort zuallererst die Psychoanalyse. Denn
fiir sie gilt immer wieder neu der Schlusssatz aus
Herbert Marcuses berithmtem Essay Das Ver-

246

alten der Psychoanalyse: «Die Wahrheit der Psy-
choanalyse liegt darin, dass sie ihren herausfor-
derndsten Hypothesen die Treue halt.»

Ein aktuelles, gelungenes Beispiel dieser Art
von Auseinandersetzung ist Renate Gollners
Essaysammlung Freiheit und Trieb. Der Unterti-
tel An den Grenzen der Psychoanalyse ver-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



weist - im Gegensatz zum eher zu erwartenden
Die Grenzen der Psychoanalyse - darauf, dass in
Gollners Essays die Grenze mehr Ausgang als
Ende, mehr Zone als Linie und mehr Reibung als
Stillstand bedeutet.

Exemplarisch fiihrt der einleitende Essay -
eine Auseinandersetzung mit Jean-Paul Sartres
Kritik an der Psychoanalyse — die Frage im Titel:
«Wer wihlt die Neurose?» Die Frage pointiert die
fiir so viele freudsche Begriffe typische Spannung,
namlich hier, dass in der Neurose mindestens
noch gleichviel Freiheit wie Trieb drinsteckt. Die
Neurose ist der leerlaufende Vermittlungsver-
such zwischen unvermittelbaren Anspriichen in
einem Individuum und zugleich ein Symptom,
das die Deutung der gescheiterten Vermittlung
ermoglicht. Sie ist nach Sigmund Freud also Hin-
dernis und Schliissel zur Heilung. Dass die
Neurose in diesem Essay als subjektive Wahl
untersucht wird, triagt dieser gespaltenen Konsti-
tution Rechnung. Denn insofern sie als ein be-
stimmter Versuch unter anderen aufgefasst wird,
mit den unvermittelbaren Anspriichen, die an
das Individuum gestellt sind, zu verfahren, muss
jairgendwann irgendwo eine Wahl fiir diese und
nicht jene Form der Neurose stattgefunden ha-
ben. Dem Unbewussten ist damit eine Art Ver-
niinftigkeit zugestanden, was Theodor W. Ador-
no mit Referenz auf Freud die «Unvernunft ver-
niinftigen Handelns» genannt hat, und was, wie
Gollner erginzt, «<im Grunde fiir alle zentralen
Begriffe der Psychoanalyse, so auch fiir den der
Verdriangung» gilt: «um von ihr sprechen zu kon-
nen, muss bereits ein Bewusstsein angenommen
werden, aus dem etwas verdriangt werde.» (S.15)
Im Hinblick auf Sartres gegen Freud formuliertes
Konzept des Bewusstseins als vom Trieb unab-
héingige Einheit, erlaubt Gollners Verweis auf die
Freiheit im Zwang der Neurose iiberraschend die
Vermittlung von Sartre mit Freud. Leider auch
um den Preis einer gewissen Beliebigkeit. Denn
die von Gollner als Gemeinsamkeit herausge-
arbeitete Verantwortlichkeit als Moment indivi-
dueller Freiheit in der erzwungenen Wahl konnte
so noch fiir eine Reihe weiterer Entscheidungs-
modelle Geltung beanspruchen.

REZENSIONEN

Ein zweites Stiick psychoanalytischer Dialek-
tik, das die Frage der Freiheit im Zwang in ihrer
ganzen Zweideutigkeit auslotet, entfaltet Gollner
im Essay «Masochismus und Befreiung». Er ist
ein Nachdenken iiber das Autobiografische in
den Werken des franzdsisch-deutschen Schrift-
stellers Georges-Arthur Goldschmidt, der als ver-
folgtes jiidisches Kind den Zweiten Weltkrieg in
einem katholischen Kinderheim in den franzo-
sischen Alpen iiberlebte. Dort erfuhr er gleich-
zeitig Rettung und schirfste Qual durch seine
Mitschiiler und durch die Leiterin des Heims, die
Gaullistin Marie-José Lucas, deren Zivilcourage
mit einem Sadismus gepaart war, den sie in ihren
Erziehungsmethoden hemmungslos auslebte:
«Auf den nackten Hintern, mit Birkenzweigen,
die Goldschmidt zuvor in einem kleinen Wald
selber brechen musste, gingen die Hiebe nieder.»
(S.156) Aber die an ihm, dem auf Gedeih und
Verderben ausgelieferten Knaben, vollzogene
Gewalt, enthélt eine unvermutete Kehrseite.
Die Ziichtigungen «wurden zum Ersatz fiir
die so sehr entbehrte Liebe, eroffneten es dem
Kind, die Verzweiflung zu bekampfen. Durch die
Schldge auf den nackten Korper erfuhr er die ers-
ten erotischen Sensationen, die Umkehr des
Schmerzes und der Scham in Wollust.» (S.157) Bei
Freud, der fiir Goldschmidt spiter bedeutsam
werden sollte, fand er seine eigene Erfahrung be-
schrieben als infantile Wiinsche und Fantasien,
die mit Strafe einhergehen konnen. Dieses Um-
schlagen von Ohnmacht und Scham in Momente
der Befreiung kontrastiert Géllner mit der be-
rithmten Schulpein-Erzihlung von Robert Musil,
den Verwirrungen des Ziglings Torless, in der
die adoleszente Ambivalenz eigenen homo-
sexuellen Regungen gegeniiber in Ekel und tota-
le Unterdriickung ausschligt. Diese gewaltsame
Verdrangung des eigenen Eros steht auch am
Ursprung der Paranoia faschistischer Manner-
horden. Der Bisexualitit, jener gliicklichen und
bahnbrechenden Entdeckung Freuds, die ein
nicht verdrangendes Verhiltnis zu den eigenen
homoerotischen Neigungen erlaubt, ist in die-
sem Band folgerichtig ein wichtiger Beitrag ge-
widmet.

247



Bei der Psychoanalytikerin Melanie Klein kri-
tisiert Gollner ebenfalls die unterschitzte Bedeu-
tung der Bisexualitidt und die biologistische
Konzeption von Weiblichkeit. Die daran an-
schliessenden Uberlegungen zur Transformation
familidrer Autorititen in modernen Gesellschaf-
ten zeigen aufs Neue, wie exakt mit Freud (um
einen fritheren Buchtitel Gollners zu nennen) die
widerspriichlichen Realititen der Menschen er-
fasst werden konnen. Dass man gleichzeitig die
Realitét innerfamilidrer Gewalt nach der Schwi-
chung der viterlichen Autoritit, die Komplizen-
schaft der Mutter in diesem System, die Proble-
me der Ich- und Uber-Ich-Bildung in der Moder-
ne sowie der Zuriickdringung der Familie als
Instanz primarer Sozialisation und Individuation
ansprechen kann, ist nur innerhalb einer Theo-
riebildung moglich, die die Zweideutigkeiten des
Menschlichen nicht wegschlagt, sondern auf ih-
nen aufbaut. Ein Verfahren, das auch der Kriti-
schen Theorie eigen ist, weshalb sie in den Texten
Gollners immer wieder Pate steht.

Die in Freiheit und Trieb versammelten Es-
says schélen aus verstreuten und widerspriichli-
chen Motiven jeweils eine im emphatischen Sinn
des Wortes eigenwillige Linie des Denkens her-
aus. Es sei daher erlaubt, an dieser Stelle die Form
der Rezension zu verlassen und diesen Artikel
mit einem kleinen subjektiven Versuch iiber den
wichtigsten Text in Gollners Buch, ihren Essay
Versuch iiber Simone de Beauvoir, abzuschlies-
sen:

Das souverine, heroische ménnliche Subjekt
ist heute zum Gliick ofter als frither zur Untitig-
keit verdammt. Der gewohnte mannlich konno-
tierte, meist von Handlungszwang getriebene
Kampf gegen die Wirklichkeit findet immer selte-
ner die ersehnte Resonanz. Der rastlose Aktivis-
mus verliert sich in den Verstrickungen schon der
nichsten Umgebung. Uberraschenderweise
passt zu dieser Situation ziemlich genau, was
Simone de Beauvoir in ihrem Buch Le deuxiéme
sexe (2000, 25), in Anlehnung an Sartres Philoso-
phie und mit Blick auf die Situation der Frauen
im Patriarchat schrieb: «Jedes Subjekt [...] ver-
wirklicht seine Freiheit nur durch deren sténdi-

248

ges Uberschreiten auf andere Freiheiten hin. [...]

Jedes Mal, wenn die Transzendenz in Immanenz

zuriickfillt, findet eine Herabminderung der

Existenz in ein An-sich und der Freiheit in Fakti-
zitdt statt.»

Die solchermassen driickend erfahrene Fakti-
zitdt erzeugt Anfang des 21. Jahrhunderts fiir vie-
le Menschen, darunter vor allem Ménner, ein Ge-
fithl der Unmdglichkeit, iiberhaupt noch etwas
tun zu kénnen. Dass dieses Gefiihl viele ergreift
und mehr noch, dass es als Katastrophe erfahren
wird, hat entscheidend mit einer iibersteigerten
Vorstellung von Autonomie zu tun. Diese voll-
zieht sich in vielen médnnlichen Jugendlichen im-
mer wieder aufs Neue als Abgrenzungsvorgang
gegen die im Patriarchat als Schmach empfunde-
ne Abhingigkeit vom weiblichen Geschlecht. Die
im Kampfmodus errichtete Identitat kann sich
nur iiber wenigstens punktuell ausgelebte All-
machtsgefiihle, wie etwa in der Fiktion vollig
autonomer Handlungen, stabilisieren.

Anderseits bestiinde aber auch die Méglich-
keit der Annahme der Passivitit, also zur depres-
siven Position, wie man in Anlehnung an Melanie
Klein sagen konnte. Selbstredend wurde und
wird aber Passivitit aus der Perspektive des auto-
nomen Macher-Subjekts genauso wie auch aus
jener der in patriarchalen Verhéltnissen leben-
den Frauen sehr oft nur als Zwang und Erniedri-
gung erlebt. In Beauvoirs (ebd.) Worten: «Dieses
Zuriickfallen ist, wenn das Subjekt es bejaht, eine
moralische Verfehlung, wird es ihm auferlegt,
fithrt es zu Frustration und Bedriickung, in bei-
den Fillen ist es ein absolutes Ubel.» Denn die Be-
freiung aus den patriarchalen Zwingen der noch
immer meist weiblichen Passivitit und des
meist miannlichen Autonomiewahns ohne die Be-
freiung aus den kapitalistischen Leistungs- und
Konkurrenzzwingen entlésst die wenigsten aus
diesem Entweder-oder, sondern stosst sie allzu-
oft nur auf die je andere Seite.

Der Verleugnung von Abhingigkeit wurde
psychoanalytisch (Donald Winnicott) oder femi-
nistisch (Judith Butler, Donna Haraway) ein Rea-
lismus der Fiirsorglichkeit entgegengesetzt. Aber
die theoretische Kritik hebt den realen Wider-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



spruch nicht auf. Dieser ist nur dort aufgehoben,
wo die kapitalistische Leistungs- und Konkur-
renzforderung gezihmt beziehungsweise ausser
Kraft gesetzt ist. Solange fiir die meisten Men-
schen Passivitdt an erzwungene Abhéngigkeit
durch Prekaritat und Arbeitslosigkeit gebunden
ist und Aktivitit wegen der Angst vor dieser Ab-
hangigkeit fiir viele als Streben nach vollstandi-
ger Sicherheit durch Autonomie missverstanden
werden muss, ist Beauvoirs Satz noch immer giil-
tig. Anders gesagt: Die Gefahr, dass der Selfmade-
man zu einem grossen Teil mit der Selfmadewo-
man bekampft wird, ist noch nicht vom Tisch.
Aber gleichzeitig ist damit auch die Frage nach
einer neuen Form der Befreiung aus patriarchaler

Ann Wiesental: Antisexistische Awareness.

Unrast Verlag, Miinster 2017 (163 S.)

Ann Wiesental veroffentlichte 2017 ein auf ihren
langjihrigen Erfahrungen als Aktivistin basieren-
des Handbuch zu antisexistischer Awareness. Es
richtet sich an «Betroffen_e» von sexualisierter
Gewalt und an all jene, die sich sexistischen
Strukturen entgegenstellen wollen. Das Buch be-
schreibt zuginglich verschiedene Ansdtze der
Awareness als sich stets weiterentwickelndes,
kollektives Projekt und begreift sich selbst als Teil
dieses dynamischen Verhandlungsprozesses. Da-
bei gelingt es der Autorin, einen zu Veréinderung
ermutigenden theoretischen und praktischen
Ausgangspunkt zu schaffen.

Antisexistische Awareness bezeichnet Wie-
sental zufolge sowohl eine grundlegende Haltung
als auch ein daraus resultierendes verantwor-
tungsbewusstes Handeln in Bezug auf Sexismus
und sexualisierte Gewalt. Dieses besteht in der
Bildung von Awareness-Strukturen, die von
sexualisierter Gewalt betroffene Personen
solidarisch unterstiitzen sollen. Das Handbuch
stellt dafiir konkrete Leitfaden mit praktischen
Beispielen zur Verfiigung. Das antisexistische

REZENSIONEN

und kapitalistischer Herrschaft gestellt. Eine Be-
freiung, aus der nicht eine Gesellschaft resultiert,
in der nur das rastlos sich selber tibersteigende

Individuum, das sich permanent die Wirklichkeit

selber erschaffen muss, frei sein kann. Es ist die

Frage, ob eine Gesellschaft - postpatriarchal und

postkapitalistisch — denkbar wiére, die nicht

mehr durch die Dichotomie erniedrigender Pas-
sivitit und anmassender Autonomie gepragt ist.
Es wire vielleicht eine Gesellschaft, in der die re-
volutiondre Antwort auf Lenins Frage «Was tun?»
mit der Formel «Nicht alles, was moglich ist» ein-
geleitet wird und dem Heroismus der Tat der He-
roismus der selbstgewahlten Passivitit gleich-
wertig gegeniibergestellt werden kann.

Rolf Bossart

Ein Handbuch.

Bewusstsein zielt darauf, Gewalt abzubauen und

ihr vorzubeugen und wird als notwendige Bedin-
gung fiir einen allumfassenden emanzipatori-
schen Wandel verstanden. Dass sich Wiesentals

Vorschlige jedoch nicht leicht auf breite Teile der
Gesellschaft (jenseits der linken Szene) anwen-
den lassen, erscheint gerade vor dem Hinter-
grund der gesamtgesellschaftlichen Wichtigkeit

des Awareness-Prinzips als Schwachstelle.

Im Zentrum antisexistischer Awareness steht
ein bewusstes Anerkennen, dass sexualisierte
Gewalt — auch in linken Rdumen - stattfindet
und dass diese Handlungen keine Einzeltaten,
sondern Ausdruck gesellschaftlicher Strukturen
sind. Wiesental verbindet so die Ebene person-
licher Alltagserfahrungen konsequent mit einer
Strukturanalyse und tritt damit der Individua-
lisierung von sexualisierter Gewalt entgegen.
Zur geschichtlichen Einbettung antisexistischer
Awareness unterstreicht Wiesental unter ande-
rem den Einfluss von Widerstandsbewegungen
Schwarzer Frauen*. Diese stellten in ihrer Politik
von Beginn an «die individuellen Geschichten

249



und Handlungen der einzelnen Frauen*, den kol-
lektiven Widerstand der Schwarzen Mdnner*
und Frauen® und die Herrschaftssysteme Patriar-
chat, Rassismus und Kapitalismus in einen Zu-
sammenhang» (S.16). Darauf aufbauend, bedeute
Awareness immer auch eine Auseinandersetzung
mit intersektionalen gesellschaftlichen Macht-
verhaltnissen. Wihrend Wiesental also klar for-
muliert, wie sich Awareness gegen gesellschaft-
liche und strukturelle Diskriminierung durch
Ableismus, Heteronormativitat, Rassismus, Se-
xismus und Geschlechterbinaritét positioniert,
erwihnt sie die strukturelle Benachteiligung
durch das kapitalistische Wirtschaftssystem mit
praktisch keinem Wort. Damit ldsst sie - sympto-
matisch fiir viele dhnliche Auseinandersetzun-
gen - einen zentralen Unterdriickungsmechanis-
mus unberiicksichtigt.

Wiesental versteht auch das Handbuch selbst
als Ausdruck einer strukturanalytischen Aware-
ness-Praxis. Den Fokus auf sexualisierte Gewalt
an Frauen®, trans*-, inter*- und queeren®™ Men-
schen (FTIQ¥) in ihrer antisexistischen Awaren-
ess-Arbeit erklart Wiesental damit, dass die Ge-
walt von Midnnern* gegen FTIQ* im Patriarchat
strukturell ist. Dies ist eine grundsitzliche Hal-
tung, die der Frauen*Lesben-Bewegung der
1970er-Jahre entstammt, welche aufzeigte, wie
sexualisierte Gewalt von Midnnern* gegen Frau-
en* gesellschaftlich im Patriarchat verankert ist.
Erkenntnisse dieser zweiten Frauenbewegung
werden denn auch als Quelle vieler Analysen und
Praxen genannt, die noch heute in Awareness-
Konzepten weiterentwickelt werden. Durch diese
Kontextualisierung schafft die Autorin einen
kongruenten Rahmen, der die anekdotisch er-
zéhlte Entwicklung des Awareness-Konzepts als
Resultat eines dynamischen und dialektischen
Prozesses historisiert.

Kontextualisierend verfihrt Wiesental auch,
wenn sie Liicken und blinde Flecken ihres eige-
nen Handbuchs zu thematisieren versucht. So
merkt sie beispielsweise an, dass der Fokus auf
Gewalt an FTIQ* ein systematisches Nicht-Beach-
ten und Tabuisieren von Gewalt an Mdnnern* re-
produziert und das Handbuch demnach gewisse

250

Formen struktureller Diskriminierung mittréagt.
Dass Wiesental ihr Handbuch selbst als Umset-
zung von praktischer Awareness versteht, zeigt

sich weiter in ihrem achtsamen Umgang mit

Sprache. Die konsequente Verwendung der Form

«Betroffen_e» mit weiblichem Personalprono-
men versucht beispielsweise, von Gewalt betrof-
fene Frauen™ und Ménner™ nicht binar zu benen-
nen, sondern durch den Unterstrich trans*-, in-
ter*- und queere* Menschen sichtbar zu machen

und FTIQ* als Betroffen_e zu betonen. Die

Schreibweise soll den analysierten Strukturen ge-
recht werden. Weiter ersetzt sie die Benennung

«Tdter» durch «gewaltausiibende Person», um

die aktive Handlung und nicht nur die handelnde

Person selbst in den Fokus zu riicken. Auch hier
widerspiegelt sich Wiesentals Anspruch, in ihrem

Schreiben geschlechtsspezifische Machtverhilt-
nisse zu beriicksichtigen.

Zentraler Aspekt einer kritischen Auseinan-
dersetzung mit strukturellen Hierarchien stellt
sodann die Reflexion der eigenen Position inner-
halb derselben dar. Das Handbuch bietet vielflti-
ge, anregende Ansitze, um die benétigte selbstre-
flexive Arbeit anzugehen. Dabei steht die Dekons-
truktion der eigenen internalisierten Annahmen
im Vordergrund: Welche unserer Meinungen ent-
stehen aus privilegierten Positionen und repro-
duzieren diskriminierende, hegemoniale Pers-
pektiven? Die Auseinandersetzung verlangt die
bewusste, kontinuierliche Entscheidung fiir
einen selbstkritischen Prozess, der mit Zuhdéren,
Verunsicherung und Unbequemlichkeiten ein-
hergeht. Awareness bedeutet ein Entlernen inter-
nalisierter diskriminierender Denk- und Hand-
lungsweisen und das Entwerfen solidarischer
Alternativen. Dass Awareness als Verhandlungs-
prozess nie abgeschlossen ist, sondern sich als
Grundhaltung der Lernbereitschaft auf das ganze
Leben bezieht, unterstreicht Wiesental zwar. Der
Gedanke geht zwischen den Listen konkreter
Handlungsvorschléige jedoch teilweise verloren,
da diese eine gewisse Vollstindigkeit suggerieren.

Das Handbuch schildert auch, wie Awareness-
Strukturen konkret umgesetzt werden konnen.
Beispiele finden sich jedoch praktisch nur in lin-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



ken Rdumen; beispielsweise an Festivals, Konfe-
renzen oder Hausprojekten. Eine madgliche Pra-
xis der Awareness stellt die Errichtung von Safer
spaces dar, die als Riickzugsort nur fiir von be-
stimmten Diskriminierungen Betroffen_e offen-
stehen. Weiter kann das Bereitstellen von Infor-
mationsmaterial oder direkte Unterstiitzung
durch ein ansprech- und erkennbares Awareness-
Team angeboten werden. Die Akzeptanz gegen-
iiber Awareness als politische Praxis musste lang
erkampft werden und ihre Relevanz und Notwen-
digkeit wird auch heute nicht in allen linken Rau-
men anerkannt.

Nach Wiesental geht Awareness jedoch weit
tiber konkrete Unterstiitzungs-Netzwerke an Ver-
anstaltungen hinaus. Awareness soll nicht Er-
ginzung, sondern radikaler Gegenentwurf zu in-
stitutionalisierter Selbsthilfe und biirgerlichem
Rechtssystem sein. Wo letzteres durch Un-

schuldsvermutung und Macht der Beweislage die
diskriminierende Person schiitzt, wo rassisti-
sches Polizei- und Gefingnissystem Menschen,
die bereits durch staatliche Strukturen diskrimi-
niert werden, weiter benachteiligt, bietet antise-
xistische Awareness eine emanzipatorische Al-
ternative. In diesem Handbuch wird deutlich,
dass Awareness nicht einfach punktuelle Symp-
tombekdmpfung, sondern eine revolutiondre
Denkweise ist. Sie soll zu einem kollektiven Um-
gang mit sexistischer Diskriminierung und se-
xualisierter Gewalt sowie zur Bekdmpfung der
dahinter liegenden Denkweisen und Strukturen
befihigen. Antisexistische Awareness bereitet
den Weg fiir eine grundsatzliche feministische
Neuverkniipfung gesellschaftlicher Beziehungs-
weisen. Und Ann Wiesentals eingdngiges Hand-
buch ermutigt zu den ersten Schritten dieses Ver-
anderungsprozesses.

Neomi Grieder / Selina Schonholzer

WIDE Switzerland: Essen.Macht.Arbeit. Feministische Blicke auf Fair-Food-ldeen.

WIDE Switzerland, Bern 2019 (48 S.)

In Nachhaltigkeitsdebatten sind feministische
Argumente und Forderungen entweder génzlich
abwesend oder nur ansatzweise integriert.
Gleichzeitig nehmen auf politischer Ebene Initia-
tiven und Abstimmungen zur Starkung von
Nachbhaltigkeit zu, insbesondere solche, die ein
nachhaltigeres Erndhrungssystem zum Ziel ha-
ben. Nach den Abstimmungen in der Schweiz
tiber die Ernahrungssouverinitét- sowie die Fair-
Food-Initiative kommen im Jahr 2020 die Initiati-
ven fiir sauberes Trinkwasser sowie fiir eine
Schweiz ohne synthetische Pestizide an die Urne.
Anlass genug, feministische Fragen und Ansitze
fiir nachhaltige Erndhrungssysteme wieder in die
entsprechenden Debatten einzubringen. Genau
deshalb ist die Publikation Essen.Macht.Arbeit.
von der WIDE-Arbeitsgruppe Feministische Bli-
cke auf Fair-Food-Ideen spannend.

Im Kontext der Fair-Food-Initiative ist diese
Broschiire ein wichtiger Beitrag zur Integration

REZENSIONEN

einer Genderperspektive in Diskussionen tiber

nachhaltige Landwirtschaft und Erndhrungssys-
teme. Ein erster Aspekt, der besonders iiberzeugt,
istder Aufbau der Broschiire. Es kommen Frauen

verschiedener Lander in ihren unterschiedlichen

Rollen als Bauer*innen, Aktivist*innen, For-
scher*innen und Konsument*innen zu Wort.
Neben Artikeln beinhaltet die Publikation Inter-
views und Gespriche, unter anderem mit den

Aktivistinnen der Port Loko Declaration, einer Er-
klarung, die sich gegen industrielle Monokul-
turen, insbesondere Olpalmplantagen, in West-
und Zentralafrika richtet.

Der Titel Essen.Macht.Arbeit. zeigt die drei-
teilige Struktur der Broschiire an und ist zugleich
ein passendes Wortspiel, das pointiert erklart,
worum es im Kern einer feministischen Ausein-
andersetzung mit Erndhrungssystemen geht. In
den einzelnen Beitriagen wird die Genderperspek-
tive konkret und situationsbezogen dargelegt.

251



Die Inhalte machen klar, dass ein feministischer
Blick auf Erndhrungssysteme sich immer auf die
Arbeit fokussiert. Denn Erndhrung geht immer
mit Arbeit einher. In der Lebensmittelproduktion
fir den Eigenverbrauch oder fiir den Markt
stecken viele und unterschiedliche Formen der
Arbeit von Landarbeiter*innen, Biduer*innen
und Familienmitgliedern. Die Versorgung mit
Lebensmitteln fiir sich selbst oder fiir andere ist
alltagliche Arbeit; dazu gehoren Zubereitung wie
Zurverfiigungstellen von zubereitetem Essen.
Aus feministischer Perspektive ist relevant, dass
besonders viele dieser Arbeiten unbezahlt sind
und hauptsichlich von Frauen als Teil der un-
bezahlten Care-Arbeit erledigt werden. Wie die
Port Loko Declaration festhilt, sind es Frauen,
die eine zentrale Rolle «bei der Versorgung ihrer
Familien und der Sicherung der Erndhrung ihrer
Kinder spielen» (S.26). Ist Arbeit im Erndhrungs-
system bezahlt, so sind es tiefe Lohne und pre-
kére Arbeitsbedingungen, die diese Arbeit aus-
zeichnen. Heike Wach, Mitglied der Arbeitsgrup-
pe Feministische Blicke auf Fair-Food-Ideen
stellt fiir die Schweiz fest: «Ein erheblicher Anteil
der Arbeitsplitze mit geringem Einkommen liegt
im Bereich der Nahrungsmittelproduktion, -ver-
arbeitung, -verpackung und im -transport sowie
im -verkauf. [...] Viele dieser Arbeiten werden
von Migrant*innen geleistet und mehr als 75%
der Teilzeitjobs von Frauen.» (S.12) In anderen
Liandern ist die Situation dhnlich. Zum Beispiel
beobachten die Forscherinnen Joanna Bourke
Martignoni und Fenneke Reysoo fiir Ghana und
Kambodscha als Effekt der Kommerzialisierung
der Landwirtschaft eine «Verankerung struktu-
reller Formen der Diskriminierung von Frauen in
der Beschiiftigung. Sie arbeiten vor allem in un-
regulierten Arbeitsmarktsegmenten, ihre Tatig-
keiten gelten als gering qualifiziert. Ihre Lohn-
arbeit ist schlecht bezahlt, unsicher und ohne
Sozialversicherungsanspriiche.» (S.4) Durch
Kommerzialisierungsprozesse der Landwirt-
schaft werden auch in Ruanda «Geschlechterver-
haltnisse und Wohlstandsverhiltnisse zemen-
tiert» (S.40), stellen Christine Bigler und Michéle
Amacker fest.

2ED

Gesamthaft zeigen die verschiedenen Beitra-
ge im Heft, dass Arbeit im Erndhrungssystem ge-
pragt ist von differenzierten, ungleichen Rollen
sowie ungleicher Arbeitslast und Arbeitsbedin-
gungen entlang gesellschaftlicher Kategorien
von Geschlecht, Herkunft, und Klasse. Fragen zur
Essens-Arbeit - wer wie wann wieviel und unter
welchen Bedingungen arbeitet im Erndhrungs-
system und wer davon in welchem Ausmass pro-
fitieren kann, auch finanziell - bedingen immer
ein feministisches Hinterfragen von existieren-
den gesellschaftlichen Machtstrukturen.

Ein weiterer Aspekt, der in dieser Publikation
iiberzeugend hervorgehoben wird, ist die Dar-
stellung verschiedener Dimensionen von Macht,
auch im Zusammenhang mit Politik und Recht.
Mehrere Beitrige thematisieren die mangelnde
Reprisentation von Frauen in politischen Am-
tern und in Produktionskooperativen sowie ihr
ungeniigendes Mitspracherecht in Entschei-
dungsprozessen. Zudem werden Menschen- und
Frauenrechte in der Landwirtschaft kaum einge-
halten. Sie miissen aktiv eingefordert werden,
wie in der Porto Loko Declaration beschrieben.
Mehrere Autorinnen weisen darauf hin, dass ge-
setzlich verankerte Gleichstellung zwar existiert,
im Alltag aber Diskrepanz bestehe: Frauen im Er-
nidhrungssystem werden fortgesetzt diskrimi-
niert, hier wie dort. Zum Beispiel geht in der
Schweiz ein Bauernhof, infolge eines ungeschrie-
benen Gesetzes, meist an einen Sohn iiber, aber
selten an eine Tochter (S.33); und in Ruanda ver-
zichten Frauen unter Druck von Familie und Ge-
sellschaft auf ihren gesetzlichen Erbanteil von
Land (S.39). Dies zeigt, dass gesetzliche Gleichstel-
lung alleine nicht ausreicht. Die Herausgeberin-
nen halten demnach fest: «Um Geschlechterge-
rechtigkeit in den Erndhrungssystemen voran-
zubringen, braucht es Frauenorganisationen,
Frauenkooperativen und Netzwerke fiir Aktivis-
tinnen, die fiir ihre Rechte einstehen.» (S.47)

Schliesslich ist das Heft Essen.Macht.Arbeit.
auch deshalb wichtig und empfehlenswert, weil
es aufzeigt, dass Fragen um Nachhaltigkeit, ins-
besondere in Bezug auf Gendergerechtigkeit, in
den Erndhrungssystemen nicht als nebenséch-

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



lich oder gar gelost betrachtet werden konnen.
Die zu Beginn von den Herausgeber*innen aufge-
worfene Frage, namlich ob davon ausgegangen
werden kann, «dass Nachhaltigkeit beim Essen
automatisch zu mehr Gendergerechtigkeit fithrt»
(S.1), wird wiederholt negativ beantwortet. Auch
in nachhaltigen Ernihrungssystemen - wie zum
Beispiel in Fair-Trade- und Bio-Lebensmittel-
netzwerken — werden bestehende geschlechter-
differenzierte Verteilungen von Rollen, Arbeit,
Verantwortung und Entscheidungsmacht weni-
ger verdndert als reproduziert. Egal, ob konven-
tionelle globale Agrar-Wertschopfungsketten
oder alternative Lebensmittelnetzwerke, die
einen engeren Kreislauf anstreben, «am Ende ist
kein System automatisch gendergerecht» (s.43),
stellt Annemarie Sancar fest. Gendergerechtig-
keit sollte nicht als Effekt von, sondern vielmehr
als eine grundlegende Voraussetzung fiir nach-
haltige Ernidhrungssysteme verstanden werden.
Diese Problematisierung des Verhiltnisses zwi-
schen Gendergerechtigkeit und nachhaltigen Er-
ndhrungssystemen ist die Kernbotschaft der Bro-
schiire. Die Botschaft ruft nach einem kritischen
Weiterentwickeln dessen, was Nachhaltigkeit in

REZENSIONEN

Ernédhrungssystemen aus feministischer Pers-
pektive bedeuten kann und soll. Leider endet
die Broschiire an diesem Punkt. Auch wenn ver-
stiandlich ist, dass dies ein konkreter Aushand-
lungsprozess ist, der — hoffentlich — durch das
Heft selbst initiiert wird, wire es wiinschenswert,
hierzu mehr zu lesen.

Wie manche Beitridge thematisieren, ge-
schieht heute nachhaltiger Lebensmittelkonsum
hauptsichlich durch den Einkauf von gelabelten
und somit teureren Produkten in Supermérkten.
Aus feministischer Perspektive ist dies problema-
tisch, da die Teilnahme an nachhaltigen Ernéh-
rungssystemen ein Privileg fiir eine Minderheit
mit geniigend Ressourcen ist und zudem be-
stehende gesellschaftliche Ungleichheiten repro-
duziert. Wie konkret konnen Ernédhrungssysteme
so umgestaltet werden, dass diese sowohl fiir in-
volvierte Personen als auch Okosysteme nachhal-
tig sind und allen Menschen Zugang zu nachhal-
tig produzierten Lebensmitteln erméglichen?
Eine Diskussion hierzu ist dringend notig, und
der Einbezug feministischer Argumente ist unab-
dingbar.

Johanna Herrigel

253



	Rezensionen

