
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Artikel: Held*innen und kollektive Handlungsmacht

Autor: Klebs, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julia Klebs

Held innen und kollektive
Handlungsmacht

Vor nicht allzu langer Zeit hatten wir uns schon beinahe damit abgefunden,
in einer Post-Gesellschaft zu leben, in der persönliche Verantwortlichkeiten
und «grosse Erzählungen» an den Rand gedrängt schienen. Nach dem Fall

der Mauer wähnten sich westliche Gesellschaften am Ende der Geschichte

(Fukuyama) und in postheroischen Zeiten (Münkler), in denen institutionell
abgesichertes Aushandeln von Konflikten grössere Einsätze scheinbar
überflüssig machte.

Angesichts der vielfältigen gegenwärtigen Problem- und Konfliktlagen
haben sich die Vorzeichen aber grundlegend verändert. Heute gehört es

beinahe zur salonfähigen Kritik, dass statt Post-Gesellschaften
«marktkonforme Demokratien» bestehen, die dem Kapitalismus inklusive Ausbeutung

von Mensch, Natur und Globalem Süden den Boden bereiten. Damit ist
auch das Begehren nach grossen Veränderungen auf die politische Agenda

zurückgekehrt und eine längst vergessen geglaubte Figur - der Held und die

Heldin - feiert ihr Comeback. Die Schriftstellerin Jagoda Marinic schreibt

unter dem Titel SHEROES «Neue Held innen braucht das Land», das Schü-

ler'innenmagazin QUINT titelt «Hel d' innen» und bildet neben Superman
die von den Taliban angegriffene, pakistanische Aktivistin und
Friedensnobelpreisträgerin Malala Yousafzai ab, der Philosoph Dieter Thomä
plädiert «für einen zeitgemässen Heroismus» (Thomä 2019), das Schauspielhaus
Zürich widmete dem Thema «Heidinnen» im Dezember 2019 einen
Abend - die Liste liesse sich verlängern, und Greta Thunberg und Carola

Rackete wurden noch nicht einmal erwähnt. Auffällig daran ist, dass viele

der neuen Heidünnen weiblich sind.

Im folgenden Artikel wird auf der Grundlage einiger kulturgeschichtlich

wirkmächtiger Figuren nach dem Potenzial des neuen Held,linnen-

SCHWERPUNKT 133



begriffs gefragt. Ist er, wie die Soziologin Cornelia Koppetsch in der «Sternstunde

Philosophie» des Schweizer Fernsehens argumentiert, ungeeignet,
um die strukturell komplexen, zeitgenössischen Herausforderungen zu
adressieren? Krankt er daran, dass «die Selbstverortung der Frau [...] erst dann

beginnen kann, wenn wir alle männlichen Rollen einmal durchgespielt
haben?» (Marinic 2019,95) Oder zeugt er von einem Aufbruch, der einer kritischen
Reflexion würdig ist?

Man soll sagen, ich lebte zu Zeiten Achilles'

Wolfgang Petersens Troja-Verfilmung von 2004 zoomt auf den auf dem
Scheiterhaufen liegenden, im Zweikampf gefallenen Achill (Brad Pitt) und
endet mit den Worten: «Man soll sagen, ich ging meinen Weg mit Giganten.
Menschen vergehen [...] doch diese Namen vergehen nie. [...] Man soll sagen,
ich lebte zu Zeiten Achilles'.» Dem Halbgott prophezeite seine Mutter einst,
dass er entweder ein glückliches Alter erreichen und eine Familie gründen
oder aber in den Krieg ziehen und «unvergänglichen Ruhm» (Homer 1975,149)

ernten werde. Wofür sich Achill entscheidet, steht ausser Frage - er
entstammt einer archaischen Gesellschaft, in der überlegene Formen der

Kampfführung und der dem Adel vorbehaltene Waffenbesitz gesellschaftliche

Vormachtstellung etablierten und sicherten (Alföldy 2011,22-23). Dieser
Gesellschaft entstammt auch der Topos, gemäss dem der Mann neben anderen

wichtigen und grossen Taten Wissen zur Welt bringe und sich damit
einen unsterblich machenden, ins kulturelle Gedächtnis eingehenden
Namen erschaffe (Ovid 2010,867).

Achill reflektiert mit seinem Wunsch nach ewigem Ruhm aber nicht
nur eine längst vergangene Gesellschaftsordnung, er stellt auch den Prototyp

jenes Helden dar, der sich während Jahrhunderten durch die europäische

Literatur und Kunst zieht - durchaus auch in komplexer, gebrochener
oder schwacher und zweifelnder Form. Zum vorherrschenden Bild des

Helden haben sich jedoch nicht die Komplexitäten verdichtet, sondern die

Attribute eines Mannes, der sich auf den Feldern von Kampf und Krieg
bewegt und sich durch Unerschrockenheit, grenzüberschreitende und gewalt-

förmige Taten auszeichnet. Erst die Moderne mit ihren ausdifferenzierten

(Re-)Produktionsverhältnissen setzt diesem ursprünglich dem Adel
entstammenden Heldentypus zu, ohne ihn jedoch ganz von der Leinwand und

aus den Büchern zu vertreiben. Im Zwanzigsten Jahrhundert befindet sich

die Heldenverehrung während der beiden Weltkriege noch einmal auf einem

Höhepunkt, den nicht zuletzt die Schriftsteller aus sicherer Distanz zur

134 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



Gefahr ideologisch befeuern (Honold 2017). Wobei die (prä-)faschistische
Heldenverehrung in diametraler, um nicht zu sagen kompensatorischer
Opposition zum realen Kriegsgeschehen steht, das weniger von individuellen

«Heldentaten», sondern vielmehr von Materialschlachten, moderner

Kriegsführung (Thomä 2019,43) und in die Hunderte von Millionen gehenden

Opferzahlen geprägt war. An diese Begeisterung für «starke» Männer und
ihre vermeintlich grossen Taten knüpfen auch zeitgenössische Reaktionäre

an, wie etwa diverse Gegenreaktionen auf weibliche Emanzipationsbewegungen

zeigen. Zu beobachten sind sie unter anderem in misogyn-neurech-
ten Internetforen, in denen unter Rückgriff auf griechische und lateinische
Texte belegt werden soll, dass ein an der Antike orientiertes, «heldenhaftes»

Männlichkeitsmodell dem gegenwärtigen, «verweichlichten» überlegen sei

(Zuckerberg 2018). Selbstredend handelt es sich dabei in den wenigsten Fällen

um das Ergebnis eines Altphilologiestudiums, sondern um die ideologische
Instrumentalisierung vielschichtiger literarischer Texte. Aus dieser Perspektive

soll das Rad zurückgedreht werden, indem man sich auf den oben
beschriebenen Heldentypus beruft und Männlichkeitsformen verklärt, deren

Zeit abgelaufen ist.

Weibliche Heldinnen: Geschichten von Stimmverlust
und Opfermut
Wenn es weibliches Handeln, ganz zu schweigen von unsterblich machender

Autorinnenschaft, eher schwer hatte in der westlichen Kulturgeschichte,
so gilt dies umso mehr für weibliche Heldinnen. Das Heldentum ist nämlich
in zwei Felder gegliedert, die entlang der binären Geschlechterdifferenz
verlaufen und unterschiedliche Massstäbe an den Helden und die Heldin
anlegen. Letztere bewegt sich klassischerweise eher nicht auf dem Feld von
Kampfund Krieg (Schluchter 2013). Laut Duden zeichnet die Heldin aus, dass sie

eine «tapfere, opfermütige Frau ist» (Duden online). Zwar kommt auch ihr
Profil nicht ohne die heroische Tat aus, deren Gewalt richtet sich aber nicht
nach aussen, sondern letztlich gegen die Figur selbst. Antigone, die antike

Neinsagerin, die sich dem Befehl des Königs widersetzt, bezahlt mit dem

(nicht auf Unsterblichkeit zielenden) Tod für ihren Einsatz - und wird zu
einer der vielen toten Frauen, deren Leichen die Theaterbühnen pflastern.
Eine aus Theaterinteressierten und Schauspielerinnen des Theaters Basel

zusammengesetzte Gruppe erinnerte ihrer am Frauen*streik mit einer
Performance: Reglos und mit Namensschildern versehen, standen sie da,

Verginia, Emilia Galotti, Ophelia - und wie sie alle heissen.

SCHWERPUNKT 135



Mindestens so interessant wie die Heldinnen selbst ist allerdings ihre

Rezeptionsgeschichte, beziehungsweise welche Aspekte im literarischen
Spiel von Versionen, Varianten und Interpretationen weitergetragen werden.
Dies soll kurz am Beispiel von Philomela, einer mythischen Königstochter
aus Athen, skizziert werden. Philomela wird von Tereus, einem kaukasischen

König, entfuhrt, in einen Stall verschleppt, vergewaltigt und festgehalten.

Die Entführte droht jedoch, die Tat öffentlich zu machen, woraufhin
Tereus ihr die Zunge abschneidet und sein Opfer sprachlos macht. Philomela
findet jedoch eine andere Sprache. Sie lässt ihrer Schwester Procne, Tereus'

Ehefrau, gewebte Zeichen zukommen und die beiden Schwestern üben
Rache. Sie töten Itys, den gemeinsamen Sohn von Tereus und Procne - gleichsam

den «Stammhalter», kochen ihn und setzen ihn dem Tereus zur Speise

vor (Ovid 2010,318-337). Das Ende der Geschichte weicht vom Script des schamvollen

Verschweigens einer Vergewaltigung offensichtlich ab (Klebs 2019,52-57),

wird in den zahlreichen Adaptionen des Mythos jedoch meist weggelassen

(Behmenburg 2009). Ins kulturelle Gedächtnis geht stattdessen der Topos von
der sprachlosen - das lateinische «lingua» heisst Zunge oder Sprache -,
vergewaltigten Frau ein, und das ist kein Zufall, sondern entspricht der sozial

(immer wieder) erwünschten weiblichen Passivität.

In den Geschichten von Heldinnen stehen nicht Ruhm, Ehre oder
unsterblich machende Worte und Taten im Zentrum. An ihnen wurde
vielmehr über lange Zeit ein Wertekatalog patriarchaler Weiblichkeit verhandelt,

der noch immer nachwirkt. Selbst in der gegen patriarchale Gewalt

gerichteten #metoo-Bewegung, die auf den weiblichen Opferstatus fokus-

sierte (Fiasspöhler 2018) - im Unterschied zu kulturellen Festschreibungen wie
der obigen jedoch, um diesen hinter sich zu lassen. Dass andere Möglichkeiten

-jenseits von (weiblich konnotiertem) Opfermut, (männlich
konnotierter) «Grösse» und heroischem Kampf - immer schon denkbar waren,
spricht indirekt indessen bereits Antigone aus. Darauf angesprochen, dass

es etwas Grosses sei, berühmt und wie eine Göttin in den Tod zu gehen, fühlt
sie sich verspottet und weist damit das tradierte heroische Modell zurück
(Sophokles 2015,69).

Neue Held innen
Es ist eine Binsenweisheit, dass bestimmte kulturgeschichtliche Figuren
während bestimmter historischer Konstellationen verschwinden, um unter
veränderten Vorzeichen wieder aufzutauchen. Die gegenwärtige Konjunktur

des Held'innenbegriffs erstaunt daher nicht, treten symbolhafte, tatkräf-

136 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



tige Figuren doch nicht zum ersten Mal während Umbruchs- und Krisenzeiten

in den Vordergrund. «So maskierte sich Luther als Apostel Paulus, die

Revolution von 1789-1814 drapierte sich abwechselnd als römische Republik
und als römisches Kaisertum.» (Marx 2018,560) Nicht zuletzt berief sich diese

Revolution auch auf Herakles, eine weitere entschlossenes Handeln
symbolisierende, antike Heldenfigur fihomä 2019,164).

Gegenwärtig sind indessen interessante Umdeutungen zu beobachten,
welche die bei Marx anklingende Lächerlichkeit der heroischen Maskierung
unterlaufen und aus der Sackgasse der «grossen», den strukturellen
Problemlagen nicht angemessenen Einzelfiguren herausführen. So erteilt etwa
Andrea Marti in ihrem QUINT-Artikel der Erinnerung an «einzelne Personen»

und «sagenhafte Helden» eine Abfuhr und fordert stattdessen eine

Erinnerungskultur, die auf die «kleinen Schicksale» fokussiert. Auch Jagoda
Marinic bezeichnet SHEROES als diejenigen vielen Frauen, die «einen

Kampf hinter sich haben», als «Mutige, die vorangehen» und ihre Geschichten

von Verletzbarkeit und Leid erzählen, um «die herrschenden Strukturen

zu verändern» (Marinic 2019,16,71 u. 82).1 Die Liste lässt sich verlängern mit Aktionen

aus sozialen Bewegungen, die einen neu akzentuierten Held'innen-

begriff als Referenzrahmen aufrufen. So stand «Be a hero» auf dem T-Shirt

von Ana Maria Archila, als sie gegen Jeff Kavanaughs Wahl zum Richter im
amerikanischen Supreme Court protestierte (Thomä 2019,227), und auch

Mobilisierungen zum Krieg gegen die demokratischen Selbstverwaltungsstrukturen

in Nordostsyrien werden von heroisch inszenierten, namenlosen

Frauenportraits begleitet. In Rojava selbst hat sich eine Kultur etabliert, die

gefallene Kämpferünnen als «Çehîd» (kurdisch für Gefallene) erinnert und
ehrt. Etwa die im Kampf gegen den IS gefallene (von westlichen Medien

aufgrund ihres Aussehens als kurdische AngelinaJolie inszenierte)2 Asia Ramadan

Antar, die für viele andere steht. Allerdings sind auch die §ehid keine

traditionell heldenhaften Figuren, die durch grosse Taten hervorstechen.
Sie sind vielmehr Teil einer kollektiven Erinnerungskultur und gelten als

Ausdruck höchsten Widerstands, der «über das eigene, zeitlich begrenzte
Leben» (Federici 2019,49) hinausreicht und die Verstorbenen in den Kampf der

Lebenden integriert.

Heldinnenkorrektur
Im Fall der oben erwähnten sozialen Bewegungen ist offensichtlich, dass

Einzelne Überzeugungen zum Ausdruck bringen, die sich aufgrund
verschlechternder Umstände über längere Zeit in breiten Bevölkerungsteilen

SCHWERPUNKT 137



herausgebildet haben. Es spricht daher einiges dafür, die Umdeutung der

«grossen» Heldenfiguren hin zu vielen kleinen Heidünnen mit Bertolt Brecht
als produktive Korrektur alter Symbole zu verstehen (Brecht 1997, 338-341).

Solche Korrekturen benötigen die Sprache und die Figuren der Tradition,

interpretieren diese aber an entscheidenden Stellen um. Brecht setzt diese

Programmatik etwa im Stück Das Leben des Galileo Galilei um. Der von der

Inquisition angeklagte Wissenschaftler Galilei setzt sich darin mit seinem

berühmten Ausspruch «Unglücklich das Land, das Helden nötig hat» (Brecht

1970, 295) deutlich vom individuellen Helden der Vorzeit ab. Im nächsten

Augenblick propagiert er aber eine - individuellen und kollektiven Einsatz

fordernde - Wissenschaft, die sich an die Seite der «römischen Hausfrau»

stellt und den «Völkern» nicht nur die «Bewegungen der Himmelskörper»
verständlich macht, sondern auch «die Bewegungen ihrer Herrscher» (ebd.,

304-305). Gerade der Bruch mit alten Heldenbildern verdeutlicht, dass dies

ein kollektives Programm ist, das von vielen Seiten getragen wird. Auch

Peter Weiss arbeitet in der Ästhetik des Widerstands auf ähnliche Art und
Weise mit einer Symbolik der Leerstelle: Seine Protagonisten stehen vor
dem Berliner Pergamonfries, der den Kampf zwischen Göttern und Giganten

abbildet, und deuten ihn als ursprünglich-mythologischen Klassenkampf.

Auf dem Fries bleibt jedoch eine Stelle leer: Herakles - der von den

französischen Revolutionären verehrte Held - fehlt und verweist darauf,
dass die Protagonisten an seine Stelle treten werden (Weiss 2005,14). Ein
ähnliches Verständnis von horizontaler Führung lässt sich auch beim Frau-

en*streik und der Klimabewegung beobachten, die zum Beispiel Greta

Thunberg - anders als die meisten Medien - nicht auf ein Podest stellt. Die

Aktivistinnen verstehen ihren Beitrag zwar als wichtigen und inspirierenden

Teil eines grösseren Kampfes, halten die öffentlich bekannten Gesichter

der Bewegung jedoch keineswegs für Ikonen, die der Kritik entzogen wären.
So wurde Greta Thunberg etwa die Teilnahme am World Economic Forum
(WEF) vorgehalten, da sie dort lediglich als Feigenblatt diene, das die Funktion

des Podiums als Drehscheibe für sozial- und klimaschädliche
Hinterzimmergeschäfte verdecke (bfs 2020).

Einige Einwände gegen das Held*innenkonzept bleiben jedoch trotz
Korrektur bestehen und wer den Begriff gebraucht, tut gut daran, sie zu
reflektieren. So beinhalten Einzelfiguren immer die Gefahr, die Notwendigkeit

grundsätzlicher Demokratisierung der Verhältnisse mit ihrer
«Retterqualität» kompensatorisch zu verdecken. Zudem neigen von den boulevar-
disierten, personalisierenden Medien emporgehobene Personen zweifellos

dazu, verehrt werden zu wollen, und auch in linken Bewegungen finden sich

138 WIDERSPRUCH 74/20 - FR AU EN'STREIKEN



genügend Menschen, die der von charismatischen Persönlichkeiten
ausgehenden Verführung nur zu gerne erliegen. Die darin liegende Problematik
der Verantwortungsabgabe hat schon viel Schaden - von undemokratischen

Diskussionskulturen bis zur Vernichtung des politischen Gegners

- angerichtet und macht die Emanzipationsanliegen linker Politik
nicht glaubwürdiger. Dennoch, zwischen einem autoritären Personenkult
und einem korrigierten Held'innenbegriff liegt nicht nur der oben beschriebene

Fokus auf «heldsinnenhafte» Handlungen «von unten», sondern
mittlerweile auch eine differenzierte Vergangenheitsbewältigung. Neben

Autorinnen wie Peter Weiss oder in jüngerer Zeit die Gruppe INEX, die das

sozialistische Projekt bei aller Kritik nicht preisgeben, bieten nicht zuletzt
feministische Theorien Ansatzpunkte, um vermeintliche Allwissenheit zu
dekonstruieren. Zu ihren Grundsätzen gehört es, die Bedingungen und

Voraussetzungen des eigenen Wissens und Handelns zu hinterfragen und
damit (selbst-)kritisch gegenüber Machtverhältnissen zu bleiben.

Eingedenk aller Vorbehalte - sei es die in der Kulturgeschichte verankerte

Geschlechteranordnung des heroischen Konzeptes oder die berechtigte

Skepsis gegenüber Überhöhungen einzelner Personen - wird indessen

abschliessend dafür argumentiert, das Potenzial des gegenwärtigen Held*in-

nenbegriffs nicht zu unterschätzen. Zur Zeit steht er für eine Bedeutungserweiterung

von der heroischen Einzelperson zur mutigen Aktivistin und
überschreitet im Zuge des feministischen Aufbruchs auch das überlieferte

Geschlechterframing. Er insistiert auf der Notwendigkeit zu handeln und
stellt dieses Handeln in einen breiteren Kontext - denjenigen von
Einzelpersonen, die als Katalysatoren wirken, und von kollektiven Handlungen,
die überkommene Verhältnisse in Bewegung setzen sollen. Damit kann er
nicht zuletzt helfen, sich gegen den rauen Wind zu wappnen, der einem in
Umbruchsphasen entgegenweht.

Anmerkungen

i Inkonsequenterweise setzt der Essay dann
aber doch an vereinzelten Stellen aufFrauen
in Vorstandsetagen wie Michelle Obama,
Angela Merkel oder Superwoman als Vorbilder.

Dies tappt in die Falle, die Geschichte

individueller Heldinnen weiterzuschreiben,
indem deren einstiger Opferstatus in ein
klassenblindes Gegenteil verkehrt wird.

2 Zur Orientalisierung solcher Bilder siehe
den Beitrag von Münewer Azizoglu-Bazan
in diesem Band.

SCHWERPUNKT 139



Literatur
Alföldy, Géza, 2011: Römische Sozialgeschichte.

Stuttgart
Behmenburg, Lena, 2009: Philomela. Metamorphosen

eines Mythos in der deutschen und
französischen Literatur des Mittelalters.
Berlin

BFS (Bewegung für den Sozialismus), 2020:
WEF. Open Letter to Greta Thunberg and an
Invitation to the Other Davos. Sozialismus.
ch/artikel/2020/wef-open-letter-to-greta-
thunberg-and-an-invitation-to-the-other-
davos/ (Abfrage 3.2.2020)

Brecht, Bertolt, 1970: Brecht. Ein Lesebuch für
unsere Zeit. Berlin

Brecht, Bertolt, 1997: Werke. Grosse kommentierte

Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg.
v. Werner Hecht (u. a.), Bd. 19. Berlin

Duden online, www.duden.de/
rechtschreibung/Heldin (Abfrage 4.12.2019)

Federici, Silvia, 2019: Erinnerungen an den
Widerstand, von der Hexenverfolgung bis
zum Altermondialismus. In: Jeffries, Fiona:
Wir haben nichts zu verlieren ausser unserer
Angst. Zürich

Flasspöhler, Svenja, 2018: Die potente Frau. Für
eine neue Weiblichkeit. Berlin

Homer, 1975: Ilias. Neue Übertragung von Wolfgang

Schadewaldt. Frankfurt a. M.

Honold, Alexander, 2015: Einsatz der Dichtung.
Literatur im Zeichen des Ersten Weltkriegs.
Berlin

Klebs, Julia, 2019: Der Raub der Proserpina.
Kultur- und Geschlechtergeschichte einer
mythischen Figur. Berlin

Sternstunde Philosophie, 20.10.2019: Brauchen
wir neue Helden? Mit Cornelia Koppetsch
und Dieter Thomä. www.youtube.com/
watch?v=0ka8FLwXaMc (Abfrage 3.3.2020)

Marinic, Jagoda, 2019: SHEROES. Neue Heldinnen

braucht das Land. Frankfurt a. M.

Marti, Andrea, 2019: Das Lied von Theresien-
stadt. In: QUINT. Das Schülermagazin, 10.

Ausgabe, 4-5
Marx, Karl, 2018: Kritik des Kapitalismus.

Schriften zur Philosophie, Ökonomie, Politik
und Soziologie, hg. von Florian Butollo u.
Oliver Nachtwey. Berlin

Ovid, 2010: Metamorphosen, übers, u. hg. v.

Michael von Albrecht. Stuttgart
Petersen, Wolfgang (Regie), 2004: Troja (Film)

Schluchter, Veronika, 2013: Textherrschaft. Zur
Konstruktion von Opfer-, Heldinnen- und
Täterinnenbildern in Literatur und Film.
Würzburg

Sophokles, 2015: Antigone, übers, u. hg. von
Norbert Zink. Stuttgart

Thomä, Dieter, 2019: Warum Demokratien Helden

brauchen. Plädoyer für einen zeitgemäs-
sen Heroismus. Berlin

Weiss, Peter, 2005: Die Ästhetik des
Widerstands. Roman. Frankfurt a. M.

Zuckerberg, Donna, 2018: Not All Dead White
Men. Classics and Misogyny in the Digital
Age. Cambridge

140 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN


	Held*innen und kollektive Handlungsmacht

