Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Artikel: Held*innen und kollektive Handlungsmacht
Autor: Klebs, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Julia Klebs

Held*innen und kollektive
Handlungsmacht

Vor nicht allzu langer Zeit hatten wir uns schon beinahe damit abgefunden,
in einer Post-Gesellschaft zu leben, in der personliche Verantwortlichkeiten
und «grosse Erzédhlungen» an den Rand gedréangt schienen. Nach dem Fall
der Mauer wihnten sich westliche Gesellschaften am Ende der Geschichte
(Fukuyama) und in postheroischen Zeiten (Miinkler), in denen institutionell ab-
gesichertes Aushandeln von Konflikten grossere Einsdtze scheinbar tiber-
fliissig machte.

Angesichts der vielfiltigen gegenwirtigen Problem- und Konfliktlagen
haben sich die Vorzeichen aber grundlegend verandert. Heute gehort es
beinahe zur salonfidhigen Kritik, dass statt Post-Gesellschaften «markt-
konforme Demokratien» bestehen, die dem Kapitalismus inklusive Ausbeu-
tung von Mensch, Natur und Globalem Siiden den Boden bereiten. Damit ist
auch das Begehren nach grossen Veranderungen auf die politische Agenda
zuriickgekehrt und eine lingst vergessen geglaubte Figur — der Held und die
Heldin - feiert ihr Comeback. Die Schriftstellerin Jagoda Marini¢ schreibt
unter dem Titel SHEROES «Neue Held*innen braucht das Land», das Schii-
lersinnenmagazin QUINT titelt «Held*innen» und bildet neben Superman
die von den Taliban angegriffene, pakistanische Aktivistin und Friedens-
nobelpreistragerin Malala Yousafzai ab, der Philosoph Dieter Thomaé pla-
diert «fiir einen zeitgeméssen Heroismus» (Thomi 2019), das Schauspielhaus
Zirich widmete dem Thema «Held*innen» im Dezember 2019 einen
Abend - die Liste liesse sich verldngern, und Greta Thunberg und Carola
Rackete wurden noch nicht einmal erwahnt. Aufféllig daran ist, dass viele
der neuen Held*innen weiblich sind.

Im folgenden Artikel wird auf der Grundlage einiger kulturgeschicht-
lich wirkmaéchtiger Figuren nach dem Potenzial des neuen Held*innen-

SCHWERPUNKT 133



begriffs gefragt. Ist er, wie die Soziologin Cornelia Koppetsch in der «Stern-
stunde Philosophie» des Schweizer Fernsehens argumentiert, ungeeignet,
um die strukturell komplexen, zeitgendssischen Herausforderungen zu ad-
ressieren? Krankt er daran, dass «die Selbstverortung der Frau [...] erst dann
beginnen kann, wenn wir alle mannlichen Rollen einmal durchgespielt ha-
ben?» (Marinié 2019, 95) Oder zeugt er von einem Aufbruch, der einer kritischen
Reflexion wiirdig ist?

Man soll sagen, ich lebte zu Zeiten Achilles’

Wolfgang Petersens Troja-Verfilmung von 2004 zoomt auf den auf dem
Scheiterhaufen liegenden, im Zweikampf gefallenen Achill (Brad Pitt) und
endet mit den Worten: «Man soll sagen, ich ging meinen Weg mit Giganten.
Menschen vergehen [..] doch diese Namen vergehen nie. [...]| Man soll sagen,
ich lebte zu Zeiten Achilles’.» Dem Halbgott prophezeite seine Mutter einst,
dass er entweder ein gliickliches Alter erreichen und eine Familie griinden
oder aber in den Krieg ziehen und «unvergédnglichen Ruhm» (Homer 1975, 149)
ernten werde. Wofiir sich Achill entscheidet, steht ausser Frage - er ent-
stammt einer archaischen Gesellschaft, in der iiberlegene Formen der
Kampffithrung und der dem Adel vorbehaltene Waffenbesitz gesellschaft-
liche Vormachtstellung etablierten und sicherten (Alfsldy 2011, 22-23). Dieser
Gesellschaft entstammt auch der Topos, gemiss dem der Mann neben ande-
ren wichtigen und grossen Taten Wissen zur Welt bringe und sich damit
einen unsterblich machenden, ins kulturelle Gedédchtnis eingehenden
Namen erschaffe (Ovid 2010, 867).

Achill reflektiert mit seinem Wunsch nach ewigem Ruhm aber nicht
nur eine langst vergangene Gesellschaftsordnung, er stellt auch den Proto-
typ jenes Helden dar, der sich wiahrend Jahrhunderten durch die europdi-
sche Literatur und Kunst zieht - durchaus auch in komplexer, gebrochener
oder schwacher und zweifelnder Form. Zum vorherrschenden Bild des
Helden haben sich jedoch nicht die Komplexititen verdichtet, sondern die
Attribute eines Mannes, der sich auf den Feldern von Kampf und Krieg be-
wegt und sich durch Unerschrockenheit, grenziiberschreitende und gewalt-
formige Taten auszeichnet. Erst die Moderne mit ihren ausdifferenzierten
(Re-)Produktionsverhaltnissen setzt diesem urspriinglich dem Adel ent-
stammenden Heldentypus zu, ohne ihn jedoch ganz von der Leinwand und
aus den Biichern zu vertreiben. Im Zwanzigsten Jahrhundert befindet sich
die Heldenverehrung wihrend der beiden Weltkriege noch einmal auf einem
Hohepunkt, den nicht zuletzt die Schriftsteller aus sicherer Distanz zur

134 WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



Gefahr ideologisch befeuern (Honold 2017). Wobei die (pré-)faschistische

Heldenverehrung in diametraler, um nicht zu sagen kompensatorischer
Opposition zum realen Kriegsgeschehen steht, das weniger von individuel-
len «Heldentaten», sondern vielmehr von Materialschlachten, moderner
Kriegsfiihrung (Thoma 2019, 43) und in die Hunderte von Millionen gehenden

Opferzahlen gepriagt war. An diese Begeisterung fiir «starke» Manner und

ihre vermeintlich grossen Taten kniipfen auch zeitgendssische Reaktionéare

an, wie etwa diverse Gegenreaktionen auf weibliche Emanzipationsbewe-
gungen zeigen. Zu beobachten sind sie unter anderem in misogyn-neurech-
ten Internetforen, in denen unter Riickgriff auf griechische und lateinische

Texte belegt werden soll, dass ein an der Antike orientiertes, «heldenhaftes»
Minnlichkeitsmodell dem gegenwirtigen, «verweichlichten» iiberlegen sei

(Zuckerberg 2018). Selbstredend handelt es sich dabei in den wenigsten Féllen

um das Ergebnis eines Altphilologiestudiums, sondern um die ideologische

Instrumentalisierung vielschichtiger literarischer Texte. Aus dieser Perspek-
tive soll das Rad zuriickgedreht werden, indem man sich auf den oben be-
schriebenen Heldentypus beruft und Mannlichkeitsformen verklart, deren

Zeit abgelaufen ist.

Weibliche Heldinnen: Geschichten von Stimmverlust
und Opfermut

Wenn es weibliches Handeln, ganz zu schweigen von unsterblich machen-
der Autorinnenschaft, eher schwer hatte in der westlichen Kulturgeschichte,
so gilt dies umso mehr fiir weibliche Heldinnen. Das Heldentum ist ndmlich
in zwei Felder gegliedert, die entlang der bindren Geschlechterdifferenz ver-
laufen und unterschiedliche Massstdbe an den Helden und die Heldin an-
legen. Letztere bewegt sich klassischerweise eher nicht auf dem Feld von
Kampf und Krieg (Schluchter 2013). Laut Duden zeichnet die Heldin aus, dass sie
eine «tapfere, opfermiitige Frau ist» (Duden online). Zwar kommt auch ihr
Profil nicht ohne die heroische Tat aus, deren Gewalt richtet sich aber nicht
nach aussen, sondern letztlich gegen die Figur selbst. Antigone, die antike
Neinsagerin, die sich dem Befehl des Konigs widersetzt, bezahlt mit dem
(nicht auf Unsterblichkeit zielenden) Tod fiir ihren Einsatz — und wird zu
einer der vielen toten Frauen, deren Leichen die Theaterbiihnen pflastern.
Eine aus Theaterinteressierten und Schauspielerinnen des Theaters Basel
zusammengesetzte Gruppe erinnerte ihrer am Frauen*streik mit einer
Performance: Reglos und mit Namensschildern versehen, standen sie da,
Verginia, Emilia Galotti, Ophelia — und wie sie alle heissen.

SCHWERPUNKT 135



Mindestens so interessant wie die Heldinnen selbst ist allerdings ihre
Rezeptionsgeschichte, beziehungsweise welche Aspekte im literarischen
Spiel von Versionen, Varianten und Interpretationen weitergetragen werden.
Dies soll kurz am Beispiel von Philomela, einer mythischen Konigstochter
aus Athen, skizziert werden. Philomela wird von Tereus, einem kaukasi-
schen Konig, entfiihrt, in einen Stall verschleppt, vergewaltigt und festgehal-
ten. Die Entfiihrte droht jedoch, die Tat 6ffentlich zu machen, woraufhin Te-
reus ihr die Zunge abschneidet und sein Opfer sprachlos macht. Philomela
findet jedoch eine andere Sprache. Sie ldsst ihrer Schwester Procne, Tereus’
Ehefrau, gewebte Zeichen zukommen und die beiden Schwestern iiben Ra-
che. Sie toten Itys, den gemeinsamen Sohn von Tereus und Procne - gleich-
sam den «Stammbhalter», kochen ihn und setzen ihn dem Tereus zur Speise
vor (Ovid 2010, 318-337). Das Ende der Geschichte weicht vom Script des scham-
vollen Verschweigens einer Vergewaltigung offensichtlich ab (Kiebs 2019, 52-57),
wird in den zahlreichen Adaptionen des Mythos jedoch meist weggelassen
(Behmenburg 2009). Ins kulturelle Gedédchtnis geht stattdessen der Topos von
der sprachlosen — das lateinische «lingua» heisst Zunge oder Sprache -, ver-
gewaltigten Frau ein, und das ist kein Zufall, sondern entspricht der sozial
(immer wieder) erwiinschten weiblichen Passivitit.

In den Geschichten von Heldinnen stehen nicht Ruhm, Ehre oder
unsterblich machende Worte und Taten im Zentrum. An ihnen wurde viel-
mehr iiber lange Zeit ein Wertekatalog patriarchaler Weiblichkeit verhan-
delt, der noch immer nachwirkt. Selbst in der gegen patriarchale Gewalt
gerichteten #metoo-Bewegung, die auf den weiblichen Opferstatus fokus-
sierte (Flasspohler 2018) — im Unterschied zu kulturellen Festschreibungen wie
der obigen jedoch, um diesen hinter sich zu lassen. Dass andere Moglich-
keiten - jenseits von (weiblich konnotiertem) Opfermut, (mannlich konno-
tierter) «Grosse» und heroischem Kampf - immer schon denkbar waren,
spricht indirekt indessen bereits Antigone aus. Darauf angesprochen, dass
es etwas Grosses sei, beriihmt und wie eine Gottin in den Tod zu gehen, fiihlt
sie sich verspottet und weist damit das tradierte heroische Modell zuriick

(Sophokles 2015, 69).

Neue Held*innen

Es ist eine Binsenweisheit, dass bestimmte kulturgeschichtliche Figuren
wihrend bestimmter historischer Konstellationen verschwinden, um unter
veranderten Vorzeichen wieder aufzutauchen. Die gegenwirtige Konjunk-
tur des Held*innenbegriffs erstaunt daher nicht, treten symbolhafte, tatkraf-

136 WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



tige Figuren doch nicht zum ersten Mal wiahrend Umbruchs- und Krisen-
zeiten in den Vordergrund. «So maskierte sich Luther als Apostel Paulus, die

Revolution von 1789-1814 drapierte sich abwechselnd als rémische Republik
und als romisches Kaisertum.» (Marx 2018, 560) Nicht zuletzt berief sich diese

Revolution auch auf Herakles, eine weitere entschlossenes Handeln symbo-
lisierende, antike Heldenfigur (Thoma 2019, 164).

Gegenwirtig sind indessen interessante Umdeutungen zu beobachten,
welche die bei Marx anklingende Léacherlichkeit der heroischen Maskierung
unterlaufen und aus der Sackgasse der «grossen», den strukturellen Prob-
lemlagen nicht angemessenen Einzelfiguren herausfiihren. So erteilt etwa
Andrea Marti in ihrem QUINT-Artikel der Erinnerung an «einzelne Perso-
nen» und «sagenhafte Helden» eine Abfuhr und fordert stattdessen eine Er-
innerungskultur, die auf die «kleinen Schicksale» fokussiert. Auch Jagoda
Marini¢ bezeichnet SHEROES als diejenigen vielen Frauen, die «einen
Kampf hinter sich haben», als «Mutige, die vorangehen» und ihre Geschich-
ten von Verletzbarkeit und Leid erzdhlen, um «die herrschenden Strukturen
zu verandern» (Marini¢ 2019, 16, 71u. 82)." Die Liste lasst sich verldngern mit Aktio-
nen aus sozialen Bewegungen, die einen neu akzentuierten Held*innen-
begriff als Referenzrahmen aufrufen. So stand «Be a hero» auf dem T-Shirt
von Ana Maria Archila, als sie gegen Jeff Kavanaughs Wahl zum Richter im
amerikanischen Supreme Court protestierte (Thomi 2019, 227), und auch Mobi-
lisierungen zum Krieg gegen die demokratischen Selbstverwaltungsstruk-
turen in Nordostsyrien werden von heroisch inszenierten, namenlosen
Frauenportraits begleitet. In Rojava selbst hat sich eine Kultur etabliert, die
gefallene Kampfer*innen als «$ehid» (kurdisch fiir Gefallene) erinnert und
ehrt. Etwa die im Kampf gegen den IS gefallene (von westlichen Medien auf-
grund ihres Aussehens als kurdische Angelina Jolie inszenierte)* Asia Rama-
dan Antar, die fiir viele andere steht. Allerdings sind auch die Sehid keine
traditionell heldenhaften Figuren, die durch grosse Taten hervorstechen.
Sie sind vielmehr Teil einer kollektiven Erinnerungskultur und gelten als
Ausdruck héchsten Widerstands, der «iiber das eigene, zeitlich begrenzte
Leben» (Federici 2019, 49) hinausreicht und die Verstorbenen in den Kampf der
Lebenden integriert.

Held*innenkorrektur

Im Fall der oben erwédhnten sozialen Bewegungen ist offensichtlich, dass
Einzelne Uberzeugungen zum Ausdruck bringen, die sich aufgrund ver-
schlechternder Umsténde iiber lingere Zeit in breiten Bevolkerungsteilen

SCHWERPUNKT 137



herausgebildet haben. Es spricht daher einiges dafiir, die Umdeutung der
«grossen» Heldenfiguren hin zu vielen kleinen Held*innen mit Bertolt Brecht
als produktive Korrektur alter Symbole zu verstehen (Brecht 1997, 338-341).
Solche Korrekturen benétigen die Sprache und die Figuren der Tradition,
interpretieren diese aber an entscheidenden Stellen um. Brecht setzt diese
Programmatik etwa im Stiick Das Leben des Galileo Galilei um. Der von der
Inquisition angeklagte Wissenschaftler Galilei setzt sich darin mit seinem
berithmten Ausspruch «Ungliicklich das Land, das Helden nétig hat» (Brecht
1970, 295) deutlich vom individuellen Helden der Vorzeit ab. Im néchsten
Augenblick propagiert er aber eine - individuellen und kollektiven Einsatz
fordernde — Wissenschaft, die sich an die Seite der «rémischen Hausfrau»
stellt und den «Volkern» nicht nur die «Bewegungen der Himmelskorper»
verstdndlich macht, sondern auch «die Bewegungen ihrer Herrscher» (ebd.,
304-305). Gerade der Bruch mit alten Heldenbildern verdeutlicht, dass dies
ein kollektives Programm ist, das von vielen Seiten getragen wird. Auch
Peter Weiss arbeitet in der Asthetik des Widerstands auf dhnliche Art und
Weise mit einer Symbolik der Leerstelle: Seine Protagonisten stehen vor
dem Berliner Pergamonfries, der den Kampf zwischen Goéttern und Gigan-
ten abbildet, und deuten ihn als urspriinglich-mythologischen Klassen-
kampf. Auf dem Fries bleibt jedoch eine Stelle leer: Herakles — der von den
franzosischen Revolutionédren verehrte Held - fehlt und verweist darauf,
dass die Protagonisten an seine Stelle treten werden (Weiss 2005, 14). Ein dhn-
liches Verstindnis von horizontaler Fiihrung lasst sich auch beim Frau-
en*streik und der Klimabewegung beobachten, die zum Beispiel Greta
Thunberg - anders als die meisten Medien — nicht auf ein Podest stellt. Die
Aktivist*innen verstehen ihren Beitrag zwar als wichtigen und inspirieren-
den Teil eines grosseren Kampfes, halten die 6ffentlich bekannten Gesichter
der Bewegung jedoch keineswegs fiir Ikonen, die der Kritik entzogen wéren.
So wurde Greta Thunberg etwa die Teilnahme am World Economic Forum
(WEF) vorgehalten, da sie dort lediglich als Feigenblatt diene, das die Funk-
tion des Podiums als Drehscheibe fiir sozial- und klimaschédliche Hinter-
zimmergeschifte verdecke (BFS 2020).

Einige Einwande gegen das Held*innenkonzept bleiben jedoch trotz
Korrektur bestehen und wer den Begriff gebraucht, tut gut daran, sie zu
reflektieren. So beinhalten Einzelfiguren immer die Gefahr, die Notwendig-
keit grundsitzlicher Demokratisierung der Verhiltnisse mit ihrer «Retter-
qualitat» kompensatorisch zu verdecken. Zudem neigen von den boulevar-
disierten, personalisierenden Medien emporgehobene Personen zweifellos
dazu, verehrt werden zu wollen, und auch in linken Bewegungen finden sich

138 WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



geniigend Menschen, die der von charismatischen Personlichkeiten ausge-
henden Verfithrung nur zu gerne erliegen. Die darin liegende Problematik
der Verantwortungsabgabe hat schon viel Schaden - von undemokrati-
schen Diskussionskulturen bis zur Vernichtung des politischen Geg-
ners - angerichtet und macht die Emanzipationsanliegen linker Politik
nicht glaubwiirdiger. Dennoch, zwischen einem autoritiren Personenkult
und einem korrigierten Held*innenbegriff liegt nicht nur der oben beschrie-
bene Fokus auf «held*innenhafte» Handlungen «von unten», sondern mitt-
lerweile auch eine differenzierte Vergangenheitsbewiltigung. Neben
Autor*innen wie Peter Weiss oder in jiingerer Zeit die Gruppe INEX, die das
sozialistische Projekt bei aller Kritik nicht preisgeben, bieten nicht zuletzt
feministische Theorien Ansatzpunkte, um vermeintliche Allwissenheit zu
dekonstruieren. Zu ihren Grundsitzen gehort es, die Bedingungen und
Voraussetzungen des eigenen Wissens und Handelns zu hinterfragen und
damit (selbst-)kritisch gegeniiber Machtverhaltnissen zu bleiben.

Eingedenk aller Vorbehalte - sei es die in der Kulturgeschichte veran-
kerte Geschlechteranordnung des heroischen Konzeptes oder die berech-
tigte Skepsis gegeniiber Uberh6hungen einzelner Personen - wird indessen
abschliessend dafiir argumentiert, das Potenzial des gegenwartigen Held*in-
nenbegriffs nicht zu unterschétzen. Zur Zeit steht er fiir eine Bedeutungs-
erweiterung von der heroischen Einzelperson zur mutigen Aktivist*in und
tiberschreitet im Zuge des feministischen Aufbruchs auch das iiberlieferte
Geschlechterframing. Er insistiert auf der Notwendigkeit zu handeln und
stellt dieses Handeln in einen breiteren Kontext — denjenigen von Einzel-
personen, die als Katalysatoren wirken, und von kollektiven Handlungen,
die iiberkommene Verhiltnisse in Bewegung setzen sollen. Damit kann er
nicht zuletzt helfen, sich gegen den rauen Wind zu wappnen, der einem in
Umbruchsphasen entgegenweht.

Anmerkungen

1 Inkonsequenterweise setzt der Essay dann individueller Heldinnen weiterzuschreiben,
aber doch an vereinzelten Stellen auf Frauen indem deren einstiger Opferstatus in ein
in Vorstandsetagen wie Michelle Obama, klassenblindes Gegenteil verkehrt wird.

Angela Merkel oder Superwoman als Vorbil-

2 Zur Orientalisierung solcher Bilder siehe
der. Dies tappt in die Falle, die Geschichte £

den Beitrag von Miinevver Azizoglu-Bazan
in diesem Band.

SCHWERPUNKT 139



Literatur

Alf6ldy, Géza, 2011: Romische Sozialgeschichte.
Stuttgart

Behmenburg, Lena, 2009: Philomela. Metamor-
phosen eines Mythos in der deutschen und
franzosischen Literatur des Mittelalters.
Berlin

BFS (Bewegung fiir den Sozialismus), 2020:
WEF. Open Letter to Greta Thunberg and an
Invitation to the Other Davos. sozialismus.
ch/artikel/2020/wef-open-letter-to-greta-
thunberg-and-an-invitation-to-the-other-
davos/ (Abfrage 3.2.2020)

Brecht, Bertolt, 1970: Brecht. Ein Lesebuch fiir
unsere Zeit. Berlin

Brecht, Bertolt, 1997: Werke. Grosse kommen-
tierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg.
v. Werner Hecht (u.a.), Bd.19. Berlin

Duden online. www.duden.de/
rechtschreibung/Heldin (Abfrage 4.12.2019)

Federici, Silvia, 2019: Erinnerungen an den
Widerstand, von der Hexenverfolgung bis
zum Altermondialismus. In: Jeffries, Fiona:
Wir haben nichts zu verlieren ausser unserer
Angst. Ziirich

Flasspohler, Svenja, 2018: Die potente Frau. Fiir
eine neue Weiblichkeit. Berlin

Homer, 1975: Ilias. Neue Ubertragung von Wolf-
gang Schadewaldt. Frankfurt a. M.

Honold, Alexander, 2015: Einsatz der Dichtung,
Literatur im Zeichen des Ersten Weltkriegs.
Berlin

140

Klebs, Julia, 2019: Der Raub der Proserpina.
Kultur- und Geschlechtergeschichte einer
mythischen Figur. Berlin

Sternstunde Philosophie, 20.10.2019: Brauchen
wir neue Helden? Mit Cornelia Koppetsch
und Dieter Thoma. www.youtube.com/
watch?v=0ka8FLwXaMc (Abfrage 3.3.2020)

Marini¢, Jagoda, 2019: SHEROES. Neue Held*in-
nen braucht das Land. Frankfurt a. M.

Marti, Andrea, 2019: Das Lied von Theresien-
stadt. In: QUINT. Das Schiilermagazin, 10.
Ausgabe, 4-5

Marx, Karl, 2018: Kritik des Kapitalismus.
Schriften zur Philosophie, Okonomie, Politik
und Soziologie, hg. von Florian Butollo u.
Oliver Nachtwey. Berlin

Ovid, 2010: Metamorphosen, iibers. u. hg. v.
Michael von Albrecht. Stuttgart

Petersen, Wolfgang (Regie), 2004: Troja (Film)
Schluchter, Veronika, 2013: Textherrschaft. Zur
Konstruktion von Opfer-, Heldinnen- und

Titerinnenbildern in Literatur und Film.
Wiirzburg

Sophokles, 2015: Antigone, iibers. u. hg. von
Norbert Zink. Stuttgart

Thoma, Dieter, 2019: Warum Demokratien Hel-
den brauchen. Pladoyer fiir einen zeitgemas-
sen Heroismus. Berlin

Weiss, Peter, 2005: Die Asthetik des Wider-
stands. Roman. Frankfurt a. M.

Zuckerberg, Donna, 2018: Not All Dead White
Men. Classics and Misogyny in the Digital
Age. Cambridge

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



	Held*innen und kollektive Handlungsmacht

