
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Artikel: Kurdische Ermächtigung in der Diaspora : Geschichte der kurdischen
Frauenbewegung in Deutschland

Autor: Azizolu-Bazan, Münevver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Münewer Azizoglu-Bazan

Kurdische Ermächtigung
in der Diaspora"
Geschichte der kurdischen Frauenbewegung
in Deutschland

Kurd*innen sind die grösste staatenlose Diaspora der Welt.1 Sie entwickeln
transnationale Netzwerke, etablieren Interessengruppen und mobilisieren

gegen die Unterdrückung in den jeweiligen Herkunftsländern Türkei, Syrien,
Iran und Irak (Baser 2017). Die kurdische Frauenbewegung2 hat sich parallel
zum «letzten» kurdischen Widerstand (1978)3 entwickelt und innerhalb von
dreissigJahren zu einer transnationalen Bewegung etabliert.

Ethnische Unterdrückung und Verfolgung durch Nationalstaaten

beziehungsweise Pflege der eigenen kulturellen Identität sind für Kurd innen

Hauptmotive für die politische Mobilisierung und Aufrechterhaltung des

national motivierten Aktivismus. Leider versiegten die Gründe, auf die

Strasse zu gehen, in den letztenJahrzehnten nie und der politische Kampf in
den kurdischen Städten sprach vor Ort wie in der Diaspora zunehmend
auch Frauen an.4

Erste autonome Organisierung
Die erste autonome kurdische Frauenorganisation YJWK (Yekitiya Jinên

Welatparêzên Kurdistan - Union der patriotischen Frauen aus Kurdistan)
wurde 1987 in Hannover gegründet. An der Gründungsfeier nahmen mehrere

hundert Frauen teil. Ein wichtiger Beweggrund für die Teilnahme war
der in Kurdistan geführte «nationale Unabhängigkeitskrieg», der auch

a Dieser Artikel basiert aufempirischen Daten für Münewer Azizoglu-Bazans Doktorarbeit
(in Arbeit) Analysen zum Beitrag der kurdischen Frauenbewegungfür das Empowerment von
(kurdischen) Frauen - untersucht am BeispielderEntwicklung der kurdischen Frauenbewegung
in der deutschen Diaspora und ihrerAuseinandersetzungmit dem «westlichen Feminismus».

SCHWERPUNKT 99



Kurd*innen im Exil sehr beschäftigte. Organisiert wurde die Veranstaltung
von Sympathisantinnen und Kaderfrauen der PKK (Partiya Karkerên
Kurdistan - Arbeiterpartei Kurdistans) mit dem Ziel, in der Diaspora lebende

kurdische Frauen für die «nationale Befreiungsbewegung» zu gewinnen.
Eine Aktivistin, die damals siebzehn Jahre alt war, erinnert sich an die

Gründungsfeierlichkeiten: «Meine Mama hat mich und meine Geschwister [...]

mitgenommen. Es waren nur Frauen im Raum. Die Veranstaltung wurde

von den Genossinnen Gurbet,5 Sozdar und Xanê geleitet. Alle drei hatten
einen sehr ernsten Gesichtsausdruck. Sie lächelten nicht, verhielten sich

sehr militärisch und männlich. Dieses <männliche> Auftreten von Frauen

hat mich damals sehr empört. Ich erinnere ganz genau, wie ich danach zu
meinem Vater, der von diesen Frauen sehr beeindruckt war, gesagt habe,

dass ich kein Mann, sondern eine Feministin werden möchte. [...] Aber wenn
ich zurückblicke, weiss ich, dass Frauen damals nur so Anerkennung finden
konnten. Mit <weiblichen> Attributen hätten sie weder in der patriarchal
geprägten kurdischen Gesellschaft noch in der Bewegung Akzeptanz für
ihre politische/militärische Identität finden können.» Dieser durch «männliches

Verhalten» erkämpfte Raum wurde erst viel später zur Entwicklung
eigener Frauenperspektiven genutzt.

Die Veranstaltungsteilnehmerinnen repräsentierten die ganze Bandbreite

kurdischer Frauen im Exil: Es kamen Ezidinnen, die zusammen mit
ihren Familien nach dem Militärputsch 1980 aus der Türkei in die Flucht
getrieben wurden; politisch-linksaktivistische kurdische, nicht-kurdische und
alevitische Frauen, die ebenfalls nach dem Putsch fliehen mussten; kurdische

Frauen, die als Arbeitsmigrantinnen seit den i97oer-Jahren mit ihren
Ehemännern nach Deutschland gekommen waren. Anders als bei der

gleichzeitigen Mobilisierung von Frauen in Kurdistan, die insbesondere

Frauen aus einfachen Verhältnissen ansprach, kamen in der Diaspora
Frauen unterschiedlicher Schichten zusammen. Dies, weil die Frauen
anders als in der Türkei oder in Kurdistan hier ihre religiöse Zugehörigkeit
öffentlich ausdrücken konnten, aber auch weil sie sich über gemeinsame

Unterdrückungserfahrungen verbunden fühlten. Historisch betrachtet

gründet der Erfolg der kurdischen Bewegung in der Diaspora genau in
diesem Zusammenbringen diverser gesellschaftlicher Gruppierungen unter
dem Dach des «Kurdisch-Seins».

Der Krieg, die Assimilierung und Verfolgung von Kurd innen, wie auch

der sich daraus entwickelnde Widerstand vermochte aber nicht nur
Kurd innen zu mobilisieren. Ab Beginn der iggoer-Jahre solidarisierte sich

ein breites Spektrum an Deutschen mit der Bewegung. Eine deutsche Akti-

100 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



vistin, die seit 1994 in der kurdischen Frauenbewegung aktiv ist, erzählt von
ihrer Bewunderung für die aktive Beteiligung von kurdischen Frauen an

Demonstrationen: «Die Frauen sprangen mit ihren Kinderwagen aus dem

Bus und haben gleich angefangen, Parolen zu rufen, und mir stand der

Mund offen. Ich habe gespürt, da ist eine ganze Gesellschaft, ein ganzes Volk
involviert.» Auf ähnliche Weise berichtet eine junge kurdische Frau, die

damals vierzehn Jahre alt war, wie sie 1993 mit ihrer Schwägerin ohne
Erlaubnis ihres Bruders an einer Demo in Bonn teilnahm: «Natürlich wusste

ich, dass wir dafür einen Preis bezahlen mussten und zu Hause ein Streit auf

uns wartete. Aber wir haben das in Kauf genommen. Allen Hindernissen

zum Trotz sind wir zur Demo gegangen.» Die Demonstration war alles
andere als friedlich. Es kam zu Auseinandersetzungen mit Sicherheitskräften

und die Demo wurde gewaltsam aufgelöst. Zu Hause angekommen, bekam

ihre Schwägerin von ihrem Ehemann noch eine Ohrfeige. Ihre Mitgliedschaft

in der Bewegung beschreibt die Aktivistin heute als Reaktion auf
diese zwei Gesichter der Gewalt: die staatliche und die patriarchale.

Sozdar Avesta, die als junge ezidische Frau Anfang der ig8oer-Jahre mit
ihrer Familie ins Ausland floh, nachdem ihr Heimatdorf zerstört worden

war, und die sich 1987 der PKK anschloss, erzählt von ihren Bemühungen zur

Organisierung von Frauen in Europa: «Heval Mizgîn (Genossin Mizgîn) und

ich diskutierten, wie man die kurdischen Frauen erreichen könnte. Wir
kannten kaum eine Familie. So entstand die Idee, als Händlerinnen aufzutreten

und Töpfe und Pfannen zu verkaufen. Wir nahmen das Telefonbuch

und begannen, nach türkischen Namen zu suchen. Wir stellten uns als

Verkäuferinnen vor und fingen an, Familien zu besuchen. Im direkten Gespräch

spürten wir sofort, ob es sich um türkische oder kurdische Familien
handelte oder ob sie der türkisch links-sozialistischen Tradition angehören. So

haben wir damals Frauen und Familien organisiert.» Auch dieses Vorgehen

war damals nicht feministisch motiviert, sondern der einzige Weg, Akzeptanz

und neue Mitglieder gewinnen zu können. Männliche Mitglieder der

Bewegung hingegen durften kurdische Häuser nicht betreten, weil die Familien

streng patriarchal und konservativ geprägt waren. Erst als weibliche

Mitglieder kamen, öffneten die Familien ihre Türen. Inhaltlich dienten diese

Hausbesuche primär organisatorischen Zwecken und der Mobilisierung,
die grundsätzlich an beide Geschlechter gerichtet waren: «Dass wir damit
auch Frauen erreichten, war ein willkommener Nebeneffekt.» Denn Frauen

beteiligten sich im Wohnzimmer durchaus an politischen Debatten, die

sonst nur unter Männern geführt wurden. Wenn auch nicht ideologisch,
sondern eher pragmatisch, war dieses Vorgehen ein erster Bruch mit

SCHWERPUNKT 101



patriarchalen Beziehungen und kann folglich als Infragestellung der
Geschlechter- und Machtverhältnisse betrachtet werden.

Später nutzten die Aktivistinnen den vertrauten Raum auch gezielt,

um familiäre Probleme anzusprechen und aus der Frauenperspektive
Lösungen zu suchen. In der Diaspora griffen patriarchale und migrationsspezifische

Aspekte der Unterdrückung ineinander. So etwa Gewalt in der

Familie, Zwangsheirat, Fremdgehen, Suchtspiele, Alkohol et cetera. Die

Organisierung ermöglichte es Frauen, sich auch ausserhalb des Hauses zu
treffen, zu reden und andere kurdische Frauen ausserhalb ihrer Umgebung
kennenzulernen.

Während nicht-kurdische Aktivistinnen insbesondere die Dominanz

von Männern in den kurdischen Vereinen, die sexistische Rollenverteilung
und die den Frauen zugewiesene Verantwortung in der Küche in den frühen
Zeiten der Bewegung vehement kritisierten, problematisierten kurdische
Aktivistinnen insbesondere männliche Ignoranz gegenüber Leistungen von
Frauen, den Ausschluss von Frauen aus Entscheidungsstrukturen und die

Einschränkung des Rederechts. Die Mobilisierung von Frauen im Interesse

der nationalen Unabhängigkeit und die dadurch gewonnene Sichtbarkeit
erforderte eine radikale Haltung von Frauen in den kurdischen
Organisationsstrukturen. Aktivistinnen kämpften gemeinsam gegen geschlechtsspezifische

Unterdrückung in den inneren Strukturen, wo auch körperliche und
verbale Gewalt gegen Frauen ausgeübt wurde. In diesem Sinne veranlasste

die Mobilisierung auf der Strasse, die auf den ersten Blick kein geschlechtsspezifisches

Bewusstsein zu erfordern schien, Frauen dazu, in unterschiedlichen

öffentlichen und privaten Sphären politisches Selbstbewusstsein zu
entwickeln.

Soziale Mobilisierung
Mit der massenhaften Beteiligung kurdischer Frauen am bewaffneten

Kampf in Nordkurdistan (Türkei) Anfang der iggoer-Jahre, dem autonomen

Organisierungsprozess in den militärischen Strukturen und der Zulassung
kurdischer Parteien ins türkische Parlament6 begann auch in der kurdischen

Frauenbewegung eine neue Ära der Mobilisierung. Endlich konnten
sie ihre autonomen Strukturen auf alle sozialen Bereiche ausdehnen. 1994

gründeten sie eine eigene Frauenkommission, was ermöglichte, Frauenthemen

in die Parteiprogramme und -aktivitäten einzubringen. Bald folgten
zentrale Frauenausschüsse, Frauenkomitees und Frauenräte, wie auch
die obligatorische Frauenquote zur Gleichstellung der Geschlechter. Die

102 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN



HADEP (Halkin Demokrasi Partisi - Volksdemokratiepartei - 1994) führte
als erste Partei in der Türkei auf allen Ebenen die zwanzig Prozent Frauenquote

ein; die HDP (Halklarin Demokratik Partisi - Die demokratische Partei

der Völker - 2012) garantiert aktuell eine Repräsentanz der Frauen von
vierzig Prozent und hat das System der Co-Leitung durch je einen Mann und
eine Frau in allen Entscheidungspositionen etabliert.

Die «kurdische Frauenbewegung», wie wir sie heute kennen, ist ein Zu-
sammenschluss von verschiedenen kurdischen Frauenorganisationen im
Jahr 2005 (Kiçanak 2018,30), nachdem der Anführer und Repräsentant der PKK,

Abdullah Öcalan, aus der Haft heraus das Selbstverwaltungsmodell für alle

Strukturen der kurdischen Bewegung vorgeschlagen hatte und alle
autonomen Strukturen zu Rätestrukturen umgebaut wurden. Auch in der Diaspora

fand der demokratische Konföderalismus schnell Anklang. Neu
versuchte man zusätzlich ganz spezifisch die Bedürfnisse der Diaspora zu

berücksichtigen. Zahlreiche autonome Frauengruppen rund um
Glaubensgemeinschaften (Eziden, Aleviten, Muslime) oder soziale und politische
Zugehörigkeiten (junge Frauen, Studentinnen, Friedensmütter, Künstlerinnen,
etc.) wurden gegründet. Alle diese Gruppen arbeiten weitgehend unabhängig,

gehören aber über die Rätestrukturen zur kurdischen Frauenbewegung
der jeweiligen Staaten, sei es in den Herkunftsländern oder in den Ländern
der Diaspora. Allerdings sind die Gruppen zwar autonom, der erste Impuls
aber kam meist von «oben» aus den zentralen Strukturen. Üblicherweise ist
es die kurdische Frauenbewegung, die aktuelle Themen aufdie Agenda setzt
und Basisarbeit initiiert.7

Die kurdische Frauenbewegung in Europa spielt eine besondere Rolle.

Sie verbreitet die Stimme der kurdischen Frauen weltweit und unterstützt
Kampagnen in Kurdistan mit ihrer eigenen Dynamik. Kampagnen wie «Women

rise up for Rojava», «Die Freiheit der Frauen in Shengal ist die Freiheit
der Menschheit!», «Frauen für Frieden in Europa» und «Women Defend

Rojava», die auch über aktuelle Entwicklungen und Angriffe auf Kurdinnen
in Kurdistan berichten, sind nicht nur Solidaritätsaufrufe oder Einladungen
zu einem gemeinsamen Kampf, sie tragen die kurdische Stimme auch in die

Weltöffentlichkeit.
Obwohl die kurdische Frauenbewegung international vor allem durch

den Kampf gegen den Islamischen Staat (IS) in Nordsyrien/Rojava bekannt
wurde, ist es wichtig zu erwähnen, dass die Beteiligung der Frauen an
der militärischen Verteidigung nur aus der historischen Entwicklung der
kurdischen Frauenbewegung erklärt werden kann. Aus der Perspektive der

kurdischen Frauenbewegung wird der Widerstand der YPJ-Kämpferinnen

SCHWERPUNKT 103



(Yekineyên Parastina Jin - Frauenverteidigungseinheiten 2013) als ein

Ergebnis der Frauenbefreiung betrachtet. Studien zur Partizipation kurdischer

Frauen an bewaffneten Kämpfen belegen sehr unterschiedliche
Motivationsstrukturen (Wedel 2000; Flach 2003; Çaglayan 2007). Arbeiten, die behaupten,
dass Kurdinnen die Bewegung als Fluchtort vor den patriarchalen, sexisti-
schen Beziehungen auswählten, ignorieren die ideologisch-politische
Identifikation mit dem Befreiungskampfvieler (auch nicht-) kurdischer Frauen

aus allen gesellschaftlichen Verhältnissen (Yaicin-Heckmann 1999; Saveisberg/Hajo/

Carsten 2000). Unter den Kämpferinnen finden sich nicht nur «Opfer» des

Patriarchats, sondern viele gebildete und intellektuelle Frauen. Ausgeblendet
wird dabei die unermüdliche Organisierung durch die Bewegung und ihre

Überzeugungskraft. Das Zerrbild, das die kurdische Frau als »Opfer« von

rückständigen, patriarchalen Strukturen beschreibt, wurde nun durch ein

neues Zerrbild der jungen schönen, kurdischen Frauen mit ihren vielbeachteten

bunten Tüchern, Waffen und Militäruniformen als «Verteidigerinnen
der westlichen Werte» ersetzt (Dirik 2014). Beide Bilder werden der Komplexität

der Unterdrückung der kurdischen Frauen und ihrer Widerstandsstrategien

nicht gerecht. Sie romantisieren den Kampfder Frauen um Freiheit und
reduzieren die kurdische Frau mit einem orientalistischen Blick auf einen

«Opfer- und Objektstatus».

Die Entwicklung der transnationalen Zusammenarbeit
Die Zusammenarbeit der kurdischen und nicht kurdischen (Frauen*-)Orga-
nisationen in der Diaspora hat insbesondere in Deutschland eine lange
Tradition. Sie basierte zuerst auf der marxistisch-sozialistischen Ideologie der

früheren kurdischen Bewegung und dem Interesse von linken, sozialistischen

Organisationen am Kampf um das Recht auf Selbstbestimmung für
das kurdische Volk. Die Sympathie für nationale Unabhängigkeitsbewegungen,

die Verfolgung und die Unterdrückung des kurdischen Volkes in
Kurdistan und die Basisarbeit der Bewegung motivierte schon Anfang der

i99oer-Jahre viele Internationalist*innen, die in linken, sozialistischen und
antifaschistischen Organisationen aktiv waren, sich der kurdischen Bewegung

anzuschliessen.

Während für kurdische Frauen mehrheitlich die ethnische Zugehörigkeit

und die kulturelle Identität ausschlaggebend für die Organisierung
waren, überzeugte nicht-kurdische Frauen, die sich bereits früh der Bewegung

anschlössen, in erster Linie die internationalistische Solidarität. Später

rückte auf beiden Seiten die Frauenbefreiungsperspektive ins Zentrum.

104 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



In jüngster Zeit lösten die Revolution in Rojava und die Repressionspolitik
des türkischen Präsidenten Erdogans gegen die kurdische Bevölkerung in

Nordkurdistan (Türkei) eine neue Welle der internationalen Solidarität und

Mobilisierung aus. Hunderte von Internationalist*innen haben sich an der
Revolution in Rojava beteiligt und so wurde Rojava zu einem zentralen
revolutionären Bezugspunkt für Linke und Feminist*innen aus ganz Europa.
Dank ihrem «geschlechtergerechten, ökologischen und basisdemokratischen»

Konföderalismusmodell wurde die Revolution in Rojava schon früh
als Frauenrevolution bezeichnet. Neben vielen Internationalist*innen, die

sich am Widerstand beteiligten, haben weltweit auch viele Frauen*organisa-
tionen und Feminist*innen ihre Solidarität mit kurdischen Frauen

beziehungsweise der Frauenbewegung bekräftigt. Diesmal kam die Unterstützung

nicht nur aus Europa, sondern auch aus Lateinamerika, Afghanistan,
Südafrika, Japan, Russland et cetera. Überall haben Frauen*organisationen
und Feminist'innen Aktionen und Kampagnen lanciert und Spenden
gesammelt. Diese Transnationalisierung hat den Mobilisierungscharakter der

kurdischen Frauenbewegung von einem ehemals «ethnischen» zu einem
«universellen» gewandelt und vermag heute auch tausende Frauen*

anzusprechen.

Neben internationalen Konferenzen und Foren und der Etablierung
von Jineoloji-Komitees in vielen europäischen Ländern entstanden
unterschiedliche Plattformen, in denen praktische Erfahrungen ausgetauscht
werden. Der von Abdullah Öcalan vorgeschlagene und von der kurdischen

Frauenbewegung weiterentwickelte Ansatz Jineolojî (Wissenschaft der

Frau) versucht, die theoretischen und praktischen Erfahrungen der kurdischen

Frauenbewegung zu bündeln. In der Mobilisierung dient Jineolojî
dazu, Frauen dahingehend zu stärken, dass sie ihre eigene Entwicklung
selbst gestalten und Positionen in der Gesellschaft und Bewegung einnehmen

können. Aus dieser Perspektive postuliert die Bewegung eine «universelle

Schwesterlichkeit» und betont die Notwendigkeit eines gemeinsamen

Kampfes gegen das Patriarchat, den Kapitalismus und den Nationalstaat.
Auch damit vermag sie heute tausende Frauen* anzusprechen

SCHWERPUNKT 105



Anmerkungen
1 Es gibt keine aktuellen oder verlässlichen

Daten zur kurdischen Bevölkerung in
Europa. Schätzungen sprechen von rund
eineinhalb Millionen.

2 Kurdische Frauen haben im Laufe des
20. Jahrhunderts in allen vier Regionen
Kurdistans wie auch im Exil Frauenorganisationen

gegründet. Meist waren es Frauenkommissionen

der damaligen nationalen
Befreiungsbewegungen bzw. Parteien, im
Laufe der Zeit bildeten sie aber auch
unabhängige feministische Frauenorganisationen.

Dieser Beitrag betrachtet die «kurdische

Frauenbewegung», die sich parallel zur
Arbeiterpartei Kurdistans (PKK 1978) in der
Türkei entwickelt hat. Als transnationale
soziale Bewegung unterscheidet sie sich von
früheren und zeitgenössischen Frauenorganisationen

durch konzeptionelle und
organisatorische Strukturmerkmale.

3 Die Arbeiterpartei Kurdistans (PKK) wurde
1978 aus dem Widerstand gegen die Unter-
drückungs- und Assimilierungspolitik
gegründet und aus Protest gegen das
Niederschlagen aller Versuche religiöser, politischer

und ökonomischer Selbstorganisation
durch die türkische Republik. Der Kampfder
PKK wird daher als «letzter» Aufstand
bezeichnet. Da sich die PKK 2005 aus einer
marxistisch-leninistischen zu einer
«demokratisch-konföderalen» Organisation entwickelt

und sich weit über die anfangliche
Partei-Struktur hinaus verbreitert hat, werden

die PKK und die daraus entstandenen
Strukturen hier als «kurdische Bewegung»
bezeichnet.

4 Die Organisierung kurdischer Frauen
begann in der Türkei 1980 vor den Türen der
Gefängnisse und bei Massendemonstrationen

zur Ehre getöteter Guerillakämpfer*in-
nen. Frauen besuchten dort ihre Männer
und Söhne, in kleiner Zahl auch ihre Töchter.
Diese Proteste trugen unter anderem dazu
bei, dass die Mutterschaft in unterschiedlichen

Widerstandsformen im öffentlichen
Raum sichtbar wurde und sich zu einer
politischen Identität transformierte (Çaglayan
2007; Çaha 2010; Genç-Yilmaz 2014).

5 Gurbet Aydin, die auch als Hozan Mizgîn
bekannte Sängerin, musste mit ihrer Familie
nach dem Militärputsch 1980 die Türkei

verlassen. Neben ihrer kulturellen Arbeit
wirkte sie in der ersten kurdischen
Frauenorganisation mit. Nachdem sie sich dem
bewaffneten Kampf anschloss, wurde sie im
Jahr 1992 in Kurdistan in einer militärischen
Auseinandersetzung mit der türkischen
Armee ermordet.

6 Die erste pro-kurdische Partei HEP (Halkin
Emegi Partisi - Arbeitspartei des Volkes)
wurde 1990 gegründet und kurz daraufvom
türkischen Verfassungsgericht verboten. In
der Folge gründete die kurdische Bewegung
alle paarJahre eine neue Partei. Allesamt
wurden sie unter dem Vorwurf «separatistischer

Bestrebungen und Unterstützung der
PKK» verboten. Auch die aktuelle pro-kurdische

Partei dieser Tradition HDP (Halklarin
Demokratik Partisi - Demokratische Partei
der Völker) steht unter massivem Druck
durch die türkische Regierung. Über
zehntausend HDP-Politiker*innen wurden bisher
inhaftiert, viele HDP-Institutionen geschlossen.

Lokale Verwaltungen, die durch
demokratisch gewählte HDP-Abgeordnete geführt
wurden, werden seit mehrerenJahren durch
Zwangsverwaltungen ersetzt. Zwar wurde
die HDP bisher nicht verboten, aber alle ihre
Versuche innerhalb legaler Strukturen
politisch aktiv zu sein, werden blockiert. Das ist
eine neue Form von Verbotspolitik unter
einem diktatorischen Regime.

7 So arbeitete z. B. die Alevitin Sakine Cansiz
kurz vor ihrer Ermordung an der Gründung
der autonomen ezidischen Frauenorganisation.

Sie besuchte in verschiedenen europäischen

Städten ezidische Familien und
organisierte Veranstaltungen. EinJahr nach ihrer
Ermordung wurde 2014 der Dachverband der
ezidischen Frauen (TAJE) unter Teilnahme
von 150 Frauen in Hannover gegründet und
widmete die Gründung Sakine Cansiz. Auch
Kampagnen wie «Wir sind niemandes Ehre,
unsere Ehre ist unsere Freiheit» oder
«Gewalt gegen Frauen ist politisch» wurden
durch die zentralen Koordinationen der
kurdischen Frauenbewegung gestartet und
dann verbreitet. Andere Beispiele sind
spezifische Kampagnen wie die Mobilisierung
ezidischer Frauen «gegen Brautgeld» oder
die Kampagne junger Frauen «Xwebûn»
(Selbstsein) gegen Assimilierung.

106 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAU EN'STREIKEN



Literatur
Baser, Bahar, 2017: Staatenlose Diaspora. Das

Beispiel der Kurdinnen und Kurden in
Deutschland. Bundeszentrale für politische
Bildung, www.bpb.de/gesellschaft/
migration/kurzdossiers/256424/
kurdischediaspora (Abfrage 11.2.2020)

Çaha, Omer, 2010: Kürt Kadin Hareketi. Ûçûncû
Dalga Kadin Hareketine Türkiye'den Bir
Örnek.www.hazardernegi.org/kurt-kadin-
hareketi/ (Abfrage 4.2.2020)

Çaglayan, Handan, 2007: Analar, Yolda§lar,
Tanriçalar- Kürt Hareketinde Kadinlar ve
Kadin Kimliginin Oluçumu. îstanbul

Dirik, Dilar, 2014: Ein Kampf an mehreren Fronten.

Der radikale Widerstand kurdischer
Frauen, www.emanzipation.org/articles/
em_4-2/e_4-2_dirik.pdf (Abfrage 4.2.2020)

Flach, Anja, 2003: Ein anderes Leben. Zwei
Jahre bei der kurdischen Frauenarmee. Köln

Genç, Yilmaz, A., 2014: Toplumsal Hareketin
Kaibinde Bir Yeni Özne: Türkiye'de Cumar-
tesi Anneleri ve Arjantin'de Mayis Meydani

Anneleri üzerine Karçilaçtirmali Bir Analiz.
Zeitschrift der Politikwissenschaften der
Universität Marmara, 2(1), 51-74

Kiçanak, Gültan, 2018: Kürt Siyasetinin Mor
Rengi. Istanbul: Dipnot Yayinlan

Savelsberg, Eva; Hajo, Siamend; Borck, Carsten
(Hg.), 2000: Kurdische Frauen und das Bild
der kurdischen Frau. Münster

Yalçin-Heckmann, Laie, 1999: Kürt Kadinlannin
îmaji, Bazi Ele§tirel Degerlendirmeler,
www.birikimdergisi.com/birikim-
yazi/2861/kurt-kadinlarinin-imaji-bazi-
elestireldegerlendirmeler (Abfrage 19.1.2017)

Wedel, Heidi, 2000: Frauenbewegung und
Nationale Bewegung - Ein Widerspruch?
Gefahren und Chancen am Beispiel der Türkei

und Kurdistans. In: Savelsberg, Eva; Hajo,
Siamend; Borck, Carsten (Hg.): Kurdische
Frauen und das Bild der kurdischen Frau.
Münster, 105-128

SCHWERPUNKT 107



Jane McAlevey
Keine halben Sachen
Machtaufbau durch Organizing
Herausgegeben von Florian Wilde
Aus dem Amerikanischen von Jan-Peter Herrmann
Eine Veröffentlichung der Rosa-Luxemburg-Stiftung
248 Seiten | 2019 | EUR 16.80
ISBN 978-3-96488-000-0

Jane McAlevey greift in die Organizing-Debatte ein
und liefert ein leidenschaftliches Plädoyer für eine

kämpferische und demokratische Erneuerung der
Gewerkschaften. Dass die arbeitenden Menschen auf
allen Ebenen selbst zu den zentralen Akteuren ihrer

eigenen Befreiung werden müssen - dieser Gedanke

durchzieht das gesamte Buch.

Reiner Tosstorff

Ursprünge der ILO

Die Gründung der Internationalen Arbeitsorganisation
und die Rolle der Gewerkschaften
128 Seiten | EUR 11.80
ISBN 978-3-96488-035-2

Was der Völkerbund in Bezug auf Friedenssicherung
versprach, sollte auf sozialem Gebiet die verbindliche
Durchsetzung internationaler Sozialstandards durch
die neu geschaffene Internationale Arbeitsorganisation

sicherstellen. Ihre Gründung nach dem Ersten

Weltkrieg kam entscheidend durch die Forderungen
der Gewerkschaften zustande. Doch die großen
Erwartungen an sie wurden nur zu einem Teil erfüllt - die

Gründe dafür veranschaulicht Reiner Tosstorff.

Michael Löwy
Rosa Luxemburg: Der zündende Funke der Revolution
Aus dem Französischen von Arno Münster
Eine Veröffentlichung der Rosa-Luxemburg-Stiftung
144 Seiten | EUR 14.80
ISBN 978-3-96488-029-1

Eine Wiederentdeckung des Werks von Rosa Luxemburg

als Beitrag zur Erneuerung des Marxismus.
Michael Löwy arbeitet heraus, auf welch einmalige
Weise die »(von Wuchs) kleine polnisch-jüdisch-deutsche

Revolutionärin« die Geschichtsphilosophie, die

politische Philosophie und die marxistische
Erkenntnistheorie bereichert.

www.vsa-verlag.de

Rosa Luxemburg:

Der zündende Funke
der Revolution

Jane McAlevey

Keine halben Sachen

Machtaufbau durch
Organizing

Reiner Tosstorff
Ursprünge der ILO

Die Gründung der Internationalen Arbeitsorganisation
und die Rolle der Gewerkschaften

TSAVftiL

WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN


	Kurdische Ermächtigung in der Diaspora : Geschichte der kurdischen Frauenbewegung in Deutschland

