Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Artikel: Mutterschaft: eine Frage der politischen Okonomie : Anséatze zur
Emanzipation aus dem 19. Jahrhundert

Autor: Arni, Caroline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Caroline Arni

Mutterschaft: Eine Frage
der politischen Okonomie

Ansitze zur Emanzipation aus dem 19. Jahrhundert®

Am 15. August 1832 erscheint in Paris eine neue Zeitschrift. Acht Seiten, drei
Artikel, einer von Jeanne-Victoire, einer von Jeanne-Désirée, der dritte von
Marie-Reine. Die Zeitschrift heisst La Fermme libre.' Auch Suzanne und José-
phine-Félicité werden dort schreiben, Christine-Sophie und andere; selten
signiert eine mit Nachnamen, gelegentlich erscheinen Texte anonym oder
unter Initialen. Am 15. August 1832 erdffnet Jeanne-Victoire die erste Aus-
gabe (La Fernme libre 1832):

«Wihrend die Volker im Namen der Freiheit in Bewegung gekommen
sind und der Proletarier seine Befreiung fordert, bleiben wir Frauen
untitig vor dieser grossen Bewegung der sozialen Emanzipation, die
sich vor unseren Augen vollzieht. Ist uns denn das Schicksal derart
gnidig, dass wir nichts zu verlangen haben? Bis zum heutigen Tag ist
die Frau ausgebeutet und tyrannisiert worden. Diese Tyrannei, diese
Ausbeutung, muss aufhoren. Wir werden frei geboren wie der Mann
und es kann nicht gerecht sein, dass die eine Héilfte des menschlichen
Geschlechts der andern unterworfen ist.»

Ich will diese Ausserung hier als ein Ereignis der «Wortergreifung» (Ranciere
2004) verstehen. Das lenkt den Blick auf zwei Fragen: Wer spricht und wovon
wird gesprochen? Diese Fragen gehen tiefer, als es den Anschein machen
mag.

a Dies ist die leicht gekiirzte Version eines Vortrags, den ich an einer Tagung zum 150. Jahrestag
des Vierten Kongresses der I. Internationale gehalten habe («Die Linke und die Freiheit», Basel
23.11.2019, org. von Denknetz). Ausfiithrlicher zur hier behandelten Thematik: Arni 2020 (im
Erscheinen).

SCHWERPUNKT 47



Wer also spricht? Eine Frau ohne Familienname im Namen anderer
Frauen: «Wir Frauen», sagt sie, und «uns». So und dhnlich klingt es in vielen
feministischen Schriften aus dieser Zeit: Ich spreche, ich, Frau, im Namen
aller Frauen. Man kann diese Ausserungsweise kritisieren: Weil es anmas-
send ist, fiir andere zu sprechen, auch fiir jene, die nicht konsultiert worden
sind, oder weil vielleicht gar nicht fiir alle gesprochen wird, sondern nur fiir
einige. Diese Einspriiche sind berechtigt — oder praziser: sie liegen in der
Natur der Sache. Denn ein Sprechen «im Namen von» beschreibt nicht ein
Kollektiv von Individuen; vielmehr eroffnet es die Diskussion dariiber, wer
dazu gehort (ebd.). Genauso aber hat sich das Sprechen im Namen von Frauen
zuallererst auf einen anderen Namen gerichtet: namlich den des «Menschen
und Biirgers», der seinerseits die Frage aufgeworfen hat, wer dazu gehort.
«Wir Frauen» heisst also hier: Im Namen derjenigen, die als Frauen nicht als
Menschen und Biirger gezihlt, sondern vielmehr den Mannern unterworfen
worden sind.

Wir verwechseln deshalb etwas, wenn wir meinen, beim Reden im Na-
men von Frauen ginge es darum, was Frauen sind. «Wir Frauen» heisst hier:
im Namen derjenigen, die als Frauen Tyrannei und Ausbeutung erleiden, ob-
schon sie frei geboren sind. Es geht also nicht um eine irgendwie geartete
«Identitat» von Frauen, sondern um die Artikulation einer Situation, die ein
politisches Subjekt schafft: diejenige, die zur Sprache bringt, dass sie «die
Rechte nicht hat, die sie hat, und die Rechte hat, die sie nicht hat» (ebd.,302; val.
Fraisse 1995).

Davon wird gesprochen, in den ersten Sdtzen der ersten Nummer der
Femme libre: Von den Frauen, die «frei» sind und «unterworfen» — und zwar
durch «Tyrannei und Ausbeutung». Auf diese Beschreibung von Unfreiheit
komme ich zuriick; hier vorerst noch dies: Bei den Autorinnen der Zeit-
schrift La femme libre, die mehrmals ihren Namen wechseln wird, handelte
es sich um Arbeiterinnen, die der sogenannt saint-simonistischen Bewe-
gung entstammten, einer Spielart des franzdsischen Friithsozialismus.*

Der Basler Kongress und die Frauen

Warum interessiert mich diese Episode von 1832, und warum habe ich damit
begonnen an einer Tagung, die an den Vierten Kongress der Internationalen
Arbeiter-Assoziation (IAA) von 1869 erinnert?

Es gab an diesem Kongress 1869 in Basel nur ménnliche Delegierte, wie
auch an allen drei vorangehenden Kongressen seit der Griindung der IAA im
Jahr 1864. Greife ich also hier zu den Frauen von 1832, weil 1869 keine mehr

48 WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



vorkamen in der Arbeiter- und sozialrevolutiondren Bewegung? Nein. Ein-
zelne Sektionen der IAA nahmen Frauen auf, und schon bevor Marx 1871
dazu riet, hatten sich manche zu reinen Frauensektionen zusammenge-
schlossen. Frauen waren auch in die Vorbereitungen des Basler Kongresses
involviert. So etwa Virginie Barbet, die eine wichtige Rolle in der Lyoner
Szene spielte (Schrupp 1999). Vermutlich 1824 geboren, betrieb Barbet eine
Gaststitte und war zuerst als Frauenrechtlerin in der biirgerlich-republika-
nischen Friedensliga engagiert, bevor sie zur 1868 gegriindeten Allianz der
sozialistischen Demokratie stiess und in der Lyoner IAA-Sektion tatig wurde.

Im Friihling 1869 publizierte Barbet in der Genfer Egalité einen Artikel
zum Erbrecht - eben jenes Thema, das im Herbst desselben Jahres am Basler
Kongress Bruchlinien der Bewegung offenlegen sollte. Barbet hielt die Ab-
schaffung des Erbrechts fiir nichts weniger als den revolutiondren Hebel.
Mit den biirgerlichen Rechten namlich, so sah sie es, wire noch wenig ge-
wonnen: «[A]ls iiberzeugte Egalitare wollen wir die Gleichheit nicht durch
die politische Freiheit erreichen, eine lacherliche Freiheit, die dieses zivili-
sierte Sklaventum, das man Proletariat nennt, weiterbestehen lassen wiirde,
sondern durch die Abschaffung des Erbrechts.» (Barbet zit. nach Schrupp 1999, 76f.)

Es gab also Frauen in der Ersten Internationalen und im Umfeld des
Basler Kongresses. Nicht anders als vorher in den friithsozialistischen Bewe-
gungen und nachher in den Gewerkschaften und sozialistischen Parteien
gehorten sie dazu und doch nicht, arbeiteten mit und erschienen nicht auf
Gruppenfotos.

Warum also habe ich hier mit den Frauen von 1832 begonnen und
werde mich ihnen auch gleich wieder zuwenden? Eben deshalb, weil 1869
am Kongress die Frage des Erbrechts verhandelt wurde. Es fiihrt eine offen-
sichtliche Spur von diesen Verhandlungen in die 1830er-Jahre zuriick — nicht
zufillig bezeichnete Marx die Idee, man konne die Revolution von der
«Abschaffung des Erbrechts» ausgehen lassen, in einem Brief an Engels als
«St. Simonistische[n] Blodsinn» (Marx zit. nach Schrupp 1999, 58). Tatsdchlich hat-
ten die Saint-Simonisten das Recht auf Privateigentum verteidigt, nicht aber
das Recht, dieses zu vererben (Jacoud 2014). Eine weniger offensichtliche Spur
jedoch fiihrt von der Kontroverse in den 1860er-Jahren auch zu den Frauen,
denen es 1832 eingefallen war, eine Zeitschrift namens Femme libre zu griin-
den. Weniger offensichtlich ist diese Spur deshalb, weil die Debatte am Kon-
gress in Basel von etwas weitgehend gereinigt war: von der Frage, wie das
Erbrecht mit der Frage der Geschlechterverhiltnisse zusammenhangt.

Am Kongress von 1869 wurde zwar zum Beispiel gesagt, dass mit dem
Erbrecht auch die Familie verschwinde (Freymond 1962, 91). Aber was hiess das

SCHWERPUNKT 49



fiir die Frauen? Vorgéangig zum Kongress war diese Frage diskutiert worden,
schliesslich setzte das Erbrecht in der Regel die Ausrichtung verwandt-
schaftlicher Verhéltnisse an der viterlichen Linie um. Konkret gab es Be-
nachteiligungen von Frauen als Erbinnen gegeniiber ménnlichen Angehori-
gen, vor allem aber sicherte das Erbrecht die Unterscheidung in «legitime»
und «illegitime», nichtehelich geborene Kinder: Letztere traten nicht in die

vaterliche Linie ein und hatten keinen Anspruch auf Erbe; mancherorts wa-
ren sie auch von der Erbfolge in der miitterlichen Familie ausgeschlossen. So

trugen Frauen Last und Stigma ausserehelicher Verhaltnisse, wihrend sie in

der Ehe zwar «legitime» Kinder haben konnten, aber in ein patriarchales

Herrschaftsverhéltnis versetzt waren.

Genau diese Fragen hatten die Frauen von 1832 umgetrieben. Auch sie
verlangten die Abschaffung des Erbrechts. Mehr noch: Sie schlugen kon-
krete Erbschaften aus - in Gestalt des Vaternamens, den sie als Autorinnen
abstreiften, indem sie mit ihren Vornamen zeichneten. Aber sie gingen noch
weiter und forderten das Recht auf den Mutternamen; manche wahlten gar
die ledige Mutterschaft, um ihre Kinder ihren Namen tragen lassen zu kon-
nen. Und das war fiir sie: eine Frage der Freiheit.

Deshalb befasse ich mich hier mit diesen Frauen. Sie sind der Stoff, von
dem ich behaupte, dass er fiir unser Nachdenken iiber Freiheit all dem eben-
biirtig ist, zu dem wir sonst so zu greifen gewohnt sind, wenn uns diese
Frage beschiftigt — der philosophische Kanon, Marx, andere sogenannte
Meisterdenker et cetera. Stattdessen also: Frauen, die sich frei nannten.

Wie Miitter enteignet werden

Die Frauen, die in den 1830er-Jahren in der saint-simonistischen Bewegung
aktiv waren, werden von der Geschichtsschreibung in der Regel dem soge-
nannten Differenzfeminismus zugeschlagen. Es stimmt, dass fiir diese
Frauen die Geschlechterdifferenz Ausgangspunkt ihrer Politik war. Es
stimmt auch, dass nachfolgende feministische Positionen zur Zeit der Ers-
ten Internationalen den Fokus auf die Idee geschlechtsneutraler Individuali-
tit verschieben sollten. Aber ist damit alles gesagt? Und ging es den Frauen
von 1832, wie oft unterstellt wird, um eine Metaphysik der Weiblichkeit?
Oder kénnen wir sie beim Wort nehmen, wenn sie nicht davon, sondern von
Frauen reden?

Schauen wir noch einmal auf das Zitat, mit dem ich begonnen habe:
«die Frau», heisst es da, wird «ausgebeutet und tyrannisiert», und darin liegt
«ihre Unterwerfung». Unfreiheit hat also einen politischen und einen mate-

50 WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



riellen Aspekt. Worin ersteres, die Tyrannei, besteht, ldsst sich rasch ein-
holen: Gemeint ist der Umstand, dass Frauen zu dieser Zeit in aller Regel
einem Mann - Vater, Ehemann oder Vormund - Gehorsam schulden.

Worin aber besteht die Ausbeutung? Sie hat wiederum zwei Seiten: Wie
ihre proletarischen Gefahrten werden sie, sagen die Autorinnen der Femme
libre, als Lohnarbeiterinnen ausgebeutet. In den Waschereien, in den Kii-
chen, fiir die gestickte Stiickware — nie erhalten sie das, was angemessen
wire. Sobald sich ihnen eine Branche 6ffnet, sinken dort die Lohne, analy-
siert Marie-Reine (Apostolat des femmes, 13). Und immer ist dasselbe die Folge:
Abhéngigkeit von Mannern.

Zur Ausbeutung als Arbeiterin aber kommt eine weitere hinzu und da-
mit komme ich auf die Frage des Vaternamens zuriick. Es geht dort namlich
um den zweiten Modus von Ausbeutung, den ich hier als Enteignung be-
zeichnen will. Das Wort fallt als solches in den Quellen nicht, wohl aber wird
das dazu gehorige Begriffsfeld genutzt. Beschrieben namlich wird genau das,
was etwa Nancy Fraser als «expropriation» bezeichnet: eine Ausbeutung,
die sich ausserhalb des Lohnnexus vollzieht, eine Konfiskation von Fihig-
keiten und Ressourcen (Fraser 2016, 166).

In diesem Sinn enteignet werden Frauen geméss den saint-simonisti-
schen Autorinnen in einer spezifischen Situation: als Miitter. Genauer: als
jene, die in einem Tétigkeitszusammenhang, der von der Schwangerschaft
tiber Geburt und Stillen bis zum nahrenden Aufziehen des Kindes reicht,
neues «Leben» schaffen. Egérie Casaubon, eine dem Saint-Simonismus
nahestehende Autorin, formuliert das so: Indem der Vater dem Kind seinen
Namen gibt, «beméchtigt er sich des Kindes» und behauptet es als sein
«Eigentum», obschon ihn dessen Existenz nur einen kurzen lustvollen
Moment «gekostet» hat, wahrend die Mutter dafiir vielleicht mit ihrem Le-
ben «bezahlt» (Casaubon 1834a, 4f). Die Mutter macht das Kind, heisst das, in-
dem sie ihr Leben in die Hervorbringung seines Lebens investiert. Eben die-
sen Zusammenhang iiberschreibt der Vatername, und damit eignet sich der
Ehemann nicht einfach das Kind an, sondern die produktive Kapazitit des
miitterlichen Korpers. Diese Kapazitit aber ist von der Person der Mutter
nicht zu trennen, bringt sie doch nicht nur ein Kind, sondern Beziehungen
hervor: «alle Menschen», schreibt Désirée in der Zeitschrift, sind «einander
als Briider und Schwestern durch unsere Mutterschaft verbunden» (Apostolat
des femmes, 70).

Dass es um eine Kapazitit dieser Art geht — an die Person gebunden,
verdusserbar nur durch den gewalthaften Akt der Enteignung — wird darin
deutlich, dass Casaubon und ihre Gefdhrtinnen nicht etwa einen Lohn fiir

SCHWERPUNKT 51



Mutterschaft fordern, sondern eine Pension oder Rente. Casaubon nennt es
einen «tribut» und hat davon eine klare Vorstellung: Jede Frau, die Mutter
wird, erhélt so viel Boden zu ihrer Nutzniessung, wie sie braucht, um sich
und ihre Kinder zu erhalten beziehungsweise: um gut zu leben (Casaubon 1834b,
28f.). So ist garantiert, dass sie weder in Armut stiirzt noch von einem Mann
abhéngig ist - was den hier behandelten Frauen iibrigens als Voraussetzung
fiir gelingende Liebesbeziehungen gilt.

Mit anderen Worten heisst all das: Mutterschaft ist eine Frage der poli-
tischen Okonomie. Unter exakt dem Begriff prisentiert Casaubon denn
auch ihre Vorschlédge zur Mutterrente, die sie als «politique économique du
tribut de la mere» bezeichnet.

Die Universalitit der Frauen

Was hat das alles nun mit Freiheit zu tun und was mit der Diskussion um das
Erbrecht? Zuerst zu letzterem: Die Zuriickweisung des Vaternamens kann
leicht missverstanden werden als Forderung nach weiblicher Genealogie,
nach einem Ersetzen der Vaterlinie durch die Mutterlinie. Doch darum ging
es nicht. Familie als ein Zusammenhang von Individuen iiber Generationen
hinweg, zusammengehalten durch die Weitergabe von Namen und Giitern,
interessierte die saint-simonistischen Feministinnen nicht.

Sie sahen deshalb mit der Abschaffung des Erbrechts auch nicht die Fa-
milie schlechthin aufs Spiel gesetzt, wie jene, die sich am Basler Kongress
gegen die Abschaffung des Erbens aussprechen sollten. Familie war fiir sie
eine Konstellation von egalitdrer Gefihrtenschaft und Elternschaft, und
Mutterschaft Ursprung eben jener sozialen Gleichheit, die es unter Familien
herzustellen galt, indem nicht die einen iiber Generationen hinweg Reichtii-
mer akkumulieren kénnen, die den andern fehlen. Vielleicht auch deshalb
beharrten sie darauf, dass die Kinder den Namen der Mutter tragen: er erin-
nert sie als Erwachsene daran, dass sie Geschwister unter Geschwistern sind.

Was am Kongress in Basel in der Kontroverse um das Erbrecht nicht
zur Sprache kam, ist dieses auf einem alternativen Verwandtschaftskonzept
beruhende, originiare Konzept einer egalitaren Gesellschaft. Es war zu die-
sem Zeitpunkt nicht vergessen. Wir finden es weiterhin, zum Beispiel im
Friihling 1869, vier Monate vor dem Basler Kongress, in der in Genf gedruck-
ten Egalité. Hier wird in einem Artikel iiber die Familie nicht nur die Um-
wandlung der Ehe zu einem Vertrag unter Gleichen gefordert, sondern auch,
«dass die Kinder der Mutter angehoren, dass sie ihren Namen erhalten» (Dela
famille 1869, 1f.).

52 WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



Und die Freiheit? Warum habe ich den Weg iiber eine politische Oko-
nomie der Mutterschaft genommen, um iiber Emanzipation im 19.Jahrhun-
dert nachzudenken? Weil Konzepte von Freiheit sich in der Vergangenheit
nicht immer da artikulieren, wo wir Heutigen sie vermuten. Als Feministin-
nen zum Beispiel neigen wir dazu, sie in der Kritik an Weiblichkeit zu su-
chen, eher nicht aber in einer Bejahung von Mutterschaft. Doch genau hier
sehen die Saint-Simonistinnen die Freiheit von Frauen auf dem Spiel: wo
ihnen auf spezifische Weise Unfreiheit droht, wenn sie Miitter werden oder
Tatigkeiten verrichten, die menschliches Leben erhalten.

Was aber bedeutet es fiir die Mutterschaft, wenn sie zu einer Angele-
genheit der politischen Okonomie erklirt wird? Es bedeutet, nicht den fal-
schen Schluss zu ziehen, dass Mutterschaft Unfreiheit ist, sondern die Be-
dingungen zu analysieren, unter denen Frauen Miitter sind. Es bedeutet,
dass Mutterschaft mehr als ein Komplex aus physiologischen Vorgéngen ist
(weswegen allerdings vom Korper gerade nicht abstrahiert werden kann)
und etwas anderes als eine Liebesgabe (weshalb sie unabhingig von der Be-
ziehung zu einem Mann existenzsichernd sein muss). Das macht Mutter-
schaft umgekehrt nicht zu einer «Arbeit wie jede andere» beziehungsweise
zu dem, was diese Wendung meint: der Verrichtung einer verdusserbaren
Arbeitskraft. Deshalb vergleichen die frithsozialistischen Feministinnen die
Unfreiheit der enteigneten Mutter mit derjenigen in der Sklaverei, die auch
Inbesitznahme der Person ist. Und indem sie wiederum mit ihrer Unfreiheit
die der Arbeiter vergleichen, reissen sie die Trennung zwischen Expropria-
tion und Ausbeutung ein.? Nicht nur ist die Mutter eine Sklavin, sondern
auch der Arbeiter eine Frau. Jeanne-Désirée schreibt: «Indem man die Frau
befreit, wird man auch den Arbeiter befreien.» (Apostolat des femmes, 37)

In Umkehrung all dessen, was noch oft gesagt werden wird tiber die an-
gebliche Partikularitat der Belange von Frauen, heisst das: «Die Sache der
Frauen ist universell.» (Apostolat des femmes, 69) Sind sie frei, sind alle frei.

Warum Geschichte gut zum Denken ist

Es ist interessant, dass heute in der feministischen Bewegung der Begriff
«Freiheit» wieder ofters fillt als in den vergangenen drei Jahrzehnten, oder
sagen wir: seit die Frauenbewegung nicht mehr «Frauenbefreiungsbewe-
gung» heisst. An die Stelle der Befreiung ist die «Gleichstellung» getreten
und die so ausgerichtete Politik hat viel verandert. Im Friihling 2019 aber hat
mich eine junge Feministin gefragt, was die Freiheit der Frauen sei. Ich hatte
keine Antwort bereit. Nur lauter Fragen sind mir gekommen.

SCHWERPUNKT 53



Haben wir einen Faden verloren, uns nicht geiibt in dieser Frage, oder
meinen wir, die Freiheit gehe auf im Wahlenkonnen (Mutterschaft oder Er-
werbsarbeit oder beides) und bemesse sich an der Freiwilligkeit, mit der et-
was getan wird oder nicht? Wenn das so wire: Warum zéahlt stets weniger,
was vorwiegend Frauen tun? Warum verteilen sich diese Tatigkeiten, die we-
nig zéhlen, zwar neu, aber vor allem unter verschiedenen Gruppen von
Frauen? Und was heisst es, dass zurzeit Fragen der Arbeit gleichzeitig mit
der Frage der Freiheit auf neue Weise dringlich werden? Was bedeutet es,
dass es 2019 einen Frauenstreik gab?

Also bin ich nochmals zurtick, zu meinem historischen Stoff, und habe
besser verstanden, wieso die Freien Frauen sich so nannten, und inwiefern
ihre Forderung nach dem Mutternamen nicht einfach eine Forderung, son-
dern die Analyse einer Situation war. Ich habe ausserdem verstanden, wie
sie das Hervorbringen von Menschen als eine Angelegenheit der politischen
Okonomie begreifen konnten, ohne behaupten zu miissen, es sei eine Arbeit
wie jede andere. Und weshalb sie zu argumentieren wussten, ihre Situation
sei die universelle. Denn natiirlich ist genau das der Gedankenweg, der zu
nehmen ist: Was wiére, wenn nicht alles, was sich am Korper von Frauen
vollzieht, zu Arbeit wie jede andere erkldrt werden kénnte, sondern viel-
mehr jede Arbeit wie die Mutterschaft Unverdusserliches enthielte, an das
die Freiheit gekniipft wire?

Anmerkungen

1 Zur Geschichte der Zeitschrift: Ferrando/
Kolly 2015.

3 Zur Fiktion der verdusserbaren Arbeitskraft
aus feministischer Perspektive: Pateman

2 Zum franzdésischen Feminismus in der ers- 1988.

ten Halfte des 19. Jahrhunderts: u. a. Riot-Sar-
cey1994.

Literatur

Arni, Caroline, 2020 (im Erscheinen): Towards a
Political Economy of the Maternal Body.
Claiming Maternal Filiation in Nineteenth-
Century French Feminism. In: Albers, Erd-
mute u.a. (Hg.): The Politics of Making Kin-
ship. Historical and Anthropological
Perspectives

Ferrando, Stefania / Kolly, Bérengere, 2015: Le
premier journal féministe. L'écriture comme
pratique politique. La Femme libre de
Jeanne-Désirée et Marie-Reine. In: Bouchet,
Thomas u. a. (Hg.): Quand les socialistes
inventaient l'avenir. Presse, théories et expé-
riences, 1825-1860. Paris, 104-112

Fraisse, Geneviéve, 1995: Vom Individuum Frau
zum Subjekt des Feminismus. In: Dies.:
Geschlecht und Moderne. Archidologien der
Gleichberechtigung. Frankfurt a. M., 143-163

Casaubon, Egérie, 1834a: La femme estla
famille. Paris

Casaubon, Egérie, 1834b: Le nouveau contrat
social ou Place d la femme. Paris

De la Famille, 1869: In: L'Egalité. Journal de Fraser, Nancy, 2016: Expropriation and Exploi-

I'Association internationale des Travailleurs
de la Suisse romande, 15.05.

54

tation in Racialized Capitalism. A Reply to
Michael Dawson. In: Critical Historical Stu-
dies 3 (1),163-178

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



Freymond, Jacques (Hg.), 1962: La premiére
Internationale. Receuil de documents
publiés sous la direction de Jacques Frey-
mond, Bd. 2

Jacoud, Gilles, 2014: Droit de propriété et éco-
nomie politique dans l'analyse saint-simo-
nienne. In: Revue Economique 65 (2), 299~
315

La femme libre, 1832-34. Die Zeitschrift ist
archiviert in zwei Binden greifbar: Aposto-
lat des femmes (1832—33) und Tribune des
femmes (1833-34)

SCHWERPUNKT

Pateman, Carole, 1988: The Sexual Contract.
Stanford CA

Ranciére, Jacques, 2004: Who is the Subject of
the Rights of Man? In: The South Atlantic
Quarterly, 103 (2/3), 297-310

Riot-Sarcey, Michele, 1994: La démocratie a
I'épreuve des femmes. Trois figures critiques
du pouvoir (1830-1848). Paris

55



theorie
kritik.ch

Wo man die wichtigen Theorien
diskutiert.

Das Web-Portal
theoriekritik.ch:
Debatten, Rezensionen,
Kommentare

Giannis Varoufakis, Karl Marx, Judith
Butler, Antonio Gramsci, Georg
Friedrich Wilhelm Hegel, Marianne
Gronemeyer, Pierre Bourdieu, Ernst
Bloch, Chantal Mouffe, Slavoj Zizek,
u. a.

PC-61-362503-5
IBAN: CH82 0900 0000 6136 2503 5

WIDERSPRUCH 74/20 — FRAUEN*STREIKEN



	Mutterschaft: eine Frage der politischen Ökonomie : Ansätze zur Emanzipation aus dem 19. Jahrhundert

