
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 39 (2020)

Heft: 74

Artikel: Mutterschaft: eine Frage der politischen Ökonomie : Ansätze zur
Emanzipation aus dem 19. Jahrhundert

Autor: Arni, Caroline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Caroline Arni

Mutterschaft: Eine Frage
der politischen Ökonomie
Ansätze zur Emanzipation aus dem 19. Jahrhundert"

Am 15. August 1832 erscheint in Paris eine neue Zeitschrift. Acht Seiten, drei

Artikel, einer von Jeanne-Victoire, einer von Jeanne-Désirée, der dritte von
Marie-Reine. Die Zeitschrift heisst La Femme libreAuch Suzanne und
Joséphine-Félicité werden dort schreiben, Christine-Sophie und andere; selten

signiert eine mit Nachnamen, gelegentlich erscheinen Texte anonym oder

unter Initialen. Am 15. August 1832 eröffnet Jeanne-Victoire die erste
Ausgabe (La Femme libre 1832):

«Während die Völker im Namen der Freiheit in Bewegung gekommen
sind und der Proletarier seine Befreiung fordert, bleiben wir Frauen

untätig vor dieser grossen Bewegung der sozialen Emanzipation, die
sich vor unseren Augen vollzieht. Ist uns denn das Schicksal derart
gnädig, dass wir nichts zu verlangen haben? Bis zum heutigen Tag ist
die Frau ausgebeutet und tyrannisiert worden. Diese Tyrannei, diese

Ausbeutung, muss aufhören. Wir werden frei geboren wie der Mann
und es kann nicht gerecht sein, dass die eine Hälfte des menschlichen
Geschlechts der andern unterworfen ist.»

Ich will diese Äusserung hier als ein Ereignis der «Wortergreifung» (Rancière

2004) verstehen. Das lenkt den Blick auf zwei Fragen: Wer spricht und wovon
wird gesprochen? Diese Fragen gehen tiefer, als es den Anschein machen

mag.

a Dies ist die leicht gekürzte Version eines Vortrags, den ich an einer Tagung zum 150. Jahrestag
des Vierten Kongresses der I. Internationale gehalten habe («Die Linke und die Freiheit», Basel

23.11.2019, org. von Denknetz). Ausführlicher zur hier behandelten Thematik: Arni 2020 (im
Erscheinen).

SCHWERPUNKT 47



Wer also spricht? Eine Frau ohne Familienname im Namen anderer
Frauen: «Wir Frauen», sagt sie, und «uns». So und ähnlich klingt es in vielen

feministischen Schriften aus dieser Zeit: Ich spreche, ich, Frau, im Namen
aller Frauen. Man kann diese Äusserungsweise kritisieren: Weil es anmas-
send ist, für andere zu sprechen, auch für jene, die nicht konsultiert worden

sind, oder weil vielleicht gar nicht für alle gesprochen wird, sondern nur für
einige. Diese Einsprüche sind berechtigt - oder präziser: sie liegen in der

Natur der Sache. Denn ein Sprechen «im Namen von» beschreibt nicht ein

Kollektiv von Individuen; vielmehr eröffnet es die Diskussion darüber, wer
dazu gehört (ebd.). Genauso aber hat sich das Sprechen im Namen von Frauen

zuallererst aufeinen anderen Namen gerichtet: nämlich den des «Menschen

und Bürgers», der seinerseits die Frage aufgeworfen hat, wer dazu gehört.
«Wir Frauen» heisst also hier: Im Namen derjenigen, die als Frauen nicht als

Menschen und Bürger gezählt, sondern vielmehr den Männern unterworfen
worden sind.

Wir verwechseln deshalb etwas, wenn wir meinen, beim Reden im
Namen von Frauen ginge es darum, was Frauen sind. «Wir Frauen» heisst hier:
im Namen derjenigen, die als Frauen Tyrannei und Ausbeutung erleiden, ob-

schon sie frei geboren sind. Es geht also nicht um eine irgendwie geartete
«Identität» von Frauen, sondern um die Artikulation einer Situation, die ein

politisches Subjekt schafft: diejenige, die zur Sprache bringt, dass sie «die

Rechte nicht hat, die sie hat, und die Rechte hat, die sie nicht hat» (ebd., 302; vgl.

Fraisse 1995).

Davon wird gesprochen, in den ersten Sätzen der ersten Nummer der
Femme libre: Von den Frauen, die «frei» sind und «unterworfen» - und zwar
durch «Tyrannei und Ausbeutung». Auf diese Beschreibung von Unfreiheit
komme ich zurück; hier vorerst noch dies: Bei den Autorinnen der
Zeitschrift Lafemme libre, die mehrmals ihren Namen wechseln wird, handelte

es sich um Arbeiterinnen, die der sogenannt saint-simonistischen Bewegung

entstammten, einer Spielart des französischen Frühsozialismus.2

Der Basler Kongress und die Frauen
Warum interessiert mich diese Episode von 1832, und warum habe ich damit

begonnen an einer Tagung, die an den Vierten Kongress der Internationalen
Arbeiter-Assoziation (IAA) von 1869 erinnert?

Es gab an diesem Kongress 1869 in Basel nur männliche Delegierte, wie
auch an allen drei vorangehenden Kongressen seit der Gründung der IAA im

Jahr 1864. Greife ich also hier zu den Frauen von 1832, weil 1869 keine mehr

48 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN*STREIKEN



vorkamen in der Arbeiter- und Sozialrevolutionären Bewegung? Nein.
Einzelne Sektionen der IAA nahmen Frauen auf, und schon bevor Marx 1871

dazu riet, hatten sich manche zu reinen Frauensektionen zusammengeschlossen.

Frauen waren auch in die Vorbereitungen des Basler Kongresses
involviert. So etwa Virginie Barbet, die eine wichtige Rolle in der Fyoner
Szene spielte (Schrupp 1999). Vermutlich 1824 geboren, betrieb Barbet eine

Gaststätte und war zuerst als Frauenrechtlerin in der bürgerlich-republikanischen

Friedensliga engagiert, bevor sie zur 1868 gegründeten Allianz der

sozialistischen Demokratie stiess und in der Fyoner IAA-Sektion tätig wurde.

Im Frühling 1869 publizierte Barbet in der Genfer Égalité einen Artikel
zum Erbrecht - eben jenes Thema, das im Flerbst desselbenJahres am Basler

Kongress Bruchlinien der Bewegung offenlegen sollte. Barbet hielt die

Abschaffung des Erbrechts für nichts weniger als den revolutionären Hebel.

Mit den bürgerlichen Rechten nämlich, so sah sie es, wäre noch wenig
gewonnen: «[A]ls überzeugte Egalitäre wollen wir die Gleichheit nicht durch
die politische Freiheit erreichen, eine lächerliche Freiheit, die dieses

zivilisierte Sklaventum, das man Proletariat nennt, weiterbestehen lassen würde,
sondern durch die Abschaffung des Erbrechts.» (Barbet zit. nach Schrupp 1999,76t.)

Es gab also Frauen in der Ersten Internationalen und im Umfeld des

Basler Kongresses. Nicht anders als vorher in den frühsozialistischen

Bewegungen und nachher in den Gewerkschaften und sozialistischen Parteien

gehörten sie dazu und doch nicht, arbeiteten mit und erschienen nicht auf

Gruppenfotos.
Warum also habe ich hier mit den Frauen von 1832 begonnen und

werde mich ihnen auch gleich wieder zuwenden? Eben deshalb, weil 1869

am Kongress die Frage des Erbrechts verhandelt wurde. Es führt eine
offensichtliche Spur von diesen Verhandlungen in die i83oer-Jahre zurück - nicht
zufällig bezeichnete Marx die Idee, man könne die Revolution von der

«Abschaffung des Erbrechts» ausgehen lassen, in einem Brief an Engels als

«St. Simonistische [n] Blödsinn» (Marx zit. nach Schrupp 1999,58). Tatsächlich hatten

die Saint-Simonisten das Recht aufPrivateigentum verteidigt, nicht aber

das Recht, dieses zu vererben (jacoud 2014). Eine weniger offensichtliche Spur

jedoch führt von der Kontroverse in den i86oer-Jahren auch zu den Frauen,
denen es 1832 eingefallen war, eine Zeitschrift namens Femme libre zu gründen.

Weniger offensichtlich ist diese Spur deshalb, weil die Debatte am
Kongress in Basel von etwas weitgehend gereinigt war: von der Frage, wie das

Erbrecht mit der Frage der Geschlechterverhältnisse zusammenhängt.
Am Kongress von 1869 wurde zwar zum Beispiel gesagt, dass mit dem

Erbrecht auch die Familie verschwände (Freymond 1962,91). Aber was hiess das

SCHWERPUNKT 49



für die Frauen? Vorgängig zum Kongress war diese Frage diskutiert worden,
schliesslich setzte das Erbrecht in der Regel die Ausrichtung
verwandtschaftlicher Verhältnisse an der väterlichen Linie um. Konkret gab es

Benachteiligungen von Frauen als Erbinnen gegenüber männlichen Angehörigen,

vor allem aber sicherte das Erbrecht die Unterscheidung in «legitime»
und «illegitime», nichtehelich geborene Kinder: Letztere traten nicht in die

väterliche Linie ein und hatten keinen Anspruch auf Erbe; mancherorts waren

sie auch von der Erbfolge in der mütterlichen Familie ausgeschlossen. So

trugen Frauen Last und Stigma ausserehelicher Verhältnisse, während sie in
der Ehe zwar «legitime» Kinder haben konnten, aber in ein patriarchales
Herrschaftsverhältnis versetzt waren.

Genau diese Fragen hatten die Frauen von 1832 umgetrieben. Auch sie

verlangten die Abschaffung des Erbrechts. Mehr noch: Sie schlugen
konkrete Erbschaften aus - in Gestalt des Vaternamens, den sie als Autorinnen
abstreiften, indem sie mit ihren Vornamen zeichneten. Aber sie gingen noch

weiter und forderten das Recht auf den Mutternamen; manche wählten gar
die ledige Mutterschaft, um ihre Kinder ihren Namen tragen lassen zu können.

Und das war für sie: eine Frage der Freiheit.
Deshalb befasse ich mich hier mit diesen Frauen. Sie sind der Stoff, von

dem ich behaupte, dass er für unser Nachdenken über Freiheit all dem

ebenbürtig ist, zu dem wir sonst so zu greifen gewohnt sind, wenn uns diese

Frage beschäftigt - der philosophische Kanon, Marx, andere sogenannte
Meisterdenker et cetera. Stattdessen also: Frauen, die sich frei nannten.

Wie Mütter enteignet werden
Die Frauen, die in den i83oer-Jahren in der saint-simonistischen Bewegung
aktiv waren, werden von der Geschichtsschreibung in der Regel dem
sogenannten Differenzfeminismus zugeschlagen. Es stimmt, dass für diese

Frauen die Geschlechterdifferenz Ausgangspunkt ihrer Politik war. Es

stimmt auch, dass nachfolgende feministische Positionen zur Zeit der Ersten

Internationalen den Fokus auf die Idee geschlechtsneutraler Individualität

verschieben sollten. Aber ist damit alles gesagt? Und ging es den Frauen

von 1832, wie oft unterstellt wird, um eine Metaphysik der Weiblichkeit?
Oder können wir sie beim Wort nehmen, wenn sie nicht davon, sondern von
Frauen reden?

Schauen wir noch einmal auf das Zitat, mit dem ich begonnen habe:

«die Frau», heisst es da, wird «ausgebeutet und tyrannisiert», und darin hegt
«ihre Unterwerfung». Unfreiheit hat also einen politischen und einen mate-

50 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN



riellen Aspekt. Worin ersteres, die Tyrannei, besteht, lässt sich rasch
einholen: Gemeint ist der Umstand, dass Frauen zu dieser Zeit in aller Regel

einem Mann - Vater, Ehemann oder Vormund - Gehorsam schulden.

Worin aber besteht die Ausbeutung? Sie hat wiederum zwei Seiten: Wie
ihre proletarischen Gefährten werden sie, sagen die Autorinnen der Femme

libre, als Lohnarbeiterinnen ausgebeutet. In den Wäschereien, in den
Küchen, für die gestickte Stückware - nie erhalten sie das, was angemessen
wäre. Sobald sich ihnen eine Branche öffnet, sinken dort die Löhne, analysiert

Marie-Reine (Apostolat des femmes, 113). Und immer ist dasselbe die Folge:

Abhängigkeit von Männern.
Zur Ausbeutung als Arbeiterin aber kommt eine weitere hinzu und

damit komme ich aufdie Frage des Vaternamens zurück. Es geht dort nämlich

um den zweiten Modus von Ausbeutung, den ich hier als Enteignung
bezeichnen will. Das Wort fällt als solches in den Quellen nicht, wohl aber wird
das dazu gehörige Begriffsfeld genutzt. Beschrieben nämlich wird genau das,

was etwa Nancy Fraser als «expropriation» bezeichnet: eine Ausbeutung,
die sich ausserhalb des Lohnnexus vollzieht, eine Konfiskation von Fähigkeiten

Und Ressourcen (Fraser 2016,166).

In diesem Sinn enteignet werden Frauen gemäss den saint-simonisti-
schen Autorinnen in einer spezifischen Situation: als Mütter. Genauer: als

jene, die in einem Tätigkeitszusammenhang, der von der Schwangerschaft
über Geburt und Stillen bis zum nährenden Aufziehen des Kindes reicht,
neues «Leben» schaffen. Egérie Casaubon, eine dem Saint-Simonismus
nahestehende Autorin, formuliert das so: Indem der Vater dem Kind seinen

Namen gibt, «bemächtigt er sich des Kindes» und behauptet es als sein

«Eigentum», obschon ihn dessen Existenz nur einen kurzen lustvollen
Moment «gekostet» hat, während die Mutter dafür vielleicht mit ihrem
Leben «bezahlt» (Casaubon 1834a, 4f.). Die Mutter macht das Kind, heisst das,

indem sie ihr Leben in die Hervorbringung seines Lebens investiert. Eben diesen

Zusammenhang überschreibt der Vatername, und damit eignet sich der

Ehemann nicht einfach das Kind an, sondern die produktive Kapazität des

mütterlichen Körpers. Diese Kapazität aber ist von der Person der Mutter
nicht zu trennen, bringt sie doch nicht nur ein Kind, sondern Beziehungen
hervor: «alle Menschen», schreibt Désirée in der Zeitschrift, sind «einander
als Brüder und Schwestern durch unsere Mutterschaft verbunden» (Apostolat

des femmes, 70).

Dass es um eine Kapazität dieser Art geht - an die Person gebunden,
veräusserbar nur durch den gewalthaften Akt der Enteignung - wird darin
deutlich, dass Casaubon und ihre Gefährtinnen nicht etwa einen Lohn für

SCHWERPUNKT 51



Mutterschaft fordern, sondern eine Pension oder Rente. Casaubon nennt es

einen «tribut» und hat davon eine klare Vorstellung: Jede Frau, die Mutter
wird, erhält so viel Boden zu ihrer Nutzniessung, wie sie braucht, um sich

und ihre Kinder zu erhalten beziehungsweise: um gut zu leben (Casaubon 1834b,

28t). So ist garantiert, dass sie weder in Armut stürzt noch von einem Mann

abhängig ist - was den hier behandelten Frauen übrigens als Voraussetzung
für gelingende Liebesbeziehungen gilt.

Mit anderen Worten heisst all das: Mutterschaft ist eine Frage der
politischen Ökonomie. Unter exakt dem Begriff präsentiert Casaubon denn
auch ihre Vorschläge zur Mutterrente, die sie als «politique économique du

tribut de la mère» bezeichnet.

Die Universalität der Frauen
Was hat das alles nun mit Freiheit zu tun und was mit der Diskussion um das

Erbrecht? Zuerst zu letzterem: Die Zurückweisung des Vaternamens kann
leicht missverstanden werden als Forderung nach weiblicher Genealogie,
nach einem Ersetzen der Vaterlinie durch die Mutterlinie. Doch darum ging
es nicht. Familie als ein Zusammenhang von Individuen über Generationen

hinweg, zusammengehalten durch die Weitergabe von Namen und Gütern,
interessierte die saint-simonistischen Feministinnen nicht.

Sie sahen deshalb mit der Abschaffung des Erbrechts auch nicht die
Familie schlechthin aufs Spiel gesetzt, wie jene, die sich am Basler Kongress

gegen die Abschaffung des Erbens aussprechen sollten. Familie war für sie

eine Konstellation von egalitärer Gefährtenschaft und Elternschaft, und
Mutterschaft Ursprung eben jener sozialen Gleichheit, die es unter Familien
herzustellen galt, indem nicht die einen über Generationen hinweg Reichtümer

akkumulieren können, die den andern fehlen. Vielleicht auch deshalb

beharrten sie darauf, dass die Kinder den Namen der Mutter tragen: er erinnert

sie als Erwachsene daran, dass sie Geschwister unter Geschwistern sind.

Was am Kongress in Basel in der Kontroverse um das Erbrecht nicht
zur Sprache kam, ist dieses aufeinem alternativen Verwandtschaftskonzept
beruhende, originäre Konzept einer egalitären Gesellschaft. Es war zu
diesem Zeitpunkt nicht vergessen. Wir finden es weiterhin, zum Beispiel im

Frühling 1869, vier Monate vor dem Basler Kongress, in der in Genf gedruckten

Egalité. Flier wird in einem Artikel über die Familie nicht nur die

Umwandlung der Ehe zu einem Vertrag unter Gleichen gefordert, sondern auch,
«dass die Kinder der Mutter angehören, dass sie ihren Namen erhalten» (De la

famille 1869, if.).

52 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAUEN'STREIKEN



Und die Freiheit? Warum habe ich den Weg über eine politische
Ökonomie der Mutterschaft genommen, um über Emanzipation im 19. Jahrhundert

nachzudenken? Weil Konzepte von Freiheit sich in der Vergangenheit
nicht immer da artikulieren, wo wir Heutigen sie vermuten. Als Feministinnen

zum Beispiel neigen wir dazu, sie in der Kritik an Weiblichkeit zu
suchen, eher nicht aber in einer Bejahung von Mutterschaft. Doch genau hier
sehen die Saint-Simonistinnen die Freiheit von Frauen auf dem Spiel: wo
ihnen auf spezifische Weise Unfreiheit droht, wenn sie Mütter werden oder

Tätigkeiten verrichten, die menschliches Leben erhalten.

Was aber bedeutet es für die Mutterschaft, wenn sie zu einer Angelegenheit

der politischen Ökonomie erklärt wird? Es bedeutet, nicht den
falschen Schluss zu ziehen, dass Mutterschaft Unfreiheit ist, sondern die

Bedingungen zu analysieren, unter denen Frauen Mütter sind. Es bedeutet,
dass Mutterschaft mehr als ein Komplex aus physiologischen Vorgängen ist
(weswegen allerdings vom Körper gerade nicht abstrahiert werden kann)
und etwas anderes als eine Liebesgabe (weshalb sie unabhängig von der

Beziehung zu einem Mann existenzsichernd sein muss). Das macht Mutterschaft

umgekehrt nicht zu einer «Arbeit wie jede andere» beziehungsweise

zu dem, was diese Wendung meint: der Verrichtung einer veräusserbaren

Arbeitskraft. Deshalb vergleichen die frühsozialistischen Feministinnen die

Unfreiheit der enteigneten Mutter mit derjenigen in der Sklaverei, die auch

Inbesitznahme der Person ist. Und indem sie wiederum mit ihrer Unfreiheit
die der Arbeiter vergleichen, reissen sie die Trennung zwischen Expropriation

und Ausbeutung ein.3 Nicht nur ist die Mutter eine Sklavin, sondern
auch der Arbeiter eine Frau. Jeanne-Désirée schreibt: «Indem man die Frau

befreit, wird man auch den Arbeiter befreien.» (Apostolat des femmes, 37)

In Umkehrung all dessen, was noch oft gesagt werden wird über die

angebliche Partikularität der Belange von Frauen, heisst das: «Die Sache der

Frauen ist universell.» (Apostolat des femmes, 69) Sind sie frei, sind alle frei.

Warum Geschichte gut zum Denken ist
Es ist interessant, dass heute in der feministischen Bewegung der Begriff
«Freiheit» wieder öfters fällt als in den vergangenen drei Jahrzehnten, oder

sagen wir: seit die Frauenbewegung nicht mehr «Frauenbefreiungsbewegung»

heisst. An die Stelle der Befreiung ist die «Gleichstellung» getreten
und die so ausgerichtete Politik hat viel verändert. Im Frühling 2019 aber hat
mich eine junge Feministin gefragt, was die Freiheit der Frauen sei. Ich hatte
keine Antwort bereit. Nur lauter Fragen sind mir gekommen.

SCHWERPUNKT 53



Haben wir einen Faden verloren, uns nicht geübt in dieser Frage, oder

meinen wir, die Freiheit gehe auf im Wählenkönnen (Mutterschaft oder
Erwerbsarbeit oder beides) und bemesse sich an der Freiwilligkeit, mit der

etwas getan wird oder nicht? Wenn das so wäre: Warum zählt stets weniger,
was vorwiegend Frauen tun? Warum verteilen sich diese Tätigkeiten, die wenig

zählen, zwar neu, aber vor allem unter verschiedenen Gruppen von
Frauen? Und was heisst es, dass zurzeit Fragen der Arbeit gleichzeitig mit
der Frage der Freiheit auf neue Weise dringlich werden? Was bedeutet es,

dass es 2019 einen Frauenstreik gab?

Also bin ich nochmals zurück, zu meinem historischen Stoff, und habe

besser verstanden, wieso die Freien Frauen sich so nannten, und inwiefern
ihre Forderung nach dem Mutternamen nicht einfach eine Forderung,
sondern die Analyse einer Situation war. Ich habe ausserdem verstanden, wie
sie das Hervorbringen von Menschen als eine Angelegenheit der politischen
Ökonomie begreifen konnten, ohne behaupten zu müssen, es sei eine Arbeit
wie jede andere. Und weshalb sie zu argumentieren wussten, ihre Situation
sei die universelle. Denn natürlich ist genau das der Gedankenweg, der zu

nehmen ist: Was wäre, wenn nicht alles, was sich am Körper von Frauen

vollzieht, zu Arbeit wie jede andere erklärt werden könnte, sondern
vielmehr jede Arbeit wie die Mutterschaft Unveräusserliches enthielte, an das

die Freiheit geknüpft wäre?

Anmerkungen
1 Zur Geschichte der Zeitschrift: Ferrando/

Kolly 2015.

2 Zum französischen Feminismus in der ers¬

ten Hälfte des 19. Jahrhunderts: u. a. Riot-Sar-
cey 1994.

Literatur
Arni, Caroline, 2020 (im Erscheinen): Towards a

Political Economy of the Maternal Body.
Claiming Maternal Filiation in Nineteenth-
Century French Feminism. In: Albers, Erd-
mute u. a. (Hg.): The Politics of Making
Kinship. Historical and Anthropological
Perspectives

Casaubon, Egérie, 1834a: La femme est la
famille. Paris

Casaubon, Egérie, 1834b: Le nouveau contrat
social ou Place à la femme. Paris

De la Famille, 1869: In: L'Égalité.Journal de
l'Association internationale des Travailleurs
de la Suisse romande, 15.05.

3 Zur Fiktion der veräusserbaren Arbeitskraft
aus feministischer Perspektive: Pateman
1988.

Ferrando, Stefania/ Kolly, Bérengère, 2015: Le
premier journal féministe. L'écriture comme
pratique politique. La Femme libre de
Jeanne-Désirée et Marie-Reine. In: Bouchet,
Thomas u. a. (Hg.): Quand les socialistes
inventaient l'avenir. Presse, théories et
expériences, 1825-1860. Paris, 104-112

Fraisse, Geneviève, 1995: Vom Individuum Frau
zum Subjekt des Feminismus. In: Dies.:
Geschlecht und Moderne. Archäologien der
Gleichberechtigung. Frankfurt a. M., 143-163

Fraser, Nancy, 2016: Expropriation and Exploitation

in Racialized Capitalism. A Reply to
Michael Dawson. In: Critical Historical
Studies 3 (1), 163-178

54 WIDERSPRUCH 74/20 - FRAU EN'STREIKEN



FreymondJacques (Hg.), 1962: La première
Internationale. Receuil de documents
publiés sous la direction de Jacques Frey-
mond, Bd. 2

Jacoud, Gilles, 2014: Droit de propriété et éco¬

nomie politique dans l'analyse saint-simo-
nienne. In: Revue Economique 65 (2), 299-
315

La femme libre, 1832-34. Die Zeitschrift ist
archiviert in zwei Bänden greifbar: Apostolat

des femmes (1832-33) und Tribune des
femmes (1833-34)

Pateman, Carole, 1988: The Sexual Contract.
Stanford CA

Rancière,Jacques, 2004: Who is the Subject of
the Rights of Man? In: The South Atlantic
Quarterly, 103 (2/3), 297-310

Riot-Sarcey, Michèle, 1994: La démocratie à

l'épreuve des femmes. Trois figures critiques
du pouvoir (1830-1848). Paris

SCHWERPUNKT 55



théorie^
kritik.ch

Wo man die wichtigen Theorien
diskutiert.

Das Web-Portal
theoriekritik.ch:
Debatten, Rezensionen,
Kommentare

Giannis Varoufakis, Karl Marx, Judith

Butler, Antonio Gramsci, Georg
Friedrich Wilhelm Hegel, Marianne

Gronemeyer, Pierre Bourdieu, Ernst

Bloch, Chantal Mouffe, Slavoj Zizek,

u. a.

PC-61-362503-5
IBAN: CH82 0900 0000 6136 2503 5

WIDERSPRUCH 74/20 - FR AU ERSTREIKEN


	Mutterschaft: eine Frage der politischen Ökonomie : Ansätze zur Emanzipation aus dem 19. Jahrhundert

