
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 38 (2019)

Heft: 73

Artikel: Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein : eine Kritik

Autor: Marti-Brander, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Marti-Brander

Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein
Eine Kritik

In einer Zeit, in der Demagogen, Diktatoren und «illiberale» Demokraten rund
um den Planeten das Zepter übernehmen, spüren zweifellos zahllose Menschen
die Sehnsucht nach der «Freiheit, frei zu sein» - einmal angenommen, sie können

sich unter dem Begriff überhaupt etwas vorstellen. Ob die Lektüre von
Hannah Arendts gleichnamigem Essay ihnen von Nutzen ist, mag bezweifelt
werden. Arendt gehört unbestreitbar zu den wichtigsten politischen Denkerinnen

der Gegenwart. Es tut der Bedeutung ihres Werks keinen Abbruch, wenn
man nicht sämtliche ihrer Argumente fraglos akzeptiert. Befremdlich ist
hingegen eine Publikationspolitik, die von einem wohlfeilen intellektuellen
Minimalismus profitieren will und die rhetorische Form der inhaltlichen
Auseinandersetzung vorzieht. Dass Arendts kurzer Essay eines Tages zum philosophischen

Bestseller hochgejubelt werden würde, hätte sie selbst wohl eher belustigt.
1963 ist ihr Buch On Revolution erschienen, der jetzt vorliegende Essay Die Freiheit,

frei zu sein nimmt in aller Kürze einige Themen daraus nochmals auf. Wer
den Essay liest, ohne mit dem umfangreichen Werk von Arendt vertraut zu sein,
wird daraus kaum klug werden. Das Nachwort hilft nicht weiter, der Autor Thomas

Meyer erspart sich die Mühe zu fragen, was mit der seltsamen Verdoppelung
gemeint sein könnte: Wie lässt sich die Formulierung «Freiheit, frei zu sein»
verstehen?

Freiheit und das Recht, Rechte zu haben

Um Arendts Idee der Freiheit verstehen und beurteilen zu können, ist es hilfreich,
die wichtigsten Schriften kurz zu resümieren. 1951 erscheint The Origins of
Totalitarianism. Arendt will «unterhalb der Oberfläche der europäischen Geschichte»

nach Elementen suchen, die zum Verständnis der verhängnisvollen
Geschichte von Nationalismus, Totalitarismus, Krieg und Antisemitismus beitragen.

Zwei Arten von Nationalismus sind zu unterscheiden: Zum einen der

Nationalstaat, der den Rahmen darstellt, in dem die moderne Republik hat
entstehen können. Ihm entspricht das republikanische Ideal der Französischen
Revolution, wonach die Nation auf den Menschenrechten und der Gleichheit der

DISKUSSION 189



männlichen Bürger beruht. Zum anderen die Republik, verstanden als
Rechtsgemeinschaft, die den gesetzlichen Schutz aller Einwohnerinnen des Territoriums

ohne Rücksicht auf ihre nationale Zugehörigkeit garantiert. Sie ist in der
Neuzeit die wichtigste Institution, die Freiheit garantiert. Seit der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts wird sie in Westeuropa zunehmend korrumpiert, während
gleichzeitig ein neuer, völkischer Nationalismus entsteht, der die Idee der

Rechtsgemeinschaft durch jene der Herkunftsgemeinschaft ersetzt.

Spricht Arendt von der Korruption der Staaten, wird deutlich, wie stark sie in
frühen Jahren vom Marxismus1 und namentlich von Rosa Luxemburg beein-
flusst gewesen ist. Die Ursachen der Korruption sieht sie im Imperialismus der

europäischen Staaten und in der Unterwerfung der Politik unter die Gesetze der

kapitalistischen Ökonomie. Akkumulation und Expansion stehen für Prozesse,
die keine Grenzen respektieren: und daher Politik gefährden. Die politische
Macht stelle sich in den Dienst der Profitmaximierung und ermögliche mittels
imperialistischer Strategien die Perpetuierung der Kapitalakkumulation. Die

Bourgeoisie sehe in den staatlichen Institutionen die blosse Fassade für ihre
Privatinteressen und bereite derart der totalen Herrschaft den Weg. Unter Totali-
tarismus versteht Arendt, anders als die meisten Politologinnen, die Herrschaft
einer Klasse, für welche die Politik lediglich ein Instrument zur Förderung ihrer
privaten Interessen ist. Wenn der Nationalstaat in seiner Funktion als Hort der
Freiheit im 20. Jahrhundert versagt hat, worauf kann sich die Hoffnung auf Freiheit

dann gründen? Arendts Antwort auf die Frage ist nicht eindeutig. Das zentrale

Thema der Origins ist nicht Freiheit, sondern Politik als Praxis, die von der
totalitären Herrschaft vernichtet wird. Nur eine Politik als öffentliche Angelegenheit

könne Freiheit garantieren - doch welche Freiheit?
In der Nachkriegszeit gewinnt die Idee der Menschenrechte an Bedeutung.

Arendt war skeptisch gegenüber der Auffassung, diese könnten zuverlässigen
Schutz bieten. Seit den Revolutionen in Nordamerika und Frankreich wurden
Menschenrechte als Grundlage jeden Rechts verstanden, konnten aber nur
beansprucht werden, wenn sie durch den Staat verbürgt wurden. Als Folge der beiden

Weltkriege wurden zahllose Menschen in die Flucht getrieben oder hatten
ihre Staatszugehörigkeit verloren. Weltweit war keine politische Autorität fähig
oder bereit, Rechte von Menschen zu schützen, die ihre Staatsbürgerrechte in
keiner politischen Gemeinschaft wahrnehmen konnten. Unveräusserliche
Menschenrechte, die nicht von einem besonderen politischen Status abhängig sind,

gibt es offenbar nur in der Theorie. Flüchtlinge und Staatenlose waren faktisch
rechtlos. Für Arendt stellte sich die Frage, welches Recht so elementar ist, dass

sein Verlust absolute Rechtlosigkeit bewirkt. Sie bezeichnete es als Recht auf
Heimat im Sinne der Zugehörigkeit zu einer politischen Gemeinschaft und
Teilnahme an deren Gestaltung. Ohne den Schutz solcher Partizipationsrechte
verlieren Menschen den Standort in der Welt, der die Bedingung dafür bildet, dass

ihre Meinungen Gewicht haben und ihre Handlungen von Belang sind. Die

190 WIDERSPRUCH-73/19



Juden und Jüdinnen im nationalsozialistischen Deutschland waren der Fähigkeit

beraubt, Meinungen zu vertreten und frei zu handeln. Ihr Sprechen und
Handeln hatte keinen Einfluss auf das, was ihnen angetan wurde. Das Recht,
Rechte zu haben, bedeutet somit, in einem Beziehungssystem zu leben, in dem

man aufgrund von Handlungen und Meinungen wahrgenommen und
anerkannt wird. Freiheit meint in diesem Kontext politische Freiheit.

Freiheit, Revolution und soziale Frage

1963 legt Arendt mit On Revolution ein Plädoyer für die Revolution vor und kritisiert

während des Kalten Kriegs eine US-amerikanische Politik, die in der
Absicht, Revolutionen zu verhindern, weltweit korrupte Regierungen unterstützt.
Was echte Revolutionen auszeichnet, ist ihr zufolge die Erfahrung des In-Frei-
heit-Handelns. Nur wenn ein Pathos des Neubeginns vorherrscht und mit
Freiheitsvorstellungen verknüpft ist, lasse sich von Revolution sprechen. Das Buch
wurde häufig gelesen als Gegenüberstellung der nordamerikanischen und der
Französischen Revolution, was ideologisch profitabel war: Die nordamerikanische

Revolution schenkte den Menschen die Freiheit, die Französische zwang
sie unter die Herrschaft des Terrors. Auf den ersten Blick ist Arendts Buch eine
Parteinahme für die nordamerikanische und gegen die Französische Revolution.

Ihr Argument ist freilich differenzierter: Trotz der günstigen Bedingungen,
unter denen die nordamerikanische Revolution stattgefunden hat, ist sie
gescheitert. Die Französische Revolution sei mit einem Problem konfrontiert
gewesen, das Amerika, so glaubt Arendt zu wissen, nicht kannte, mit der sozialen

Frage. Die Amerikanische Revolution hingegen sei nicht mit dem Freiheitshindernis

von Furcht und Not konfrontiert gewesen, sie habe ihren Erfolg zu einem
Gutteil dem Fehlen der Armut unter Freien und der Unsichtbarkeit der Sklavinnen

verdankt. Die Gründung der Freiheit konnte gelingen, weil die
Gründungsväter sich mit der politisch angeblich unlösbaren sozialen Frage nicht
abquälen mussten. Sie konnte für die Sache der Freiheit jedoch nicht allgemeingültig

werden, weil die gesamte übrige Welt von dem Elend der Massen beherrscht

war und blieb.
Die Französische Revolution unterlag dem Zwang, sich um das soziale Elend

zu kümmern. Wer einem Zwang unterliegt, ist logischerweise nicht frei, egal, ob

dieser Zwang von einer bestimmten Situation herrührt, vom Elend der Massen
oder ihrem Protest. Die französischen Revolutionäre sind dem Lauf der
Geschichte unterworfen, ergo nicht frei. So liest man es bei Arendt... und staunt.
Die amerikanischen Revolutionäre waren also dem Lauf der Geschichte nicht
unterworfen? Gibt es Menschen, die in ihrem Handeln nicht in dieser oder jener
Weise vom Lauf der Geschichte eingeschränkt, ja gezwungen werden, Dinge zu
tun, die sie gar nicht zu tun beabsichtigten? Der tiefe Eindruck, den die Franzö-

DISKUSSION 191



sische Revolution hinterlassen hat, erklärt laut Arendt, weshalb die Idee der
Freiheit aus dem revolutionären Denken verschwand und der Notwendigkeit
weichen musste.2 Der schiere Kampf ums Überleben ist die Notwendigkeit, die
Freiheit negiert. Unglücklicherweise wurde die Französische Revolution von
ihrem eigentlichen Vorhaben, der Ausarbeitung einer republikanischen Verfassung,

durch die unmittelbare Vordringlichkeit der Not des Volkes abgelenkt;
nicht mehr die Befreiung von Tyrannenmacht, sondern die Befreiung von der

Notwendigkeit galt es zu unterstützen; Motiv des Handelns war nicht mehr die
Freiheitsliebe, sondern das Elend des Volkes und das Mitleid mit den Unglücklichen.

Für Arendt steht fest, dass die soziale Frage mit politischen Mitteln nicht
zu lösen ist und im Terror enden muss. Armut ist entwürdigend, doch kann die

Befreiung nicht Aufgabe der Politik sein, sondern einzig der Technik und Verwaltung,

wie sie kategorisch erklärt - ohne ihre Überzeugungen zu begründen.
Überraschenderweise hält sie es dann aber Marx zugute, gezeigt zu haben, dass

Armut kein Naturphänomen ist, sondern ein politisches Phänomen. Niemand
habe bislang so überzeugend die soziale Frage politisch gedeutet wie der junge
Marx; wo man bisher nur die ewig gleichen Naturbedingungen menschlichen
Lebens gesehen hatte, habe er die Willkür von Gewalt und Unterdrückung
entdeckt. Da Marx, in Übereinstimmung mit der antiken Auffassung, Notwendigkeit

im Sinne der zwingenden Notdurft des Lebensprozesses verstand, habe er

jedoch mehr als irgendjemand sonst dazu beigetragen, der «politisch jedenfalls
verderblichsten Lehre der Moderne» (Arendt 1965,79) zu einem endgültigen Sieg zu
verhelfen: dass das Leben der Güter höchstes und dass der Lebensprozess der
Gesellschaft Zweck und Ende aller Politik sei. Eigenartig, was hier als verderblich

gilt. Was mit dem Lebensprozess der Gemeinschaft gemeint ist, wäre
erklärungsbedürftig, es ist wohl die Ökonomie gemeint. Auf jeden Fall wird deutlich,
dass Politik in Arendts Verständnis etwas Transzendentes, Jenseitiges ist. Im
üblichen Sprachgebrauch hat Politik zu tun mit Verfassung, Herrschaft und
Gesetzgebung, nicht so bei Arendt; ihr zufolge ist das erste Ziel echter Revolutionen
ein Gründungsakt, die Verfassung der Freiheit, die constitutio libertatis, nicht
aber die Erklärung von Menschenrechten, die Garantie bürgerlicher Rechte oder
die gesetzliche Begrenzung der Staatsmacht. Unter Freiheit ist die Fähigkeit des

Sprechens und Handelns zu verstehen, eine Fähigkeit, die sich nur im schützenden

Rahmen politischer Institutionen entfalten kann. Der Verfassungsstaat, die
konstitutionelle Ordnung, ist als «vorpolitische» Institution zu unterscheiden
von der constitutio libertatis, worin die «eigentliche» Politik ihren Ort hat. Sie

entfaltet sich in der res publica, worin in Permanenz debattiert und gestritten
wird.

192 WIDERSPRUCH-73/19



Freiheit und Rätesystem

Wenn es laut Arendt in Amerika gelungen ist, eine Ordnung zu schaffen, worin
das Glück der Menschen im öffentlichen Handeln besteht, konnten doch selbst
dort der Geist und die Prinzipien des Gründungsakts nicht in dauernden Institutionen

festgehalten werden. Dagegen habe sich die Überzeugung durchgesetzt,
Freiheit sei rein negativ zu verstehen, sie bestünde im freien Spiel von Privatinteressen,

die Bürgerrechte legitimierten die rücksichtslose Verfolgung des

Eigennutzes. So sind beide Revolutionen gescheitert, die eine aufgrund des Reichtums,
die andere aufgrund der Armut. Arendt gesteht durchaus zu, dass von Freiheit
unter Bedingungen von Elend und Not nicht die Rede sein kann; ebenso wenig
könne jedoch davon die Rede sein, wenn die reich gewordenen Armen nur noch
für die Befriedigung ihrer masslosen Bedürfnisse leben. Es handelt sich hier um
ein klassisches Motiv des konservativen Denkens, dem man auch bei anderen
Autorinnen begegnet: Wer im Reichtum aufgewachsen ist, ist den Neureichen,
welche die Tugend des Reichseins nicht erlernt haben und unersättlich sind,
ethisch überlegen. Für die politische Theorie und Praxis stellt sich Arendt somit
die Aufgabe, Institutionen zu errichten, die sowohl Stabilität garantieren als

auch den revolutionären Geist konservieren. Es geht um das diffizile Unterfangen,

dem Volk die Macht zu geben, ohne diese einem Volk von Privatleuten
auszuliefern. Dieser Aufgabe sei die repräsentative Demokratie nicht gewachsen.
Repräsentiert werden können die Interessen der Bürgerinnen, ihre Sorge um die

Wohlfahrt, nicht ihre Fähigkeit zu handeln oder ihre Meinungen.
Politisches Sprechen und Handeln ist auf neue Institutionen angewiesen, die

Arendt im Rätesystem ortet. Rätestrukturen sind spontan in allen modernen
Revolutionen entstanden, in der nordamerikanischen und der Französischen
Revolution, in der Pariser Kommune, in der Russischen Revolution, den
deutschen Arbeiter- und Soldatenräten während der Revolution von 1918, schliesslich
in der Ungarischen Revolution von 1956. Wenn der Endzweck der Revolution die

Konstituierung eines öffentlichen Raumes ist, worin die Freiheit in Erscheinung
treten kann, dann seien die Räterepubliken, in deren Rahmen jedermann im
positiven Sinne frei ist, der Endzweck der Republik (Arendt 2000,73-126; 1970,130-133;

1965,327-344). Was Arendt am Rätesystem fasziniert hat, ist die alle Schichten der

Bevölkerung einschliessende Spontaneität des Handelns, Kommunizierens und
Organisierens; jede zufällige Begegnung werde zum Keim einer politischen
Institution, und einzig der Wille zur Freiheit gebe den Menschen die Kraft zu
handeln. Eingehend hat sich Arendt nur mit der ungarischen Räterepublik
auseinandergesetzt. Im Zuge des Volksaufstands bildeten sich in allen Bereichen des

Lebens und Arbeitens Räte: in den Wohnbezirken, in Fabriken, in der Armee, an
den Universitäten. Im Wesentlichen hatten die Räte in Ungarn zwei Funktionen:
Während die revolutionären Räte eine politische Aufgabe hatten, regelten die
Arbeiterräte die wirtschaftlichen Angelegenheiten. Letztere interessieren
Arendt kaum. Worin bestand die politische Aufgabe? Hauptsächlich darin, Ord-

DISKUSSION 193



nung zu schaffen und Kriminalität zu bekämpfen. Die Institutionen der Freiheit
hatten somit zunächst - nicht nur, aber auch - eine repressive Funktion. Was die
Arbeiterräte und die ökonomische Regulierung betrifft, gibt Arendt zu bedenken,
auf den ökonomischen Bereich könnten die Prinzipien von Freiheit und Gleichheit

nicht angewandt werden. In der Wirtschaft gehe es um das Lebensnotwendige,

also um Notwendigkeit, das Gegenteil von Freiheit. Das heisst einerseits,
dass die arbeitenden Menschen nicht die erforderliche Kompetenz besitzen, die
Wirtschaft zu regeln, Selbstregierung mithin nicht betriebliche Selbstverwaltung

bedeuten kann, sondern ein Herr und Meister nötig ist. Andererseits heisst

es, dass es in den Sphären der Wirtschaft und Gesellschaft Freiheit und Gleichheit

nicht geben kann. In der politischen Sphäre, worin allein Freiheit möglich
sei, dürfen die Handlungsmotive nicht sozialer oder wirtschaftlicher Art sein.
Was bleibt dann übrig? Auf die Frage, was es im öffentlichen Raum noch zu bereden

gibt, wenn alles, was das Soziale, das menschliche Leben und Arbeiten
betrifft, tabu ist, hat Arendt in einem Diskussionskreis zugestanden, sie stelle sich
diese Frage selbst (Arendt 1996,88 f.).

Was ist Politik?

Unter diesem Titel sind 1993 Fragmente aus den tgsoer-Iahren veröffentlicht worden.

Arendt spricht vom Sinn der Politik, dieser Sinn ist die Freiheit, verstanden
als Fähigkeit, den Automatismus natürlicher Prozesse zu unterbrechen, sich

gleichsam der Naturnotwendigkeit in den Weg zu stellen. Wenn der Sinn von
Politik Freiheit ist, heisst dies, dass in dieser Sphäre menschliches Handeln
Wunder bewirken und Unwahrscheinliches zu leisten vermag. Was wir gemeinhin

unter Politik verstehen, ist mithin für Arendt blosse, wenn auch notwendige
Herrschaftstechnik. Piaton und seine Nachfolger haben Politik verstanden als

Frage der richtigen Herrschaft, die ihre Rechtfertigung aus dem Sachverstand
einer intellektuellen Elite herleitet. Politisches Handeln wird zur blossen

Befehlsausführung degradiert. Dagegen ist Politik im Urteil Arendts Selbstzweck
und mit Freiheit identisch. Besteht die Aufgabe von Staat und Recht in der Förderung

von Wohlstand und im Schutz privater Freiheit, wird Politik für unpolitische

Zwecke instrumentalisiert. Was meint die Behauptung, Politik sei
Selbstzweck? Aristoteles hat die politische Praxis als eine Tätigkeit definiert, die ihren
Zweck in sich selbst hat. Wenn ich politisiere, so weil mir das Spass macht, nicht
weil ich etwas bewegen, verbessern, verändern will. Er war sich freilich bewusst,
dass politisches Handeln nach einem externen Ziel strebt, beispielsweise nach
dem Glück der Polis, also nicht um seiner selbst willen gewählt wird. Wie kann
ich absichtslos politisieren? Ist Freiheit mit Politik identisch, scheint bei Arendt
ein idealer Zustand erreicht zu sein, womit sich weiteres politisches Handeln
erübrigt. Die constitutio libertatis in Form der Räterepublik, einer spontanen Ver-

194 WIDERSPRUCH-73/19



einigung, deren Urheber das Volk als Ganzes ist, existiert, kann aber nur überleben,

wenn die Revolution permanent ist. Hat das Volk die seine Freiheit verbürgende

Staatsform konstituiert, wird es, soll es denn diese Permanenz bewahren,
sich neuen Anliegen widmen. Es ist von Interessen geleitet, deren Harmonisierung

schwer zu erreichen ist, Streit, Opposition, Dissenz gehören zur Politik, wie
wir sie kennen; gegenläufige Interessen sind deren Stoff. Glaubt Arendt, politisch
handeln könne nur, wer von keinen «weltlichen» Interessen (fehl)geleitet wird?
Die Provokation, die Absurdität von Arendts Auffassung zeigt sich nochmals in
der folgenden Aussage; «Zwischen der Meinung, dass der Staat und das Politische

eine für die Freiheit unentbehrliche Einrichtung ist, und der, die in ihm
eine für das Leben unentbehrliche Einrichtung sieht, liegt ein unüberbrückbarer

Gegensatz.» (Arendt 1993,70) Eine unglückliche, um nicht zu sagen unsinnige
Formulierung. Angenommen, Arendt versteht die Freiheit im positiven Sinn der

Macht, freiheitsfeindliche Kräfte zu bekämpfen und die Welt zu verändern.
Entsprechendes Handeln erfordert es zu prüfen, wie diese Kräfte in der Gesellschaft,
der Wirtschaft, der Religion, den staatlichen Institutionen, im privaten und
sozialen Bereich wirken. Warum weist Arendt der Politik eine höhere Sphäre zu,
die nur jenen offensteht, die in ihrem Leben und Handeln nicht von Gewalt,
Zwang oder Not bedrückt werden, mithin in einem absoluten Sinn bereits frei
sind? Gibt es solche Menschen? Eine müssige Frage, Menschen, selbst jene mit
tadelloser Gesinnung, müssen überleben, wollen nach Möglichkeit gut leben,
müssen Kompromisse eingehen, lassen sich korrumpieren, wohl oder übel.
Wollte man ihnen mit Arendt zurufen, im Raum der Politik hätten sie das Recht,
Wunder zu erwarten, Politik sei Selbstzweck und als solcher mit Freiheit
identisch, könnten sie angesichts ihrer ordinären Existenz nur mit Unverständnis
und Scham reagieren. So herausfordernd und faszinierend Arendts politisches
Denken ist - wo es in pure Spekulation mündet oder eine fantastische Anthropologie

entwirft, ist Kritik angebracht.
Zurück zur Ausgangsfrage: Was ist zu verstehen unter der Freiheit, frei zu

sein? Aristoteles hielt es für selbstverständlich, dass Sklaven in der politischen
Öffentlichkeit nichts zu suchen haben, Bauern, Handwerker, Händler ebenso

wenig - entweder man ist politisch tätig, oder man arbeitet und gehorcht einem
Herrn. Wer arbeiten muss, sei es als Sklave oder rechtlich Freier, ist dem Zwang
unterworfen, für sein Überleben zu arbeiten, also unfrei. Die Bedeutung des

Freiheitsbegriffs hat sich über die Jahrtausende verändert, frei war in der Antike,
wer nicht Sklave war, im Mittelalter, wer zum Adel gehörte oder freier Stadtbürger

war. Kurz: Freiheit war stets ein Privileg, das wenigen zugestanden und vielen

vorenthalten wurde. Wenn Arendt die «Freiheit, frei zu sein», definiert als
Freiheit von Furcht und Not, so meint sie: Freiheit von Furcht ist gegeben, wenn
Menschen nicht mehr die Willkür einer Staatsgewalt zu fürchten haben, Freiheit
von Not, wenn sie nicht mehr im Elend leben. «Freedom from fear and want» war
ein Ziel der 1941 von Roosevelt und Churchill verabschiedeten Atlantik-Charta,

DISKUSSION 195



auf welche später die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte folgte. Deren
Artikel 22-28 betrafen sozialpolitische Anliegen, die Arendt nicht besonders
interessierten. Sie beklagt beispielsweise, der Kampfgegen die Armut sei unter den
Einfluss der Armen geraten, deren Ideale mit Freiheit nichts zu tun hätten (Arendt

1965,179). Wer sind die Menschen, deren Leidenschaft allein der Freiheit gilt, der

Beteiligung an den öffentlichen Angelegenheiten? Sie verachten die Heuchelei
der Gesellschaft und die privaten Angelegenheiten. Es sind die Intellektuellen,
die hommes de lettres, Müssiggängerlnnen, die weder einen Herrn über sich hatten

noch wirklich arbeiten mussten. Von der Masse der Geknechteten ist in
Arendts Augen eine Revolution nicht zu erwarten. Freiheit von Furcht ist ein

Privileg, Freiheit von Not ein Privileg der wenigsten. Um zu resümieren: Politik
gilt es in ihrer imaginären Reinheit zu bewahren, nicht mit den Widrigkeiten des

Alltags zu verunreinigen, das ist die Quintessenz des «philosophischen Bestsellers».

Wer davon überzeugt ist, Politik könne etwas bewegen, gar verändern,
wird - bei aller Faszination für Arendts Denken - ihr Verständnis von Politik
nicht nachvollziehen können.

Anmerkungen

1 Der erste Band der bei Wallstein erscheinenden kritischen Gesamtausgabe befasst sich
hauptsächlich mit Marx.

2 Arendt widerspricht sich allerdings, wenn sie in einem späteren Abschnitt die Commune
von Paris als freiheitliche Bewegung lobt (Arendt 1965,343).

Literatur

Arendt, Hannah, 1965: Über die Revolution. München

Arendt, Hannah, 1970: Macht und Gewalt. München

Arendt, Hannah, 1993: Was ist Politik? München

Arendt, Hannah, 1994: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. München

Arendt, Hannah, 1996: Ich will verstehen. München

Arendt, Hannah, 2000: Die Ungarische Revolution und der totalitäre Imperialismus. In: Dies.:
In der Gegenwart. München, 73-126

Arendt, Hannah, 2018: Die Freiheit, frei zu sein. München

196 WIDERSPRUCH-73/19


	Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein : eine Kritik

