Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 38 (2019)

Heft: 73

Artikel: Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein : eine Kritik
Autor: Marti-Brander, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-847006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-847006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urs Marti-Brander

Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein
Eine Kritik

In einer Zeit, in der Demagogen, Diktatoren und «illiberale» Demokraten rund
um den Planeten das Zepter iibernehmen, spiiren zweifellos zahllose Menschen
die Sehnsucht nach der «Freiheit, frei zu sein» - einmal angenommen, sie kon-
nen sich unter dem Begriff iiberhaupt etwas vorstellen. Ob die Lektiire von
Hannah Arendts gleichnamigem Essay ihnen von Nutzen ist, mag bezweifelt
werden. Arendt gehort unbestreitbar zu den wichtigsten politischen Denkerin-
nen der Gegenwart. Es tut der Bedeutung ihres Werks keinen Abbruch, wenn
man nicht sdmtliche ihrer Argumente fraglos akzeptiert. Befremdlich ist hin-
gegen eine Publikationspolitik, die von einem wohlfeilen intellektuellen Mini-
malismus profitieren will und die rhetorische Form der inhaltlichen Auseinan-
dersetzung vorzieht. Dass Arendts kurzer Essay eines Tages zum philosophi-
schen Bestseller hochgejubelt werden wiirde, hitte sie selbst wohl eher belustigt.
1963 ist ihr Buch On Revolution erschienen, der jetzt vorliegende Essay Die Frei-
heit, frei zu sein nimmt in aller Kiirze einige Themen daraus nochmals auf. Wer
den Essay liest, ohne mit dem umfangreichen Werk von Arendt vertraut zu sein,
wird daraus kaum klug werden. Das Nachwort hilft nicht weiter, der Autor Tho-
mas Meyer erspart sich die Miihe zu fragen, was mit der seltsamen Verdoppelung
gemeint sein konnte: Wie lidsst sich die Formulierung «Freiheit, frei zu sein» ver-
stehen?

Freiheit und das Recht, Rechte zu haben

Um Arendts Idee der Freiheit verstehen und beurteilen zu kénnen, ist es hilfreich,
die wichtigsten Schriften kurz zu resiimieren. 1951 erscheint The Origins of Tota-
litarianism. Arendt will «unterhalb der Oberfliche der europdischen Geschich-
te» nach Elementen suchen, die zum Verstdndnis der verhdngnisvollen Ge-
schichte von Nationalismus, Totalitarismus, Krieg und Antisemitismus beitra-
gen. Zwei Arten von Nationalismus sind zu unterscheiden: Zum einen der
Nationalstaat, der den Rahmen darstellt, in dem die moderne Republik hat ent-
stehen konnen. Thm entspricht das republikanische Ideal der Franzosischen Re-
volution, wonach die Nation auf den Menschenrechten und der Gleichheit der

DISKUSSION 189



maéinnlichen Biirger beruht. Zum anderen die Republik, verstanden als Rechts-
gemeinschaft, die den gesetzlichen Schutz aller EinwohnerInnen des Territo-
riums ohne Riicksicht auf ihre nationale Zugehorigkeit garantiert. Sie ist in der
Neuzeit die wichtigste Institution, die Freiheit garantiert. Seit der zweiten Héilfte
des 19. Jahrhunderts wird sie in Westeuropa zunehmend korrumpiert, wahrend
gleichzeitig ein neuer, vilkischer Nationalismus entsteht, der die Idee der
Rechtsgemeinschaft durch jene der Herkunftsgemeinschaft ersetzt.

Spricht Arendt von der Korruption der Staaten, wird deutlich, wie stark sie in
frithen Jahren vom Marxismus' und namentlich von Rosa Luxemburg beein-
flusst gewesen ist. Die Ursachen der Korruption sieht sie im Imperialismus der
europdischen Staaten und in der Unterwerfung der Politik unter die Gesetze der
kapitalistischen Okonomie. Akkumulation und Expansion stehen fiir Prozesse,
die keine Grenzen respektieren: und daher Politik gefdhrden. Die politische
Macht stelle sich in den Dienst der Profitmaximierung und ermdégliche mittels
imperialistischer Strategien die Perpetuierung der Kapitalakkumulation. Die
Bourgeoisie sehe in den staatlichen Institutionen die blosse Fassade fiir ihre
Privatinteressen und bereite derart der totalen Herrschaft den Weg. Unter Totali-
tarismus versteht Arendt, anders als die meisten Politologlnnen, die Herrschaft
einer Klasse, fiir welche die Politik lediglich ein Instrument zur Férderung ihrer
privaten Interessen ist. Wenn der Nationalstaat in seiner Funktion als Hort der
Freiheit im 20. Jahrhundert versagt hat, worauf kann sich die Hoffnung auf Frei-
heit dann griinden? Arendts Antwort auf die Frage ist nicht eindeutig. Das zent-
rale Thema der Origins ist nicht Freiheit, sondern Politik als Praxis, die von der
totalitiren Herrschaft vernichtet wird. Nur eine Politik als 6ffentliche Angele-
genheit konne Freiheit garantieren - doch welche Freiheit?

In der Nachkriegszeit gewinnt die Idee der Menschenrechte an Bedeutung.
Arendt war skeptisch gegeniiber der Auffassung, diese konnten zuverlédssigen
Schutz bieten. Seit den Revolutionen in Nordamerika und Frankreich wurden
Menschenrechte als Grundlage jeden Rechts verstanden, konnten aber nur be-
ansprucht werden, wenn sie durch den Staat verbiirgt wurden. Als Folge der bei-
den Weltkriege wurden zahllose Menschen in die Flucht getrieben oder hatten
ihre Staatszugehdorigkeit verloren. Weltweit war keine politische Autoritét fahig
oder bereit, Rechte von Menschen zu schiitzen, die ihre Staatsbiirgerrechte in
keiner politischen Gemeinschaft wahrnehmen konnten. Unveréusserliche Men-
schenrechte, die nicht von einem besonderen politischen Status abhéngig sind,
gibt es offenbar nur in der Theorie. Fliichtlinge und Staatenlose waren faktisch
rechtlos. Fiir Arendt stellte sich die Frage, welches Recht so elementar ist, dass
sein Verlust absolute Rechtlosigkeit bewirkt. Sie bezeichnete es als Recht auf
Heimat im Sinne der Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft und Teil-
nahme an deren Gestaltung. Ohne den Schutz solcher Partizipationsrechte ver-
lieren Menschen den Standort in der Welt, der die Bedingung dafiir bildet, dass
ihre Meinungen Gewicht haben und ihre Handlungen von Belang sind. Die

190 WIDERSPRUCH - 73/19



Juden und Jiidinnen im nationalsozialistischen Deutschland waren der Fahig-
keit beraubt, Meinungen zu vertreten und frei zu handeln. [hr Sprechen und
Handeln hatte keinen Einfluss auf das, was ihnen angetan wurde. Das Recht,
Rechte zu haben, bedeutet somit, in einem Beziehungssystem zu leben, in dem
man aufgrund von Handlungen und Meinungen wahrgenommen und an-
erkannt wird. Freiheit meint in diesem Kontext politische Freiheit.

Freiheit, Revolution und soziale Frage

1963 legt Arendt mit On Revolution ein Plddoyer fiir die Revolution vor und kriti-
siert wihrend des Kalten Kriegs eine US-amerikanische Politik, die in der Ab-
sicht, Revolutionen zu verhindern, weltweit korrupte Regierungen unterstiitzt.
Was echte Revolutionen auszeichnet, ist ihr zufolge die Erfahrung des In-Frei-
heit-Handelns. Nur wenn ein Pathos des Neubeginns vorherrscht und mit Frei-
heitsvorstellungen verkniipft ist, lasse sich von Revolution sprechen. Das Buch
wurde hdufig gelesen als Gegeniiberstellung der nordamerikanischen und der
Franzosischen Revolution, was ideologisch profitabel war: Die nordamerikani-
sche Revolution schenkte den Menschen die Freiheit, die Franzdsische zwang
sie unter die Herrschaft des Terrors. Auf den ersten Blick ist Arendts Buch eine
Parteinahme fiir die nordamerikanische und gegen die Franzdésische Revolu-
tion. Ihr Argument ist freilich differenzierter: Trotz der giinstigen Bedingungen,
unter denen die nordamerikanische Revolution stattgefunden hat, ist sie ge-
scheitert. Die Franzosische Revolution sei mit einem Problem konfrontiert ge-
wesen, das Amerika, so glaubt Arendt zu wissen, nicht kannte, mit der sozialen
Frage. Die Amerikanische Revolution hingegen sei nicht mit dem Freiheitshin-
dernis von Furcht und Not konfrontiert gewesen, sie habe ihren Erfolg zu einem
Gutteil dem Fehlen der Armut unter Freien und der Unsichtbarkeit der Sklavin-
nen (!) verdankt. Die Griindung der Freiheit konnte gelingen, weil die Griin-
dungsviter sich mit der politisch angeblich unlésbaren sozialen Frage nicht ab-
quélen mussten. Sie konnte fiir die Sache der Freiheit jedoch nicht allgemeingiil-
tig werden, weil die gesamte iibrige Welt von dem Elend der Massen beherrscht
war und blieb.

Die Franzdsische Revolution unterlag dem Zwang, sich um das soziale Elend
zu kiimmern. Wer einem Zwang unterliegt, ist logischerweise nicht frei, egal, ob
dieser Zwang von einer bestimmten Situation herriihrt, vom Elend der Massen
oder ihrem Protest. Die franzdsischen Revolutionédre sind dem Lauf der Ge-
schichte unterworfen, ergo nicht frei. So liest man es bei Arendt... und staunt.
Die amerikanischen Revolutionédre waren also dem Lauf der Geschichte nicht
unterworfen? Gibt es Menschen, die in ihrem Handeln nicht in dieser oder jener
Weise vom Lauf der Geschichte eingeschrinkt, ja gezwungen werden, Dinge zu
tun, die sie gar nicht zu tun beabsichtigten? Der tiefe Eindruck, den die Franzo-

DISKUSSION 191



sische Revolution hinterlassen hat, erklart laut Arendt, weshalb die Idee der
Freiheit aus dem revolutiondren Denken verschwand und der Notwendigkeit
weichen musste.? Der schiere Kampf ums Uberleben ist die Notwendigkeit, die
Freiheit negiert. Ungliicklicherweise wurde die Franzdsische Revolution von
ihrem eigentlichen Vorhaben, der Ausarbeitung einer republikanischen Verfas-
sung, durch die unmittelbare Vordringlichkeit der Not des Volkes abgelenkt;
nicht mehr die Befreiung von Tyrannenmacht, sondern die Befreiung von der
Notwendigkeit galt es zu unterstiitzen; Motiv des Handelns war nicht mehr die
Freiheitsliebe, sondern das Elend des Volkes und das Mitleid mit den Ungliickli-
chen. Fir Arendt steht fest, dass die soziale Frage mit politischen Mitteln nicht
zu l6sen ist und im Terror enden muss. Armut ist entwiirdigend, doch kann die
Befreiung nicht Aufgabe der Politik sein, sondern einzig der Technik und Verwal-
tung, wie sie kategorisch erklirt - ohne ihre Uberzeugungen zu begriinden.
Uberraschenderweise hilt sie es dann aber Marx zugute, gezeigt zu haben, dass
Armut kein Naturphdnomen ist, sondern ein politisches Phdnomen. Niemand
habe bislang so liberzeugend die soziale Frage politisch gedeutet wie der junge
Marx; wo man bisher nur die ewig gleichen Naturbedingungen menschlichen
Lebens gesehen hatte, habe er die Willkiir von Gewalt und Unterdriickung ent-
deckt. Da Marx, in Ubereinstimmung mit der antiken Auffassung, Notwendig-
keit im Sinne der zwingenden Notdurft des Lebensprozesses verstand, habe er
jedoch mehr als irgendjemand sonst dazu beigetragen, der «politisch jedenfalls
verderblichsten Lehre der Moderne» (Arendt 1965, 79) zu einem endgliltigen Sieg zu
verhelfen: dass das Leben der Giiter hochstes und dass der Lebensprozess der
Gesellschaft Zweck und Ende aller Politik sei. Eigenartig, was hier als verderb-
lich gilt. Was mit dem Lebensprozess der Gemeinschaft gemeint ist, wire erkla-
rungsbediirftig, es ist wohl die Okonomie gemeint. Auf jeden Fall wird deutlich,
dass Politik in Arendts Verstdndnis etwas Transzendentes, Jenseitiges ist. Im iib-
lichen Sprachgebrauch hat Politik zu tun mit Verfassung, Herrschaft und Ge-
setzgebung, nicht so bei Arendyt; ihr zufolge ist das erste Ziel echter Revolutionen
ein Griindungsakt, die Verfassung der Freiheit, die constitutio libertatis, nicht
aber die Erklarungvon Menschenrechten, die Garantie biirgerlicher Rechte oder
die gesetzliche Begrenzung der Staatsmacht. Unter Freiheit ist die Fahigkeit des
Sprechens und Handelns zu verstehen, eine Fahigkeit, die sich nur im schiitzen-
den Rahmen politischer Institutionen entfalten kann. Der Verfassungsstaat, die
konstitutionelle Ordnung, ist als «vorpolitische» Institution zu unterscheiden
von der constitutio libertatis, worin die «eigentliche» Politik ihren Ort hat. Sie
entfaltet sich in der res publica, worin in Permanenz debattiert und gestritten
wird.

192 WIDERSPRUCH -73/19



Freiheit und Ratesystem

Wenn es laut Arendt in Amerika gelungen ist, eine Ordnung zu schaffen, worin
das Gliick der Menschen im 6ffentlichen Handeln besteht, konnten doch selbst
dort der Geist und die Prinzipien des Griindungsakts nicht in dauernden Institu-
tionen festgehalten werden. Dagegen habe sich die Uberzeugung durchgesetzt,
Freiheit sei rein negativ zu verstehen, sie bestiinde im freien Spiel von Privatinte-
ressen, die Biirgerrechte legitimierten die riicksichtslose Verfolgung des Eigen-
nutzes. So sind beide Revolutionen gescheitert, die eine aufgrund des Reichtums,
die andere aufgrund der Armut. Arendt gesteht durchaus zu, dass von Freiheit
unter Bedingungen von Elend und Not nicht die Rede sein kann; ebenso wenig
konne jedoch davon die Rede sein, wenn die reich gewordenen Armen nur noch
fiir die Befriedigung ihrer masslosen Bediirfnisse leben. Es handelt sich hier um
ein klassisches Motiv des konservativen Denkens, dem man auch bei anderen
AutorInnen begegnet: Wer im Reichtum aufgewachsen ist, ist den Neureichen,
welche die Tugend des Reichseins nicht erlernt haben und unersittlich sind,
ethisch tiberlegen. Fiir die politische Theorie und Praxis stellt sich Arendt somit
die Aufgabe, Institutionen zu errichten, die sowohl Stabilitidt garantieren als
auch den revolutiondren Geist konservieren. Es geht um das diffizile Unterfan-
gen, dem Volk die Macht zu geben, ohne diese einem Volk von Privatleuten aus-
zuliefern. Dieser Aufgabe sei die reprasentative Demokratie nicht gewachsen.
Représentiert werden konnen die Interessen der BiirgerInnen, ihre Sorge um die
Wohlfahrt, nicht ihre Fiahigkeit zu handeln oder ihre Meinungen.

Politisches Sprechen und Handeln ist auf neue Institutionen angewiesen, die
Arendt im Rétesystem ortet. Ratestrukturen sind spontan in allen modernen
Revolutionen entstanden, in der nordamerikanischen und der Franzdsischen
Revolution, in der Pariser Kommune, in der Russischen Revolution, den deut-
schen Arbeiter- und Soldatenriten wiahrend der Revolution von 1918, schliesslich
in der Ungarischen Revolution von 1956. Wenn der Endzweck der Revolution die
Konstituierung eines téffentlichen Raumes ist, worin die Freiheit in Erscheinung
treten kann, dann seien die Réterepubliken, in deren Rahmen jedermann im
positiven Sinne frei ist, der Endzweck der Republik (Arendt 2000, 73-126; 1970, 130-133;
1965, 327-344). Was Arendt am Ritesystem fasziniert hat, ist die alle Schichten der
Bevilkerung einschliessende Spontaneitidt des Handelns, Kommunizierens und
Organisierens; jede zufillige Begegnung werde zum Keim einer politischen Ins-
titution, und einzig der Wille zur Freiheit gebe den Menschen die Kraft zu han-
deln. Eingehend hat sich Arendt nur mit der ungarischen Riterepublik ausein-
andergesetzt. Im Zuge des Volksaufstands bildeten sich in allen Bereichen des
Lebens und Arbeitens Rite: in den Wohnbezirken, in Fabriken, in der Armee, an
den Universitidten. Im Wesentlichen hatten die Rédte in Ungarn zwei Funktionen:
Wihrend die revolutiondren Rite eine politische Aufgabe hatten, regelten die
Arbeiterrdte die wirtschaftlichen Angelegenheiten. Letztere interessieren
Arendt kaum. Worin bestand die politische Aufgabe? Hauptsdchlich darin, Ord-

DISKUSSION 193



nung zu schaffen und Kriminalitit zu bekdmpfen. Die Institutionen der Freiheit
hatten somit zunichst - nicht nur, aber auch - eine repressive Funktion. Was die
Arbeiterrdte und die tkonomische Regulierungbetrifft, gibt Arendt zu bedenken,
auf den okonomischen Bereich kénnten die Prinzipien von Freiheit und Gleich-
heit nicht angewandt werden. In der Wirtschaft gehe es um das Lebensnotwen-
dige, also um Notwendigkeit, das Gegenteil von Freiheit. Das heisst einerseits,
dass die arbeitenden Menschen nicht die erforderliche Kompetenz besitzen, die
Wirtschaft zu regeln, Selbstregierung mithin nicht betriebliche Selbstverwal-
tung bedeuten kann, sondern ein Herr und Meister notig ist. Andererseits heisst
es, dass es in den Sphéren der Wirtschaft und Gesellschaft Freiheit und Gleich-
heit nicht geben kann. In der politischen Sphire, worin allein Freiheit méglich
sei, diirfen die Handlungsmotive nicht sozialer oder wirtschaftlicher Art sein.
Was bleibt dann iibrig? Auf die Frage, was es im 6ffentlichen Raum noch zu bere-
den gibt, wenn alles, was das Soziale, das menschliche Leben und Arbeiten be-
trifft, tabu ist, hat Arendt in einem Diskussionskreis zugestanden, sie stelle sich
diese Frage selbst (Arendt19gs6, 88 f.).

Was ist Politik?

Unter diesem Titel sind 1993 Fragmente aus den 1950er-Jahren veréffentlicht wor-
den. Arendt spricht vom Sinn der Politik, dieser Sinn ist die Freiheit, verstanden
als Fahigkeit, den Automatismus natiirlicher Prozesse zu unterbrechen, sich
gleichsam der Naturnotwendigkeit in den Weg zu stellen. Wenn der Sinn von
Politik Freiheit ist, heisst dies, dass in dieser Sphdre menschliches Handeln
Wunder bewirken und Unwahrscheinliches zu leisten vermag. Was wir gemein-
hin unter Politik verstehen, ist mithin fiir Arendt blosse, wenn auch notwendige
Herrschaftstechnik. Platon und seine Nachfolger haben Politik verstanden als
Frage der richtigen Herrschaft, die ihre Rechtfertigung aus dem Sachverstand
einer intellektuellen Elite herleitet. Politisches Handeln wird zur blossen Be-
fehlsausfiihrung degradiert. Dagegen ist Politik im Urteil Arendts Selbstzweck
und mit Freiheit identisch. Besteht die Aufgabe von Staat und Recht in der Forde-
rung von Wohlstand und im Schutz privater Freiheit, wird Politik fiir unpoliti-
sche Zwecke instrumentalisiert. Was meint die Behauptung, Politik sei Selbst-
zweck? Aristoteles hat die politische Praxis als eine Tatigkeit definiert, die ihren
Zweck in sich selbst hat. Wenn ich politisiere, so weil mir das Spass macht, nicht
weil ich etwas bewegen, verbessern, verindern will. Er war sich freilich bewusst,
dass politisches Handeln nach einem externen Ziel strebt, beispielsweise nach
dem Gliick der Polis, also nicht um seiner selbst willen gewdhlt wird. Wie kann
ich absichtslos politisieren? Ist Freiheit mit Politik identisch, scheint bei Arendt
ein idealer Zustand erreicht zu sein, womit sich weiteres politisches Handeln er-
tibrigt. Die constitutio libertatis in Form der Ridterepublik, einer spontanen Ver-

194 WIDERSPRUCH - 73/19



einigung, deren Urheber das Volk als Ganzes ist, existiert, kann aber nur iiberle-
ben, wenn die Revolution permanent ist. Hat das Volk die seine Freiheit verbiir-
gende Staatsform konstituiert, wird es, soll es denn diese Permanenz bewahren,
sich neuen Anliegen widmen. Es ist von Interessen geleitet, deren Harmonisie-
rung schwer zu erreichen ist, Streit, Opposition, Dissenz gehoren zur Politik, wie
wir sie kennen; gegenldufige Interessen sind deren Stoff. Glaubt Arendt, politisch
handeln kénne nur, wer von keinen «weltlichen» Interessen (fehl)geleitet wird?
Die Provokation, die Absurditédt von Arendts Auffassung zeigt sich nochmals in
der folgenden Aussage: «Zwischen der Meinung, dass der Staat und das Politi-
sche eine fiir die Freiheit unentbehrliche Einrichtung ist, und der, die in ihm
eine fiir das Leben unentbehrliche Einrichtung sieht, liegt ein uniiberbriick-
barer Gegensatz.» (Arendt1993, 70) Eine ungliickliche, um nicht zu sagen unsinnige
Formulierung. Angenommen, Arendt versteht die Freiheit im positiven Sinn der
Macht, freiheitsfeindliche Krifte zu bekdmpfen und die Welt zu verdndern. Ent-
sprechendes Handeln erfordert es zu priifen, wie diese Krafte in der Gesellschaft,
der Wirtschaft, der Religion, den staatlichen Institutionen, im privaten und so-
zialen Bereich wirken. Warum weist Arendt der Politik eine hohere Sphére zu,
die nur jenen offensteht, die in ihrem Leben und Handeln nicht von Gewalt,
Zwang oder Not bedriickt werden, mithin in einem absoluten Sinn bereits frei
sind? Gibt es solche Menschen? Eine miissige Frage, Menschen, selbst jene mit
tadelloser Gesinnung, miissen iiberleben, wollen nach Moglichkeit gut leben,
miissen Kompromisse eingehen, lassen sich korrumpieren, wohl oder {ibel.
Wollte man ihnen mit Arendt zurufen, im Raum der Politik héatten sie das Recht,
Wunder zu erwarten, Politik sei Selbstzweck und als solcher mit Freiheit iden-
tisch, kénnten sie angesichts ihrer ordiniren Existenz nur mit Unverstindnis
und Scham reagieren. So herausfordernd und faszinierend Arendts politisches
Denken ist - wo es in pure Spekulation miindet oder eine fantastische Anthropo-
logie entwirft, ist Kritik angebracht.

Zuriick zur Ausgangsfrage: Was ist zu verstehen unter der Freiheit, frei zu
sein? Aristoteles hielt es fiir selbstverstdndlich, dass Sklaven in der politischen
Offentlichkeit nichts zu suchen haben, Bauern, Handwerker, Hindler ebenso
wenig - entweder man ist politisch tdtig, oder man arbeitet und gehorcht einem
Herrn. Wer arbeiten muss, sei es als Sklave oder rechtlich Freier, ist dem Zwang
unterworfen, fiir sein Uberleben zu arbeiten, also unfrei. Die Bedeutung des
Freiheitsbegriffs hat sich iiber die Jahrtausende verdndert, frei war in der Antike,
wer nicht Sklave war, im Mittelalter, wer zum Adel gehorte oder freier Stadtbiir-
ger war. Kurz: Freiheit war stets ein Privileg, das wenigen zugestanden und vie-
len vorenthalten wurde. Wenn Arendt die «Freiheit, frei zu sein», definiert als
Freiheit von Furcht und Not, so meint sie: Freiheit von Furcht ist gegeben, wenn
Menschen nicht mehr die Willkiir einer Staatsgewalt zu fiirchten haben, Freiheit
von Not, wenn sie nicht mehr im Elend leben. «Freedom from fear and want» war
ein Ziel der 1941 von Roosevelt und Churchill verabschiedeten Atlantik-Charta,

DISKUSSION 195



auf welche spiter die Allgemeine Erkldarung der Menschenrechte folgte. Deren
Artikel 22-28 betrafen sozialpolitische Anliegen, die Arendt nicht besonders in-
teressierten. Sie beklagt beispielsweise, der Kampfgegen die Armut sei unter den
Einfluss der Armen geraten, deren Ideale mit Freiheit nichts zu tun hitten (Arendt
1965, 179). Wer sind die Menschen, deren Leidenschaft allein der Freiheit gilt, der
Beteiligung an den 6ffentlichen Angelegenheiten? Sie verachten die Heuchelei
der Gesellschaft und die privaten Angelegenheiten. Es sind die Intellektuellen,
die hommes de lettres, Miissiggdngerinnen, die weder einen Herrn {iber sich hat-
ten noch wirklich arbeiten mussten. Von der Masse der Geknechteten ist in
Arendts Augen eine Revolution nicht zu erwarten. Freiheit von Furcht ist ein
Privileg, Freiheit von Not ein Privileg der wenigsten. Um zu resiimieren: Politik
giltesinihrerimaginiren Reinheit zu bewahren, nicht mit den Widrigkeiten des
Alltags zu verunreinigen, das ist die Quintessenz des «philosophischen Bestsel-
lers». Wer davon iiberzeugt ist, Politik konne etwas bewegen, gar verdndern,
wird - bei aller Faszination fiir Arendts Denken - ihr Verstindnis von Politik
nicht nachvollziehen kénnen.

Anmerkungen
1 Dererste Band der bei Wallstein erscheinenden kritischen Gesamtausgabe befasst sich
hauptsidchlich mit Marx.

2 Arendtwidersprichtsich allerdings, wenn sie in einem spiteren Abschnitt die Commune
von Paris als freiheitliche Bewegung lobt (Arendt 1965, 343).

Literatur

Arendt, Hannah, 1965: Uber die Revolution. Miinchen

Arendt, Hannah, 1970: Macht und Gewalt. Miinchen

Arendt, Hannah, 1993: Was ist Politik? Miinchen

Arendt, Hannah, 1994: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Miinchen
Arendt, Hannah, 1996: Ich will verstehen. Miinchen

Arendt, Hannah, 2000: Die Ungarische Revolution und der totalitdre Imperialismus. In: Dies.:
In der Gegenwart. Miinchen, 73-126

Arendt, Hannah, 2018: Die Freiheit, frei zu sein. Miinchen

196 WIDERSPRUCH - 73/19



	Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein : eine Kritik

