Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 38 (2019)

Heft: 73

Artikel: Befreiung aus der Angst : sollen sich kritische Geister auch mit Fragen
der Religion beschéftigen?

Autor: Seifert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-847000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-847000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kurt Seifert
Befreiung aus der Angst

Sollen sich kritische Geister auch mit Fragen der Religion beschaftigen?

«Die Angst ist die Hauptgegnerin eines Christenmenschen.» (Hungerbiihler 2019, 8)
Mit diesem Satz sind wir bereits mitten im Thema des vorliegenden Heftes. Da
soll auch die Religion nicht fehlen: als Ort der Angstabwehr und des Schutzes,
aber auch als Ort der Angstkonstruktion und Ziichtigung.

Beim Begriff «Ziichtigung» blitzen sogleich Erinnerungsfetzen auf an Berich-
te iiber die unmenschliche Behandlung von Heimzéglingen in christlichen Ein-
richtungen in der Schweiz und anderswo, die noch gar nicht so lange zuriickliegt.
Solche Untersuchungen wie auch die Meldungen iiber sexuellen Missbrauch von
Kindern und Jugendlichen durch katholische Geistliche fiigen der Kriminalge-
schichte des Christentums immer neue Kapitel hinzu." Die Kirche als ein Schau-
platz, auf dem Angst und Schrecken verbreitet werden: Damit scheint fiir viele
die Sache erledigt zu sein.

Opium fiir das Volk?

«In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die Welt iiberwunden.»
Hat diese Botschaft des jiidischen Wanderpredigers Jesus an seine Jiinger (und
ja: es gab auch Jiingerinnen!), kurz vor seiner Verhaftung und Verurteilung als

2

sogenannter Aufriihrer durch die rémische Besatzungsmacht, den aufgeklirten
Leser*innen noch irgendetwas zu bedeuten? Die religiése Unterrichtung von
einst hat sich moglicherweise spurlos verfliichtigt. Und werden linke Leser*in-
nen nicht sogleich an das Marx-Diktum von der Religion als «Opium fiir das
Volk» denken, im Glauben, das alles ldngst hinter sich gelassen zu haben?

Wenn die Geschichte nur so einfach wire! Das fangt bereits beim erwidhnten
Zitat an. In seiner 1844 veroffentlichten Schrift Zur Kritik der Hegelschen Rechts-
philosophie formuliert Marx (1818-1883) in kraftvoller und zugleich poetischer
Sprache: «Die Religion ist der Seufzer der bedringten Kreatur, das Gemiit einer
herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustdnde ist. Sie ist das Opium des
Volks.» (Marx 1844, 163) Wer diese Worte von Marx zitiert, sollte auch an den marxis-
tischen Philosophen Ernst Bloch (1885-1977) erinnern, der erklirte: «Der so wah-
re Satzvom Opium des Volkes stehtin einem ebenso wahren und zugleich einem

ANGST. WUT. MUT. 151



tieferen Zusammenhang, als es den Vulgdrmaterialisten lieb und ertréaglich ist.
Deshalb haben sie auch den Opiumsatz véllig isoliert aus dem Zusammenhang
gerissen.» (Bloch198s, 91)

Religion contra Reich Gottes

Vielleicht wire es fiir den kritischen Geist unserer Zeit an der Zeit, sich von einer
allzu trivialen, «vulgdrmaterialistischen» Kritik der Religion zu befreien, um

darin mehr als das «Gemiit einer herzlosen Welt» zu erkennen. Fiir antireligiose

Affekte lassen sich gewiss gute Griinde anfiihren, die aus vielen aufgeklarten

Menschen Agnostiker*innen und Atheist*innen gemacht haben: Religion war,
und ist es vielfach noch heute, ein Hort der Reaktion. Dass die Religion ein zwie-
spaltiges Ding ist, wusste auch der reformierte Theologe Leonhard Ragaz (1868-
1945), Mitbegriinder der religios-sozialistischen Bewegung der Schweiz, aus der

die Neuen Wege entstanden sind. 1917, mitten im Ersten Weltkrieg, war der Glau-
be an die Kraft des Christentums zutiefst erschiittert. Alle Kontrahenten in

diesem Zerstorungskampf hatten behauptet, Gott stehe an ihrer Seite. In jenem

Jahr schrieb Ragaz in den Neuen Wegen, die damals den Untertitel «Blitter fiir re-
ligiose Arbeit» trugen: «Ja, die Religion ist die furchtbarste Macht der Geschichte.
Freilich auch die grossartigste, herrlichste, segensreichste, aber auch die furcht-
barste. Beides hdngt eben zusammen. Die Religion ist ein Gebilde der Psyche,
und so istinihr Himmel und Hoélle.» (Ragaz 1917, 305)

Ragaz geht es nicht um Religion, denn diese habe «die Neigung, eine Sache zu
werden, die um ihrer selbst willen wichtig ist» (ebd., 302). Ihr entgegen steht das
von den Propheten Israels und von Jesus vorgelebte «Reich Gottes». Der «Men-
schensohn», so seine Selbstbezeichnung, «will Gott, den Menschen, den Bruder,
die neue Gerechtigkeit, die Befreiung der Welt aus der Not der Angst und Sinn-
lichkeit, des Mammonismus, der Verzweiflung, des Todes - und der Religion»
(ebd., 297).® Die Anziehungskraft dieses Jesus von Nazareth bestehe gerade darin,
«dass er nicht Religion lehrt, keine Seele in ein Credo spannt, sondern eine Welt
eroffnet, die Welt des Menschen und die Welt Gottes, aber des Gottes, der zum
Menschen gehort» (ebd., 299).

Verschiittetes kenntlich machen

Skeptiker*innen mdégen einwenden, dass auch ein solches «Reich Gottes»
menschlicher Einbildungskraft entspringt und keine transzendente Wahrheit
fiir sich beanspruchen darf. Gewiss: Es gibt keinen definitiven Gottesbeweis -
ausser dem Glauben an eine Kraft, welche die herrschenden Verhéltnisse trans-
zendieren kann. Um diesen Glauben zu erneuern, haben sich Theologen der Be-

152 WIDERSPRUCH - 73/19



freiung und feministische Theologinnen wie Dorothee Solle (1929-2003) auf die
Suche nach den Wurzeln der jiidischen und christlichen Tradition gemacht. Sie
wollten das geschichtliche «Projekt der Befreiung» verstehen, das im Exodus-Er-
eignis, dem Auszug des jiidischen Volkes aus Agypten, erstmals zum Ausdruck
gekommen ist. Ihr gemeinsamer Bezugspunkt besteht darin, den biblisch be-
zeugten Gott ganz wortlich als einen Gott der Befreiung aus den von Menschen
geschaffenen Herrschaftsverhéltnissen zu begreifen.

Um ein solches Verstdndnis zu beférdern, bedarf es detektivischer Arbeit, wie
sie beispielsweise Ernst Bloch in seinem - vielleicht nicht ganz zuféallig 1968
erschienenen - Buch Atheismus im Christentum geleistet hat. So gemeinte Religi-
ons kritik besteht in der «Kenntlichmachung und Rettung des verschiittet <Ple-
bejerhaften> in der Bibel» (Bloch 1985, 103). Bloch fiigt hinzu: «Nur zum Teil ist es ver-
schiittet, gewiss, sonst wirkte ja die Bibel wie jedes andere Religionsbuch der
Oberschicht und der vergéttlichten Despotie, statt dass sie, selber ununter-
driickbar, das revolutiondrste Religionsbuch tiberhaupt darstellen kann.» (Ebd.,,
104) Sein Fazit: Nur «Enttheokratisierung» lasse die Bibel «ihrem zu rettenden
Text gerecht werden» (ebd., 111).

Wissen um die Sterblichkeit

Kommen wir jetzt noch einmal auf das Jesus zugeschriebene Zitat zuriick: «In der
Welt habtihr Angst; aber seid getrost, ich habe die Welt iiberwunden.» Wie ist das
zu verstehen? Der Tiefenpsychologe Fritz Riemann (1902-1979) hilt in seinem
Klassiker Grundformen der Angst fest: «Angst gehért unvermeidlich zu unserem
Leben.» Die Geschichte der Menschheit sei durch immer neue Versuche gepréagt,
«Angst zu bewdltigen, zu vermindern, zu iiberwinden oder zu binden». Zu diesen
Versuchen gehoren Magie, Religion und Wissenschaft. Riemann fahrt fort: «Es
bleibt wohl eine unserer Illusionen, zu glauben, ein Leben ohne Angst leben zu
konnen; sie gehoért zu unserer Existenz und ist eine Spiegelung unserer Abhin-
gigkeiten und des Wissens um unsere Sterblichkeit.» (Riemann 1981, 7)

Die Angst verbindet uns evolutionsgeschichtlich mit den Tieren und Angst ist
das grosse Thema in der Stammesgeschichte der Menschheit wie in der individu-
ellen Geschichte jedes Menschen. Angst spielt zundchst einmal die Rolle eines
Warnsignals, das im Ernstfall eine im Zwischenhirn gespeicherte Reaktionsfol-
ge auslosen soll. Dieses Signal macht aufdie Gefahren eines jederzeit drohenden
Todes aufmerksam, zum Beispiel durch einen Beutegreifer oder durch den Ver-
lust der Verbindung mit dem Rudel. Doch schlimmer als diese auch den Tieren
eigene Angst ist «die Angst, die Menschen Menschen machen kénnen», schreibt
der Theologe und Psychotherapeut Eugen Drewermann (*1940) in seinem monu-
mentalen Werk Glauben in Freiheit (Drewermann 1993, 318).

ANGST. WUT. MUT. 153



Sich selbst verloren gehen

Die erste Angst, die ein Mensch erlebt, ist die Angst des Kindes, von seiner Mutter
verlassen zu werden. Sigmund Freud (1856-1939), der Begriinder der Psychoa-
nalyse, nennt sie in seiner 1926 erschienenen Schrift Hemmung, Symptom und
Angst die Angst vor dem «Objektverlust». In dieser Form des Angsterlebens droht
eine Bindung zerstoért zu werden, die von triebhafter Starke und zugleich von
lebenswichtiger Bedeutung ist (Freud 1971, 227f). So tritt in der Entwicklungs-
geschichte des Menschen an die Stelle der Realangst, die sich auf tatsdchliche
Gefahren richtet, die soziale Angst: Bestimmte Triebausserungen kénnten mit
Liebesentzug, Zuriickweisung oder gar mit Einsamkeit bestraft werden.

Die Stitte der Angst ist das Ich, hilt Freud in einer 1933 verdffentlichten Vor-
lesung zu «Angst und Triebleben» fest.* Und die grosste Angst des Ichs besteht
darin, sich selbst verloren zu gehen. Aus der Angst vor dem Objektverlust wird
die Angst vor dem Ichverlust. Der Moment, in dem die wesentliche Fremdheit
zwischen «Ich» und «Nicht-Ich» subjektiv aufbricht, ist die «Geburtsstunde des
Selbstbewusstseins und der Angst». Wir erkennen: «Nichts von dem, was uns
umgibt, sind wir selbst; das aber, was wir sind, ist ebenso abhédngig wie bedroht
von den Dingen rings um uns her. Erst von diesem Moment des erwachenden
Selbstbewusstseins an tritt die Angst als eine geistige Bestimmtheit auf, indem
sie sich als die Bedingung erweist, unter der das Ich seiner selbst als einer <end-
lichen Unendlichkeit> bewusst werden kann.» (Drewermann 1993, 337)

Ein psychoanalytischer Exkurs

Was in den Formulierungen von Eugen Drewermann in philosophischer Abs-
traktheit daherkommen mag, lisst sich in Untersuchungen zum menschlichen
Seelenleben konkret nachweisen. Die klassische Psychoanalyse unterscheidet
vier Personlichkeitstypen: die schizoide, die depressive, die zwanghafte und die
hysterische - heute: histrionische - Personlichkeit. Der schizoide Typus ist dar-
aufbedacht, «<so unabhidngig und autark wie moglich zu werden» (Riemann 1981, 20).
Die schizoide Angst des Ichs besteht dann aber gegenladufig gerade darin, «ver-
lassen und ausgesetzt zu sein im Gegeniiber einer feindseligen, fremden Welt».
Drewermann verweist darauf, dass alleine schon «die abweisende Stummbheit
bzw. die verweigerte Antwortschaft der Welt beziiglich aller Klagen und Fragen
des Daseins [...] die momentane Angst eines Tieres in seiner Einsamkeit im
menschlichen Bewusstsein ins Unermessliche» treibe (Drewermann 1993, 3371.).

Die Angst davor, verlassen zu werden, pragt den depressiven Typ. Deshalb su-
chen solche Personen sich von anderen Menschen abhédngig bzw. diese von sich
abhingig zu machen. Drewermann schreibt dazu, «das Unvermdégen, sich abzu-
grenzen, Wiinsche zu dussern, Nein zu sagen, Konflikte einzugehen, eigene ab-
weichende Standpunkte zu verteidigen, haben ihre innere Mitte in der Angst, als

154 WIDERSPRUCH —73/19



konkrete Freiheit, hier und jetzt, erreichbar, also verwundbar und verletzbar zu
sein» (ebd., 350).

Zwanghafte Personlichkeiten sind gepragt von der Angst vor Wandel und Ver-
gianglichkeit. Sie versuchen deshalb, «Veranderungen zu unterbinden, aufzuhal-
ten oder einzuschrdnken». Ihr Grundproblem ldsst sich in einem «iiberwertigen
Sicherungsbediirfnis erkennen» (Riemann 1981, 106f). Um die Angst zu umgehen,
durch eigenes Handeln schuldig zu werden, neigen zwanghafte Personlichkei-
ten dazu, den Bereich ihrer Eigenstdndigkeit einzuengen «und sich in eine Welt
hineinzuwerfen, die nur noch aus vorgegebenen Zwéngen, Geboten, Anweisun-
gen, Verordnungen, Vorschriften und Paragraphen besteht», diagnostiziert Eugen
Drewermann (1993, 346). Spiegelbildlich zur zwanghaften Personlichkeit steht in
der klassischen Psychoanalyse der «hysterische» Typus. Der Begriff «Hysterie»
gilt inzwischen als veraltet - auch deshalb, weil er auf sexistischem Denken be-
ruht: Das Wort ist vom Altgriechischen «hystéra» abgeleitet - zu Deutsch: «Ge-
barmutter».® Dieser Personlichkeitstypus wird heute als «histrionisch» bezeich-
net.® Solche Personen «streben ausgesprochen nach Verinderung und Freiheit.
[...] Dementsprechend fiirchten sie nun alle Einschrankungen, Traditionen und
festgelegten Gesetzmissigkeiten, die gerade die Werte fiir die zwanghaften
Menschen waren.» (Riemann 1981, 156)

Religion nach der Aufklarung

Was ist mit dieser knappen Zusammenfassung einer Typenlehre des Menschen
und seiner Angste gewonnen? Sie soll deutlich machen, dass es hier um existen-
zielle Fragen geht, die ebensolcher Antworten bediirfen. Fiir den dédnischen Phi-
losophen Seren Kierkegaard (1813-1855) war das die grundlegende Herausforde-
rung des Religiosen: Was ldsst sich tun gegen die Angst? Kann die Religion eine
angemessene Antwort geben? Die Position von Sigmund Freud in diesem Punkt
ist bekannt: Die Gottesvorstellungen bilden so etwas wie Spuren der Auseinan-
dersetzung mit jenen Personen, die fiir die eigene Entwicklung unerlasslich wa-
ren. Thm dringe sich «die Auffassung auf, dass die Religion einer Kindheits-
neurose vergleichbar sei», und er nehme an, «dass die Menschheit diese neuroti-
sche Phase iiberwinden wird» (Freud 1974, 186).

An der Einsicht Sigmund Freuds, dass entfremdete Gottesbilder die Entwick-
lung des Ichs behindern und deshalb iiberwunden werden miissen, kann eine be-
freiende Theologie nicht mehr vorbeigehen. Dorothee Solle legt diesen Prozess et-
was anders dar, eher auf das Gesellschaftliche bezogen. In ihrer Autobiografie be-
schreibt sie drei verschiedene Phasen von Religion: Die erste ist die «Religion des
Dorfes». In diese werden Menschen ungefragt hineingeboren. Sie ist die Religion,
in der noch bis vor kurzem die meisten Kinder in unseren Breitengraden aufgewach-
sen sind. Mit dem realen und auch mentalen Abschied von der dorflichen Welt

ANGST. WUT. MUT. 155



gerdt diese «ererbte Religion» aber allméhlich in Vergessenheit. Aus dem einsti-
gen Glauben wird «Aberglauben». Als dritte Phase sieht Sélle eine «nachaufklére-
rische Gestalt von Religion». Diese hegt keine «Nostalgiegefiihle fiir das Dorf», ist
aber auch nicht in der «Kélte der grossen Stadte» heimisch. Religion in dieser drit-
ten Form ist «freiwillig» und sie verzichtet auf «Allmachtstraume» (Sélle 1995, 66f.).

Quelle des Widerstands

Eine solche Religion, die jeglicher Anspriiche auf Herrschaft entsagt und sich
aufs Dienen verlegt, wie Dorothee Sélle fordert, zeichnet sich vielleicht erst in
Umrissen ab. Im Sinne von Leonhard Ragaz wiire sie gar keine «Religion» mehr,
sondern Mitwirken am «Reich Gottes». Welchen Beitrag kann sie zur Verminde-
rung der Angst leisten? Sie hat sich in den Dienst der an ihren Angsten Leidenden
zu stellen - auch wenn sich dieses Leiden oft hinter den Fassaden eines an Be-
triebsamkeit und scheinbaren Erfolgen reichen Lebens verbirgt. Die therapeuti-
sche Arbeit, die einer wie Eugen Drewermann seit Jahrzehnten leistet und deren
Erfahrungen in unzihlige Vortriage und Biicher einfliessen, kann ein Beispiel
dafiir sein. Das Bild Gottes als der strafenden Instanz des Vaters oder einer alles
vereinnahmenden Mutter zu liberwinden und das Vertrauen zu wecken, dass
das eigene Ich in der Begegnung mit einem fiirsorglichen Gott wachsen kann -
daswire dann ein «therapeutisches» Verstindnis von Religion.

Als «Kern aller wirklich religiosen Erfahrung» beschreibt Drewermann die
Gewissheit, «noch einmal von vorn, aus der Wahrheit des eigenen Wesens jetzt,
leben zu diirfen unter der Anrede derjenigen Macht, die von Ewigkeit her, wie wir
glauben, gemocht und gewollt hat, dass es uns gibt, und die uns gerufen hat bei
unserem Namen» (Drewermann 1993, 377). Dies benennt die Situation eines Men-
schen, der in ein Verhdltnis mit einem Gegeniiber tritt, das ihm zugewandt ist,
iiber das er aber nicht eigenmichtig verfiigen kann. Um es mit den Worten des
Soziologen Hartmut Rosa (*1965) zu sagen: Religion wird in dieser Perspektive zu
einer Beziehung, «die Gewdhr zu geben verspricht, dass die Ur- und Grundform
des Daseins eine Resonanz- und keine Entfremdungsbeziehung ist» (Rosa 2016, 435).
Die Erfahrung, dass die Welt stumm bleibt und dem Fragenden keine Antworten
zum Sinn seines Lebens zu geben vermag, priagt aber gerade das Zeitalter des Ka-
pitalismus, der alle Beziehungen verdinglichen will und sie einer einzigen Logik
unterwirft - dem Verhiltnis zwischen Geld und Ware. Rosa beschreibt die Mo-
derne als Geschichte einer «Resonanzkatastrophe» und analysiert die Angst «als
Angst vor Entfremdung, das heisstvor einem Stumm- und/oder Feindlichwerden
der Welt» (ebd., 194f.). Wenn wir dieser Katastrophe entgehen wollen, miissen wir
den Kréften der Entfremdung entgegentreten und die Logik des Kapitals iiber-
winden. Religion oder die Suche nach dem «Reich Gottes» kann eine wesentliche
Quelle der Ermutigung zu solchem Widerstand sein.

156 WIDERSPRUCH - 73/19



Anmerkungen
1 Kriminalgeschichte des Christentumsist der Titel einer zehnbdndigen Untersuchungdes
Schriftstellers Karlheinz Deschner (1924-2014).

2 DasEvangelium nach Johannes, Kapitel 16, Vers 33, zitiert nach: Kirchenrat der Evange-
lisch-reformierten Landeskirche des Kantons Ziirich (Hg.), 2007: Ziircher Bibel, Ziirich.

3 DassLeonhard Ragaz nur den «Bruder» erwéhnt, nicht aber die «Schwester», mag dem
patriarchalen Geist seiner Zeit geschuldet sein. Weshalb er die «Sinnlichkeit» bekdmpfte,
will sich allerdings nicht so recht erschliessen.

4 Indirektes Zitat. Diese Vorlesung wurde allerdings nie gehalten, wie dem Vorwort von
Sigmund Freud zu entnehmen ist.

Siehe dazu Wikipedia-Eintrag «Hysterie» (Abfrage 29.6.2019).

6 Dasenglische Wort «histrionic» bedeutet «schauspielerisch, theatralisch, affektiert». Die
histrionische Personlichkeitsstérungist unter anderem gekennzeichnet durch «Dramati-
sierung beziiglich der eigenen Person, theatralisches Verhalten, (ibertriebenen Ausdruck
von Gefiihlen [...], Egozentrik, Selbstbezogenheit und fehlende Bezugnahme aufandere»
(Dilling/Mombour 1991, 216).

Literatur
Bloch, Ernst, 1985: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs
(Gesamtausgabe 14). Frankfurt am Main

Dilling, Horst/ Mombour, Werner / Schmidt, Martin H. (Hg.), 1991: Internationale Klassifika-
tion psychischer Stérungen. ICD-10 Kapitel V (F). Klinisch-diagnostische Leitlinien. Bern

Drewermann, Eugen, 1993: Glauben in Freiheit oder Tiefenpsychologie und Dogmatik. Solo-
thurn

Freud, Sigmund, 1969: Angst und Triebleben. 32. Vorlesung. In: Ders.: Studienausgabe. Band I,
Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse und Neue Folge. Frankfurt am Main,
517-543

Freud, Sigmund, 1971: Handlung, Symptom und Angst. In: Ders.: Studienausgabe. Band VI,
Hysterie und Angst. Frankfurtam Main, 227-308

Freud, Sigmund, 1974: Die Zukunft einer [llusion. In: Ders.: Studienausgabe. Band IX, Fragen
der Gesellschaft. Urspriinge der Religion. Frankfurtam Main

Hungerbiihler, Monika, 2019: Solidaritit. Keine Frage des Drinnen und Draussen. Gesprich.
In: Neue Wege 6, 8

Kierkegaard, Seren, 1991: Der Begriff Angst. In: Ders.: Gesammelte Werke, Band 11/12. Giiters-
loh

Marx, Karl / Ruge, Arnold (Hg.), 1973 [1844]: Deutsch-Franzdésische Jahrbiicher. Mit Einleitung
und Anmerkungen von Joachim Hoppner. Leipzig

Ragaz, Leonhard, 1917: Nicht Religion, sondern Reich Gottes. In: Neue Wege 6, 295-306. http://
doi.org/10.5169/seals-134085 (Abfrage 29.6.2019)

Riemann, Fritz, 1981: Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische Studie. Miinchen
Rosa, Hartmut, 2016: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin

Sélle, Dorothee, 1985: Lieben und Arbeiten. Eine Theologie der Schopfung. Stuttgart

Solle, Dorothee, 1995: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg

ANGST. WUT. MUT. 157



Reclaim Democracy

Ruth Daellenbach, Beat Ringger,
Pascal Zwicky (Hrsg.)

Ruth Daellenbach, Beat Ringger,

@\‘& Pascal Zwicky (Hrsg.)

Reclaim Democracy. Die Demokratie stérken

u Muﬁgncv und weiterentwickeln. 248 Seiten, Broschur,
E Fr. 23.—, € 19.80, ISBN 978-3-85990-330-2

Die Demokratie
stdrken und

weiterentwickeln \M

Die Demokratie steht auf dem Priifstand. lhre
tiefgreifende Krise hat nicht erst mit dem Auf-
stieg von autoritiren und rechtsnationalis-
tischen Stromungen begonnen. Sie wird auch
durch die Macht der globalen Konzerne, der
Banken und der neoliberalen Politik untermi-
niert. Es reicht deshalb auch nicht aus, beste-
hende demokratische Rechte und Institutionen zu verteidigen — so not-
wendig dies auch ist. Demokratie kann vielmehr nur dann Bestand haben,
wenn sie weiterentwickelt und gestdrkt wird. Die Menschen miissen die
gesellschaftlichen Verhadltnisse auf allen staatlichen und lebensweltlichen
Ebenen selbst gestalten konnen, auch in der Wirtschaft und in der Ar-
beitswelt. Das meinen wir mit Reclaim Democracy.

Das Buch versammelt einerseits Beitrdage, die im Zusammenhang mit dem
Reclaim Democracy-Kongress vom Februar 2017 entstanden sind. Es ent-
halt zudem zahlreiche neue Texte, die sich mit konkreten Starkungen der
Demokratie befassen und die danach fragen, mit welchen politischen
Strategien wir Demokratie weiterentwickeln konnen.

Mit Beitragen von: Dario Azzellini, Hans Baumann, Lia Becker, Stephan
Bernard, Gurminder Bhambra, Fitzgerald Crain, Ruth Daellenbach, Mark
Eisenegger, Kijan Espahangizi, Anita Fetz, Balthasar Glattli, Viktor Gyoffry,
Barbara Gysi, Roland Herzog, Rohit Jain, Jo Lang, Philippe Koch, Simon
Kiffer, Min Li Marti, Joachim Merz, Fabian Molina, Helen Mdri, Matthias
Neumann, Benjamin Opratko, Payal Parekh, Romeo Rey, Beat Ringger,
Birgit Sauer, Hans Schdppi, Eva Schmassmann, Thomas Seibert, Beat
Schneider, Linards Udris, Cédric Wermuth, Johannes Wickli, Gabriele Win-
Denk ker, Markus Wissen, Magda Zihlmann, Pascal Zwicky.

hetz

réseau de réflexion

P e vww.denknetz.ch www.edition8.ch

TN




	Befreiung aus der Angst : sollen sich kritische Geister auch mit Fragen der Religion beschäftigen?

