
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 38 (2019)

Heft: 73

Artikel: Befreiung aus der Angst : sollen sich kritische Geister auch mit Fragen
der Religion beschäftigen?

Autor: Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Seifert

Befreiung aus der Angst
Sollen sich kritische Geister auch mit Fragen der Religion beschäftigen?

«Die Angst ist die Hauptgegnerin eines Christenmenschen.» (Hungerbühier 2019, 8)

Mit diesem Satz sind wir bereits mitten im Thema des vorliegenden Heftes. Da

soll auch die Religion nicht fehlen: als Ort der Angstabwehr und des Schutzes,
aber auch als Ort der Angstkonstruktion und Züchtigung.

Beim Begriff «Züchtigung» blitzen sogleich Erinnerungsfetzen auf an Berichte

über die unmenschliche Behandlung von Heimzöglingen in christlichen
Einrichtungen in der Schweiz und anderswo, die noch gar nicht so lange zurückliegt.
Solche Untersuchungen wie auch die Meldungen über sexuellen Missbrauch von
Kindern und lugendlichen durch katholische Geistliche fügen der Kriminalgeschichte

des Christentums immer neue Kapitel hinzu.1 Die Kirche als ein Schauplatz,

auf dem Angst und Schrecken verbreitet werden: Damit scheint für viele
die Sache erledigt zu sein.

Opium für das Volk?

«In der Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden.»2
Hat diese Botschaft des jüdischen Wanderpredigers lesus an seine Jünger (und
ja: es gab auch Jüngerinnen!), kurz vor seiner Verhaftung und Verurteilung als

sogenannter Aufrührer durch die römische Besatzungsmacht, den aufgeklärten
Leserinnen noch irgendetwas zu bedeuten? Die religiöse Unterrichtung von
einst hat sich möglicherweise spurlos verflüchtigt. Und werdeh linke Leserinnen

nicht sogleich an das Marx-Diktum von der Religion als «Opium für das

Volk» denken, im Glauben, das alles längst hinter sich gelassen zu haben?

Wenn die Geschichte nur so einfach wäre! Das fängt bereits beim erwähnten
Zitat an. In seiner 1844 veröffentlichten Schrift Zur Kritik der Hegeischen
Rechtsphilosophie formuliert Marx (1818-1883) in kraftvoller und zugleich poetischer
Sprache: «Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer
herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des

Volks.» (Marx 1844,163) Wer diese Worte von Marx zitiert, sollte auch an den marxistischen

Philosophen Ernst Bloch (1885-1977) erinnern, der erklärte: «Der so wahre

Satz vom Opium des Volkes steht in einem ebenso wahren und zugleich einem

ANGST. WUT. MUT. 151



tieferen Zusammenhang, als es den Vulgärmaterialisten lieb und erträglich ist.
Deshalb haben sie auch den Opiumsatz völlig isoliert aus dem Zusammenhang
gerissen.» (Bloch 1985,91)

Religion contra Reich Gottes

Vielleicht wäre es für den kritischen Geist unserer Zeit an der Zeit, sich von einer
allzu trivialen, «vulgärmaterialistischen» Kritik der Religion zu befreien, um
darin mehr als das «Gemüt einer herzlosen Welt» zu erkennen. Für antireligiöse
Affekte lassen sich gewiss gute Gründe anführen, die aus vielen aufgeklärten
Menschen Agnostiker*innen und Atheist*innen gemacht haben: Religion war,
und ist es vielfach noch heute, ein Hort der Reaktion. Dass die Religion ein
zwiespältiges Ding ist, wusste auch der reformierte Theologe Leonhard Ragaz (1868-
1945), Mitbegründer der religiös-sozialistischen Bewegung der Schweiz, aus der
die Neuen Wege entstanden sind. 1917, mitten im Ersten Weltkrieg, war der Glaube

an die Kraft des Christentums zutiefst erschüttert. Alle Kontrahenten in
diesem Zerstörungskampf hatten behauptet, Gott stehe an ihrer Seite. In jenem
Jahr schrieb Ragaz in den Neuen Wegen, die damals den Untertitel «Blätter für
religiöse Arbeit» trugen: «Ja, die Religion ist die furchtbarste Macht der Geschichte.
Freilich auch die grossartigste, herrlichste, segensreichste, aber auch die furchtbarste.

Beides hängt eben zusammen. Die Religion ist ein Gebilde der Psyche,
und so ist in ihr Himmel und Hölle.» (Ragaz 1917,305)

Ragaz geht es nicht um Religion, denn diese habe «die Neigung, eine Sache zu
werden, die um ihrer selbst willen wichtig ist» (ebd., 302). Ihr entgegen steht das

von den Propheten Israels und von Jesus vorgelebte «Reich Gottes». Der
«Menschensohn», so seine Selbstbezeichnung, «will Gott, den Menschen, den Bruder,
die neue Gerechtigkeit, die Befreiung der Welt aus der Not der Angst und
Sinnlichkeit, des Mammonismus, der Verzweiflung, des Todes - und der Religion»
(ebd., 297).3 Die Anziehungskraft dieses Jesus von Nazareth bestehe gerade darin,
«dass er nicht Religion lehrt, keine Seele in ein Credo spannt, sondern eine Welt

eröffnet, die Welt des Menschen und die Welt Gottes, aber des Gottes, der zum
Menschen gehört» (ebd., 299).

Verschüttetes kenntlich machen

Skeptiker*innen mögen einwenden, dass auch ein solches «Reich Gottes»
menschlicher Einbildungskraft entspringt und keine transzendente Wahrheit
für sich beanspruchen darf. Gewiss: Es gibt keinen definitiven Gottesbeweis -
ausser dem Glauben an eine Kraft, welche die herrschenden Verhältnisse trans-
zendieren kann. Um diesen Glauben zu erneuern, haben sich Theologen der Be-

152 WIDERSPRUCH-73/19



freiung und feministische Theologinnen wie Dorothee Solle (1929-2003) auf die
Suche nach den Wurzeln der jüdischen und christlichen Tradition gemacht. Sie

wollten das geschichtliche «Projekt der Befreiung» verstehen, das im Exodus-Ereignis,

dem Auszug des jüdischen Volkes aus Ägypten, erstmals zum Ausdruck
gekommen ist. Ihr gemeinsamer Bezugspunkt besteht darin, den biblisch
bezeugten Gott ganz wörtlich als einen Gott der Befreiung aus den von Menschen

geschaffenen Elerrschaftsverhältnissen zu begreifen.
Um ein solches Verständnis zu befördern, bedarfes detektivischer Arbeit, wie

sie beispielsweise Ernst Bloch in seinem - vielleicht nicht ganz zufällig 1968

erschienenen - Buch Atheismus im Christentum geleistet hat. So gemeinte Religions

kritik besteht in der «Kenntlichmachung und Rettung des verschüttet <Ple-

bejerhaften> in der Bibel» (Bloch 1985,103). Bloch fügt hinzu: «Nur zum Teil ist es

verschüttet, gewiss, sonst wirkte ja die Bibel wie jedes andere Religionsbuch der

Oberschicht und der vergöttlichten Despotie, statt dass sie, selber ununter-
drückbar, das revolutionärste Religionsbuch überhaupt darstellen kann.» (Ebd.,

104) Sein Fazit: Nur «Enttheokratisierung» lasse die Bibel «ihrem zu rettenden
Text gerecht werden» (ebd., 111).

Wissen um die Sterblichkeit

Kommen wir jetzt noch einmal aufdas Jesus zugeschriebene Zitat zurück: «In der
Welt habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden.» Wie ist das

zu verstehen? Der Tiefenpsychologe Fritz Riemann (1902-1979) hält in seinem
Klassiker Grundformen der Angst fest: «Angst gehört unvermeidlich zu unserem
Leben.» Die Geschichte der Menschheit sei durch immer neue Versuche geprägt,
«Angst zu bewältigen, zu vermindern, zu überwinden oder zu binden». Zu diesen
Versuchen gehören Magie, Religion und Wissenschaft. Riemann fährt fort: «Es

bleibt wohl eine unserer Illusionen, zu glauben, ein Leben ohne Angst leben zu
können; sie gehört zu unserer Existenz und ist eine Spiegelung unserer
Abhängigkeiten und des Wissens um unsere Sterblichkeit.» (Riemann 1981,7)

Die Angst verbindet uns evolutionsgeschichtlich mit den Tieren und Angst ist
das grosse Thema in der Stammesgeschichte der Menschheit wie in der individuellen

Geschichte jedes Menschen. Angst spielt zunächst einmal die Rolle eines

Warnsignals, das im Ernstfall eine im Zwischenhirn gespeicherte Reaktionsfolge

auslösen soll. Dieses Signal macht aufdie Gefahren eines jederzeit drohenden
Todes aufmerksam, zum Beispiel durch einen Beutegreifer oder durch den Verlust

der Verbindung mit dem Rudel. Doch schlimmer als diese auch den Tieren
eigene Angst ist «die Angst, die Menschen Menschen machen können», schreibt
der Theologe und Psychotherapeut Eugen Drewermann (*1940) in seinem
monumentalen Werk Glauben in Freiheit (Drewermann 1993,318).

ANGST. WUT. MUT. 153



Sich selbst verloren gehen

Die erste Angst, die ein Mensch erlebt, ist die Angst des Kindes, von seiner Mutter
verlassen zu werden. Sigmund Freud (1856-1939), der Begründer der Psychoanalyse,

nennt sie in seiner 1926 erschienenen Schrift Hemmung, Symptom und

Angst die Angst vor dem «Objektverlust». In dieser Form des Angsterlebens droht
eine Bindung zerstört zu werden, die von triebhafter Stärke und zugleich von
lebenswichtiger Bedeutung ist (Freud 1971, 227t). So tritt in der Entwicklungsgeschichte

des Menschen an die Stelle der Realangst, die sich auf tatsächliche
Gefahren richtet, die soziale Angst: Bestimmte Triebäusserungen könnten mit
Liebesentzug, Zurückweisung oder gar mit Einsamkeit bestraft werden.

Die Stätte der Angst ist das Ich, hält Freud in einer 1933 veröffentlichten
Vorlesung zu «Angst und Triebleben» fest.4 Und die grösste Angst des Ichs besteht

darin, sich selbst verloren zu gehen. Aus der Angst vor dem Objektverlust wird
die Angst vor dem Ichverlust. Der Moment, in dem die wesentliche Fremdheit
zwischen «Ich» und «Nicht-Ich» subjektiv aufbricht, ist die «Geburtsstunde des

Selbstbewusstseins und der Angst». Wir erkennen: «Nichts von dem, was uns
umgibt, sind wir selbst; das aber, was wir sind, ist ebenso abhängig wie bedroht
von den Dingen rings um uns her. Erst von diesem Moment des erwachenden
Selbstbewusstseins an tritt die Angst als eine geistige Bestimmtheit auf, indem
sie sich als die Bedingung erweist, unter der das Ich seiner selbst als einer <end-

lichen Unendlichkeit) bewusst werden kann.» (Drewermann 1993,337)

Ein psychoanalytischer Exkurs

Was in den Formulierungen von Eugen Drewermann in philosophischer
Abstraktheit daherkommen mag, lässt sich in Untersuchungen zum menschlichen
Seelenleben konkret nachweisen. Die klassische Psychoanalyse unterscheidet
vier Persönlichkeitstypen: die schizoide, die depressive, die zwanghafte und die

hysterische - heute: histrionische - Persönlichkeit. Der schizoide Typus ist darauf

bedacht, «so unabhängig und autark wie möglich zu werden» (Riemann 1981,20).

Die schizoide Angst des Ichs besteht dann aber gegenläufig gerade darin,
«verlassen und ausgesetzt zu sein im Gegenüber einer feindseligen, fremden Welt».

Drewermann verweist darauf, dass alleine schon «die abweisende Stummheit
bzw. die verweigerte Antwortschaft der Welt bezüglich aller Klagen und Fragen
des Daseins [...] die momentane Angst eines Tieres in seiner Einsamkeit im
menschlichen Bewusstsein ins Unermessliche» treibe (Drewermann 1993,337 f.).

Die Angst davor, verlassen zu werden, prägt den depressiven Typ. Deshalb
suchen solche Personen sich von anderen Menschen abhängig bzw. diese von sich

abhängig zu machen. Drewermann schreibt dazu, «das Unvermögen, sich

abzugrenzen, Wünsche zu äussern, Nein zu sagen, Konflikte einzugehen, eigene
abweichende Standpunkte zu verteidigen, haben ihre innere Mitte in der Angst, als

154 WIDERSPRUCH-73/19



konkrete Freiheit, hier und jetzt, erreichbar, also verwundbar und verletzbar zu
sein» (ebd., 350).

Zwanghafte Persönlichkeiten sind geprägt von der Angst vor Wandel und
Vergänglichkeit. Sie versuchen deshalb, «Veränderungen zu unterbinden, aufzuhalten

oder einzuschränken». Ihr Grundproblem lässt sich in einem «überwertigen
Sicherungsbedürfnis erkennen» (Riemann 1981,106 f.). Um die Angst zu umgehen,
durch eigenes Handeln schuldig zu werden, neigen zwanghafte Persönlichkeiten

dazu, den Bereich ihrer Eigenständigkeit einzuengen «und sich in eine Welt

hineinzuwerfen, die nur noch aus vorgegebenen Zwängen, Geboten, Anweisungen,

Verordnungen, Vorschriften und Paragraphen besteht», diagnostiziert Eugen
Drewermann (1993, 346). Spiegelbildlich zur zwanghaften Persönlichkeit steht in
der klassischen Psychoanalyse der «hysterische» Typus. Der Begriff «Hysterie»
gilt inzwischen als veraltet - auch deshalb, weil er auf sexistischem Denken
beruht: Das Wort ist vom Altgriechischen «hystéra» abgeleitet - zu Deutsch:
«Gebärmutter».5 Dieser Persönlichkeitstypus wird heute als «histrionisch» bezeichnet.6

Solche Personen «streben ausgesprochen nach Veränderung und Freiheit.
[...] Dementsprechend fürchten sie nun alle Einschränkungen, Traditionen und
festgelegten Gesetzmässigkeiten, die gerade die Werte für die zwanghaften
Menschen waren.» (Riemann 1981,156)

Religion nach der Aufklärung
Was ist mit dieser knappen Zusammenfassung einer Typenlehre des Menschen
und seiner Ängste gewonnen? Sie soll deutlich machen, dass es hier um existen-
zielle Fragen geht, die ebensolcher Antworten bedürfen. Für den dänischen
Philosophen Soren Kierkegaard (1813-1855) war das die grundlegende Herausforderung

des Religiösen: Was lässt sich tun gegen die Angst? Kann die Religion eine

angemessene Antwort geben? Die Position von Sigmund Freud in diesem Punkt
ist bekannt: Die Gottesvorstellungen bilden so etwas wie Spuren der
Auseinandersetzung mit jenen Personen, die für die eigene Entwicklung unerlässlich
waren. Ihm dränge sich «die Auffassung auf, dass die Religion einer Kindheitsneurose

vergleichbar sei», und er nehme an, «dass die Menschheit diese neurotische

Phase überwinden wird» (Freud 1974,186).

An der Einsicht Sigmund Freuds, dass entfremdete Gottesbilder die Entwicklung

des Ichs behindern und deshalb überwunden werden müssen, kann eine
befreiende Theologie nicht mehr vorbeigehen. Dorothee Solle legt diesen Prozess

etwas anders dar, eher auf das Gesellschaftliche bezogen. In ihrer Autobiografie
beschreibt sie drei verschiedene Phasen von Religion: Die erste ist die «Religion des

Dorfes». In diese werden Menschen ungefragt hineingeboren. Sie ist die Religion,
in der noch bis vor kurzem die meisten Kinder in unseren Breitengraden aufgewachsen

sind. Mit dem realen und auch mentalen Abschied von der dörflichen Welt

ANGST. WUT. MUT. 155



gerät diese «ererbte Religion» aber allmählich in Vergessenheit. Aus dem einstigen

Glauben wird «Aberglauben». Als dritte Phase sieht Solle eine «nachaufklärerische

Gestalt von Religion». Diese hegt keine «Nostalgiegefühle für das Dorf», ist
aber auch nicht in der «Kälte der grossen Städte» heimisch. Religion in dieser dritten

Form ist «freiwillig» und sie verzichtet auf «Allmachtsträume» (Solle 1995,66f.).

Quelle des Widerstands

Eine solche Religion, die jeglicher Ansprüche auf Herrschaft entsagt und sich
aufs Dienen verlegt, wie Dorothee Solle fordert, zeichnet sich vielleicht erst in
Umrissen ab. Im Sinne von Leonhard Ragaz wäre sie gar keine «Religion» mehr,
sondern Mitwirken am «Reich Gottes». Welchen Beitrag kann sie zur Verminderung

der Angst leisten? Sie hat sich in den Dienst der an ihren Ängsten Leidenden

zu stellen - auch wenn sich dieses Leiden oft hinter den Fassaden eines an
Betriebsamkeit und scheinbaren Erfolgen reichen Lebens verbirgt. Die therapeutische

Arbeit, die einer wie Eugen Drewermann seit Jahrzehnten leistet und deren

Erfahrungen in unzählige Vorträge und Bücher einfliessen, kann ein Beispiel
dafür sein. Das Bild Gottes als der strafenden Instanz des Vaters oder einer alles
vereinnahmenden Mutter zu überwinden und das Vertrauen zu wecken, dass

das eigene Ich in der Begegnung mit einem fürsorglichen Gott wachsen kann -
das wäre dann ein «therapeutisches» Verständnis von Religion.

Als «Kern aller wirklich religiösen Erfahrung» beschreibt Drewermann die

Gewissheit, «noch einmal von vorn, aus der Wahrheit des eigenen Wesens jetzt,
leben zu dürfen unter der Anrede derjenigen Macht, die von Ewigkeit her, wie wir
glauben, gemocht und gewollt hat, dass es uns gibt, und die uns gerufen hat bei

unserem Namen» (Drewermann 1993, 377). Dies benennt die Situation eines
Menschen, der in ein Verhältnis mit einem Gegenüber tritt, das ihm zugewandt ist,
über das er aber nicht eigenmächtig verfügen kann. Um es mit den Worten des

Soziologen Hartmut Rosa (*1965) zu sagen: Religion wird in dieser Perspektive zu
einer Beziehung, «die Gewähr zu geben verspricht, dass die Ur- und Grundform
des Daseins eine Resonanz- und keine Entfremdungsbeziehung ist» (Rosa 2016,435).

Die Erfahrung, dass die Welt stumm bleibt und dem Fragenden keine Antworten
zum Sinn seines Lebens zu geben vermag, prägt aber gerade das Zeitalter des

Kapitalismus, der alle Beziehungen verdinglichen will und sie einer einzigen Logik
unterwirft - dem Verhältnis zwischen Geld und Ware. Rosa beschreibt die
Moderne als Geschichte einer «Resonanzkatastrophe» und analysiert die Angst «als

Angst vor Entfremdung, das heisst vor einem Stumm- und/oder Feindlichwerden
der Welt» (ebd., 194t). Wenn wir dieser Katastrophe entgehen wollen, müssen wir
den Kräften der Entfremdung entgegentreten und die Logik des Kapitals
überwinden. Religion oder die Suche nach dem «Reich Gottes» kann eine wesentliche
Quelle der Ermutigung zu solchem Widerstand sein.

156 WIDERSPRUCH-73/19



Anmerkungen

1 Kriminalgeschichte des Christentums ist der Titel einer zehnbändigen Untersuchung des
Schriftstellers Karlheinz Deschner (1924-2014).

2 Das Evangelium nach Johannes, Kapitel 16, Vers 33, zitiert nach: Kirchenrat der Evange-
lisch-reformierten Landeskirche des Kantons Zürich (Hg.), 2007: Zürcher Bibel, Zürich.

3 Dass Leonhard Ragaz nur den «Bruder» erwähnt, nicht aber die «Schwester», mag dem
patriarchalen Geist seiner Zeit geschuldet sein. Weshalb er die «Sinnlichkeit» bekämpfte,
will sich allerdings nicht so recht erschliessen.

4 Indirektes Zitat. Diese Vorlesung wurde allerdings nie gehalten, wie dem Vorwort von
Sigmund Freud zu entnehmen ist.

5 Siehe dazu Wikipedia-Eintrag «Hysterie» (Abfrage 29.6.2019).

6 Das englische Wort «histrionic» bedeutet «schauspielerisch, theatralisch, affektiert». Die
histrionische Persönlichkeitsstörung ist unter anderem gekennzeichnet durch «Dramatisierung

bezüglich der eigenen Person, theatralisches Verhalten, übertriebenen Ausdruck
von Gefühlen [...], Egozentrik, Selbstbezogenheit und fehlende Bezugnahme auf andere»
(Dilling/Mombour 1991,216).

Literatur

Bloch, Ernst, 1985: Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs
(Gesamtausgabe 14). Frankfurt am Main

Dilling, Horst / Mombour, Werner / Schmidt, Martin H. (Hg.), 1991: Internationale Klassifika¬
tion psychischer Störungen. ICD-10 Kapitel V (F). Klinisch-diagnostische Leitlinien. Bern

Drewermann, Eugen, 1993: Glauben in Freiheit oder Tiefenpsychologie und Dogmatik. Solo-
thurn

Freud, Sigmund, 1969: Angst und Triebleben. 32. Vorlesung. In: Ders.: Studienausgabe. Band I,
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse und Neue Folge. Frankfurt am Main,
517-543

Freud, Sigmund, 1971: Handlung, Symptom und Angst. In: Ders.: Studienausgabe. Band VI,
Hysterie und Angst. Frankfurt am Main, 227-308

Freud, Sigmund, 1974: Die Zukunft einer Illusion. In: Ders.: Studienausgabe. Band IX, Fragen
der Gesellschaft. Ursprünge der Religion. Frankfurt am Main

Hungerbühler, Monika, 2019: Solidarität. Keine Frage des Drinnen und Draussen. Gespräch.
In: Neue Wege 6,8

Kierkegaard, Soren, 1991: Der BegriffAngst. In: Ders.: Gesammelte Werke, Band 11/12. Güters¬
loh

Marx, Karl / Rüge, Arnold (Hg.), 1973 [1844]: Deutsch-Französische lahrbücher. Mit Einleitung
und Anmerkungen von Joachim Höppner. Leipzig

Ragaz, Leonhard, 1917: Nicht Religion, sondern Reich Gottes. In: Neue Wege 6,295-306. http://
doi.org/10.5169/seals-134085 (Abfrage 29.6.2019)

Riemann, Fritz, 1981: Grundformen der Angst. Eine tiefenpsychologische Studie. München

Rosa, Hartmut, 2016: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin

Solle, Dorothee, 1985: Lieben und Arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung. Stuttgart
Solle, Dorothee, 1995: Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg

ANGST. WUT. MUT. 157



Ruth Daellenbach, Beat Ringger,
Pascal Zwicky (Hrsg.)

Reclaim Democracy

Ruth Daellenbach, Beat Ringger,
Pascal Zwicky (Hrsg.)

Reclaim Democracy. Die Demokratie stärken
und weiterentwickeln. 248 Seiten, Broschur,
Fr. 23-, 19.80, ISBN 978-3-85990-330-2

Die Demokratie steht auf dem Prüfstand. Ihre

tiefgreifende Krise hat nicht erst mit dem
Aufstieg von autoritären und rechtsnationalistischen

Strömungen begonnen. Sie wird auch

durch die Macht der globalen Konzerne, der
Banken und der neoliberalen Politik unterminiert.

Es reicht deshalb auch nicht aus, bestehende

demokratische Rechte und Institutionen zu verteidigen - so
notwendig dies auch ist. Demokratie kann vielmehr nur dann Bestand haben,
wenn sie weiterentwickelt und gestärkt wird. Die Menschen müssen die

gesellschaftlichen Verhältnisse auf allen staatlichen und lebensweltlichen
Ebenen selbst gestalten können, auch in der Wirtschaft und in der
Arbeitswelt. Das meinen wir mit Reclaim Democracy.

Das Buch versammelt einerseits Beiträge, die im Zusammenhang mit dem
Reclaim Democracy-Kongress vom Februar 2017 entstanden sind. Es enthält

zudem zahlreiche neue Texte, die sich mit konkreten Stärkungen der
Demokratie befassen und die danach fragen, mit welchen politischen
Strategien wir Demokratie weiterentwickeln können.

Mit Beiträgen von: Dario Azzellini, Hans Baumann, Lia Becker, Stephan
Bernard, Gurminder Bhambra, Fitzgerald Crain, Ruth Daellenbach, Mark

Eisenegger, Kijan Espahangizi, Anita Fetz, Balthasar Glättli, Viktor Gyöffry,
Barbara Gysi, Roland Herzog, Rohit Jain, Jo Lang, Philippe Koch, Simon

Küffer, Min Li Marti, Joachim Merz, Fabian Molina, Helen Müri, Matthias
Neumann, Benjamin Opratko, Payai Parekh, Romeo Rey, Beat Ringger,

Birgit Sauer, Hans Schäppi, Eva Schmassmann, Thomas Seibert, Beat

Schneider, Linards Udris, Cédric Wermuth, Johannes Wickli, Gabriele Win-

Denk ^er, Mar'<us wissen, Magda Zihlmann, Pascal Zwicky.

www.edition8.ch I edition 8


	Befreiung aus der Angst : sollen sich kritische Geister auch mit Fragen der Religion beschäftigen?

