
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 38 (2019)

Heft: 73

Artikel: Zum Aufstieg unternehmerischer Religionen : Gegenentwurf,
Bestandteil oder Effekt des Neoliberalismus?

Autor: Lanz, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephan Lanz

Zum Aufstieg unternehmerischer Religionen
Gegenentwurf, Bestandteil oder Effekt des Neoliberalismus?

Wohin, so die Frage dieses Widerspruchs, führen die in der aktuellen
«gesellschaftlichen Depression» unvermeidlichen Suchbewegungen nach Gegenentwürfen

zur geforderten Selbstoptimierung, nach sozialen Bindungen und
Sinnkonstruktionen, die der Ökonomisierung aller Lebensbereiche widerstehen
könnten?

Eine klassische Antwort auf solche Krisensituationen besteht in einer
verstärkten Hinwendung zur Religion. So nimmt es nicht wunder, dass Erklärungsversuche

für die viel beschworene Rückkehr der Religion (Casanova 1994; Habermas

2008) in die öffentliche Sphäre der westlichen Gesellschaften auf die sozialen
Verheerungen des Neoliberalismus fokussieren. In der Tat wirft die globale
Gleichzeitigkeit von dessen Durchsetzung und dem Boom neuer Religionstypen die

Frage auf, ob und wie beides zusammenhängt.

Rückkehr der Religion in die öffentliche Sphäre

Lange waren die Sozialwissenschaften mit Max Weber und auf ihn gründende
Modernisierungstheorien davon ausgegangen, dass sich eine Säkularisierung
als Rationalisierung der Welt global verbreite und Religion lediglich in sozialen
Nischen überleben könne. Heute ist dagegen unübersehbar, dass die im 20.
Jahrhundert ins Private verdrängte Religion in die öffentliche Sphäre zurückkehrt.
Selbst Metropolen wie das von Peter Berger als «world capital of atheism»
bezeichnete Berlin (Heeias u. a. 2001,195) sind von einer neuartigen religiösen Dynamik
erfasst. Während dort Protestantismus und Katholizismus weiter an Mitgliedern
verlieren, boomt eine Vielfalt von neuen Religionen. Zu ihnen gehören
esoterisch-religiöse Gruppierungen oder buddhistische Tempel ebenso wie jüdische
Gemeinden, die junge Jüdinnen mit einem postsowjetischen Migrationshintergrund

sowie Einwandererinnen aus Israel oder den USA neu beleben. Bei den

Christinnen boomen freie evangelische oder der Pfingstbewegung angehörende

Gemeinden, die oft von Migrantinnen aus dem Globalen Süden importiert
oder für urbane Zielgruppen wie die «Kreativmilieus» neu gegründet werden.

ANGST. WUT. MUT. 131



Auch islamische Gemeinden und Religionspraktiken wachsen und differenzieren

sich weiter aus.
Der öffentliche Diskurs hingegen heftet die zunehmende Sichtbarkeit des

Religiösen meist den gesellschaftlich «anderen» an. Insbesondere wenn es um
Muslim*innen geht, aber auch bezogen auf immigrierte Pfingstbewegte, fällt aus
säkularistischer Sicht schnell der Vorwurf des «Fundamentalismus».

Neoliberalismus und Religion

Viele sozialwissenschaftliche Studien erklären ein solches Wiederaufleben der

Religion durch Verarmungs- und Marginalisierungsprozesse infolge neoliberaler

Politikmodelle. Auch Islamisierungsprozesse in Einwanderer-Communities
werden oft damit begründet. Die Religionen gelten hier als Horte des Eskapis-

mus, der Zuflucht oder des Widerstands, gleichsam als «Selbstschutzbewegungen»

(soity 2008,623) gegen soziale Verwerfungen infolge des Neoliberalismus. Dies
reicht bis hin zu vulgärmarxistischen Erklärungsmodellen, die die Zuwendung
zur Religion als Opium der Armen deuten und diese als unterwürfige Opfer des

Fundamentalismus stigmatisieren (Davis 2004). Die auf Jürgen Habermas (2008)

rekurrierenden Theoretiker*innen der postsäkularen Gesellschaft wiederum
argumentieren, dass der Boom glaubensbasierter Organisationen auf den
staatlichen Rückzug aus der sozialen Daseinsvorsorge reagiere (Beaumont/Baker 2011).

Die lokalstaatliche Anrufung an Bewohnerinnen, soziale Verantwortung für
ihre Nachbarschaften zu übernehmen, habe religiösen Organisationen
Handlungsräume eröffnet (Beaumont 2008; Lancione 2014). Neokonservative und neoliberale

Politikansätze würden diese ermuntern, mit ihren Fürsorgediensten in soziale

Versorgungslücken vorzustossen. Viele Autorinnen kritisieren, dass dadurch
der Einfluss reaktionärer religiöser Ideologien gewachsen sei (Hussain 2011).

Andere heben das Entstehen neuer säkular-religiöser Koalitionen mit einer

progressiven Gerechtigkeitsagenda hervor (Beaumont/Baker 2011). Sie deuten Post-

säkularität als «emanzipatorische Kraft» für einen «potentiell progressiven
Triumph ethischer Solidarität über religiöse/säkulare Differenzen» (Baker 2017,226).

Beispielhaft beschreibt Werner Schiffauer (2014) die von einem katholischen
Theologen in einem benachteiligten Berliner Einwanderungsviertel gegründete
Bürgerplattform als eine solche religionsübergreifende Organisation. Mehr als

vierzig Initiativen, migrantische Organisationen und Gemeinden aller
Glaubensrichtungen engagierten sich gemeinsam in dieser Plattform, um lokale
Infrastrukturen und Lebensqualitäten zu verbessern. Andere postsäkulare
Studien heben die progressiven Rollen hervor, die Religiöse in antineoliberalen
Bewegungen spielten. So schreiben Cloke, Sutherland und Williams (2015) der
weltweiten Occupy-Bewegung, die 201t und 2012 städtische Plätze besetzte, um
mit radikaldemokratischen Mitteln gegen die Kopplung von neoliberalem

132 WIDERSPRUCH-73/19



Kapitalismus und repräsentativer Demokratie zu protestieren, einen postsäkularen

Charakter zu. So seien auf besetzten Plätzen in England und den USA

temporäre Multiglaubensräume entstanden. Beteiligte Geistliche hätten durch ihre
radikale politreligiöse Praxis und interreligiöse Allianzen konservative
Kirchenapparate herausgefordert. Occupy müsse daher «teilweise als tiefer spiritueller
und sakramentaler Protest verstanden werden» (ebd., 516; siehe auch Lanz 2018).

Diese Beispiele demonstrieren, dass eindimensionale Kausalitätskonstruktionen

das komplexe Zusammenspiel von Neoliberalismus und dem Aufstieg
spezifischer Religionen nur bedingt erfassen können. Letzterer gilt meist zu
einseitig entweder als reaktionäres, von marginalisierten sozialen Gruppen getragenes

Kompensationsphänomen, oder er wird als kommunitärer Selbstschutz
oder gar als emanzipatorischer Akt des Widerstands gegen einen marktorientierten

Rückzug staatlicher Apparate aus der Daseinsvorsorge gedeutet.
Unbestreitbar existieren solche Zusammenhänge. Die Verflechtung von Religion,
Staat und Markt weist aber auch kompliziertere Konfigurationen auf. Die
Bedeutungszunahme bestimmter Religionstypen ist nicht nur Effekt oder Alternative,
sondern auch integraler Bestandteil, ja eine der Triebkräfte des neoliberalen
Kapitalismus.

Der Aufstieg unternehmerischer Religionsformen

Seit dem Aufstieg des Neoliberalismus boomen vor allem von religiösen
Entrepreneurs neu gegründete und dem «prosperity gospel» folgende
Glaubensorganisationen. Sowohl deren christliche als auch deren muslimische Varianten
offerieren die Doktrin eines moralisch kontrollierten Materialismus, d.h., sie

deuten persönlichen Wohlstand und Erfolg als Beweis für Gottes Segnungen und
propagieren ihn dementsprechend. Die Redeweise von der Wiederkehr der Religion

verstellt oft den Blick darauf, dass sich diese Prosperitätsreligionen gemäss
einer unternehmerischen Logik entfalten (Lanz/Oosterbaan2oi6). Wegen ihrer
frappierenden Ähnlichkeiten gelten entsprechende Pfingstbewegungen und ihre
islamischen Counterparts als «Doppelgänger» (Larkin/Meyer2oo6). Schiffauer (2014)

zufolge weisen sie mehr Gemeinsamkeiten untereinander auf als mit dem
Mainstream ihrer je eigenen Religion. Sie gründen auf Gemeinschaftlichkeit,
Missionierung und persönlicher Verantwortlichkeit, garantieren den Zugang zu globalen

Infrastrukturen und unterwerfen Mitglieder einem neuartigen religiösen
Regime, in welchem sich moralisch-sittliche und unternehmerische, auf
materiellen Erfolg ausgerichtete Selbst- und Herrschaftstechnologien verschrauben.
Die Trägermilieus dieser individualisierten und aus ihren traditionellen kulturellen

Kontexten herausgelösten Religionen sind junge, gebildete Kosmopolit*in-
nen, oft Nachkommen von Einwandererinnen. Beispielhaft zeigt Schiffauer
(2014) am Erlösungsversprechen der islamistischen Milli-Görüs-Bewegung, die

ANGST. WUT. MUT. 133



sich von der Türkei über Westeuropa ausbreitete, eine neoliberale Sprache der

Mobilisierung, die Säkulares und Sakrales fusioniert und die Welt als kompeti-
tive Arena darstellt. Entsprechend dem Motto «You can get it if you really pray»
suggerierten die Prediger, ein Beitritt zur Religionsgemeinschaft verwandele
jeden in einen «winner». Der Gründer von Milli Görus versprach etwa «den in
Europa gestrandeten und sich in einer ausweglosen Situation sehenden Migranten

die strahlende Rückkehr in eine islamisierte Türkei» (ebd., 56).

Die globale Konstellation, in der sich unternehmerische Religionen ausbreiteten,

war in eine Gemengelage aus Landflucht, ökonomischen Krisen ab 1973

und der Einführung neoliberaler Politikmodelle eingebettet. Im Globalen Süden

zerstörten damals vom IWF auferlegte Strukturanpassungsmassnahmen staatliche

Handlungsoptionen in dramatischem Ausmass. Junge Bildungsaufstei-
ger*innen sahen sich in Städten wie Lagos, Rio de Janeiro, Kairo oder Istanbul
um ihre Zukunft gebracht und verloren ihren Glauben an das westliche
Fortschrittsmodell: «Angesichts des vielfältigen Scheiterns sowohl der kapitalistischen

Moderne als auch der sozialistischen Utopie ist die Sprache der Moral
(Religion) für sie zum Politikersatz geworden.» (Bayat2on, 69) Dies eröffnete religiösen
Entrepreneurs die Option, einen traditionsfernen Typus von Religion anzubieten,

der für ein junges Bildungsmilieu alternative Aufstiegsmöglichkeiten und
eine bessere Zukunft bereits für das Diesseits verhiess.

Für die USA argumentiert Ingar Solty, dass der Aufstieg eines Evangelikalis-
mus, der «christlich-rechten Autoritarismus» und neoliberale Marktradikalität
fusionierte, nur möglich geworden sei, weil die Ansiedlung der globalisierten
Hightech-Industrie in den ländlichen Südstaaten ein neuartiges Proletariat
hervorgebracht habe, dem die Solidaritäts- und Kampfformen der Arbeiterbewegung

fremd waren: «Der Evangelikaiismus (und Formen nationalistischer [Re-j

Solidarisierung) fassen dort Fuss, wo alternative soziale Deutungsmuster
(Gewerkschaften, Klassensolidarität, Sozialismus im weitesten Sinne) verschwinden.»

(Solty 2016,46) Grosse Chancen für den Aufstieg eines «linksreligiösen Evan-

gelikalismus», der infolge der Erosion neoliberaler Hegemonie nach der Finanzkrise

von 2008 vielfach prognostiziert wurde (Pally 2010), kann Solty nicht mehr
erkennen. Gerade weil die dominierenden evangelikalen Kirchen selbst

profitgetriebene Konzerne seien, hätten sie «ein elementares ökonomisches und
politisches Interesse am Abbau und der Privatisierung der Sozialstaatsfunktionen»
(ebd., 52).

Der Boom unternehmerischer Religionen ist also von Beginn an mit Neolibe-

ralisierungsprozessen verflochten, allerdings nicht im Sinne einer eindimensionalen

Kausalität. Vielmehr stellen diese Prozesse den Kontext dar, in dem der
Boom seine Formen angenommen hat. Er ist keine blosse Reflexion gesellschaftlicher

Trends, sondern verdankt sich den komplexen sozialen und symbolischen
Strukturen der unternehmerischen Religionen selber, weil diese für verschiedenste

Gruppen attraktive Angebote bereitstellen.

134 WIDERSPRUCH-73/19



Unternehmerische Religionen als paradigmatische neoliberale
Organisationsformen
Nach der Zerstörung staatlicher Strukturen der Daseinsvorsorge etablierten
weltweite Policy-Transfers im Verlauf der letzten Dekaden neue Formen einer
marktförmigen institutionellen Regulierung (bspw. unternehmerische
Politikmodelle, Public Private Partnerships, Good Governance). Gleichzeitig transformierten

sich die unternehmerischen Religionen: Speiste sich ihr früher Boom
aus der Marginalisierung aufstiegsorientierter Milieus, folgen sie heute einer
proaktiven neoliberalen Agenda. Ihre Trägermilieus verschmolzen eine von
neoliberalen Regeln geprägte Alltagspraxis mit ihren religiösen Überzeugungen.
Der Charakter ihres Glaubens bildet einen integralen Bestandteil der gegenwärtigen

Reorganisation des Kapitalismus als sozialer Formation (Comaroff2oo9).

Verstanden als mit dem Weltlichen verwobene Praxis sind die gesamten Praktiken
der unternehmerischen Religionen von Kernelementen des Neoliberalismus
durchdrungen.

Aus einer gouvernementalitätstheoretischen Perspektive kann der
Neoliberalismus als globale Regierungsform und als mobile Technologie verstanden
werden, die auf einer Logik des Unternehmertums gründet (Ong 2011). Schlüsselelement

neoliberaler Regierungstechnologien ist die individuelle Freiheit. Sie

beinhaltet allerdings keine Carte blanche, sondern enthält die Forderung an die

Individuen, die ihnen zugestandene Freiheit des Selbstregierens nur in einer
ökonomisch optimierenden Form in Anspruch zu nehmen. Diese Freiheit impliziert

aber immer auch ein Verweigerungsrisiko, weshalb Neoliberalismus
zugleich ein Mehr an Sicherheit erfordert: Um Freiheit zu gewährleisten, muss sie

fortwährend mit einer Politik der Sicherheit austariert werden.
Aus dieser Perspektive bilden die unternehmerischen Religionen geradezu

paradigmatische neoliberale Organisationsformen: Sie maximieren sowohl die
Freiheit eines unternehmerischen Selbstregierens ihrer Gläubigen als auch die
Sicherheit. Denn sie begegnen den sozialen Verwerfungen des Neoliberalismus
und den daraus resultierenden Unsicherheiten mit der Proklamation einer
ganzheitlichen sozialen Ordnung. Diese enthält absolute Wahrheiten und präzise
Verhaltensvorschriften und kombiniert sie mit dem Versprechen, dass Gott ihre
selbstunternehmerische Anwendung mit persönlicher Prosperität belohne.
Kurz, sie statten ihre Anhänger*innen mit so viel Glauben, Ambition und
Selbsttechnologien aus, dass sie ihre Freiheit auf die neoliberal vorgesehene Art und
Weise in Anspruch nehmen können.

Spirituelles Coaching

Ich möchte schliesslich am Beispiel von neuartigen frei-evangelischen Gemeinden

in Berlin solche Zusammenhänge konkret diskutieren. Augenfällig ent-

ANGST. WUT. MUT. 135



stammen deren Trägerinnen Milieus, die eher mit kosmopolitischer
Metropolenkultur und ökonomischer Innovation als mit der Rückkehr der Religion
assoziiert werden: «kreative Klassen» und aus aller Welt nach Berlin strömende
Studierende. Die Gemeinden docken in subtilerer Form als klassische
Prosperitätsreligionen an neoliberalisierte Lebenswelten an; nämlich an das Dispositiv
der Kreativität (Reckwitz 2012) und dessen Ideologie des kreativen «unternehmerischen

Selbst» (Bröcküng2oo7,152). Dieses Dispositiv ist insofern an eine disziplinare
Machttechnologie gekoppelt, als die andauernde Anrufung der Subjekte, sich als

«creative professionals» von wohlfahrtsstaatlichen Strukturen zu emanzipieren,
in einer permanenten «Disziplinierungsarbeit am eigenen Selbst» (Lemke 2007,60)

mündet. Ihre Praxis binden diese religiösen Gemeinden deshalb an die Suche

nach neuen Formen von Gemeinschaft und Spiritualität jenseits von traditionellen

Kirchen. Dabei generieren sie eine religiöse Sozialität, die selbst empfundene

spirituelle Leerstellen der kreativen Klassen bearbeitet.
Die Kluft zwischen der individualistischen Freiheit, sich als «creative

professionals» im Unternehmerischen zu verwirklichen, und den damit einhergehenden

Leistungszwängen scheint in Berlin wesentlich zum Wachstum neuer
christlicher Gemeinschaften beizutragen. Dazu gehören etwa das frei-evangelische

Berlinprojekt, das zwei junge Theologen 2005 gegründet haben, der Berlin
Connect genannte Ableger der australischen Pfingstkirche Hillsong oder zwei
Filialen des in den iggoer-Jahren in Zürich entstandenen International Christian
Fellowship (ICF). Zwar liegen die religiösen Programmatiken dieser drei
wachsenden Kirchen recht weit auseinander. So ist das Berlinprojekt eher

liberal-intellektuell ausgerichtet, während Berlin Connect eine für Pfingstkir-
chen typische sexualpolitische Antiliberalität pflegt. Gleichwohl weisen sie

grosse Gemeinsamkeiten auf. Ihre Mitglieder entstammen jenen jungen,
individualistischen, unternehmerischen und kreativen Milieus, die die weltweit
gefeierte Metropolitanität Berlins repräsentieren. Besonders die globale Interna-
tionalität und Mobilität der Gläubigen fallen auf.

Alle drei Gemeinden beziehen sich positiv auf Berlin als moderne Metropole
und sehen sich selbst als Teil davon: Sie wollen «eine Kirche am Puls der Zeit» (icf,
eigenes interview) oder eine «Kirche für eine grossartige Stadt» (Berlinprojekt, dito) sein.

Ein britischer Pastor von Berlin Connect, deren Messen überwiegend Studierende

aus aller Welt besuchen, hat Berlin als Techno-Fan lieben gelernt und
vergleicht seine pastorale Arbeit mit Künstlern, die aus dem Vorgefundenen das

Beste machen (dito). Die Kirchen besitzen zumeist keine eigenen Sakralräume,
sondern mieten für ihre Gottesdienste Orte einer säkularen Öffentlichkeit an.
Dazu gehört ein Szene-Club in Friedrichshain, ein Ballsaal in Mitte, oder, beim

Berlinprojekt, das Kulturkino Babylon und jahrelang auch der Kreuzberger Co-

working-Space betahaus, in dem laut Webseite «280 Gründer und Freelancer»
arbeiten. Damit koppeln sich die Gemeinden an modernste metropolitane
Gemeinschaftsbildungen, die wie die Coworking- und die Club-Communities

136 WIDERSPRUCH-73/19



aus einer berlintypischen Melange aus Subkulturen und Unternehmertum

hervorgegangen sind. Eine der betahaus-Gründerinnen gehört dem Berlinprojekt
an und erkennt in jenem die Zukunft der Arbeit und in diesem die Zukunft des

Glaubens. Beides sei «sehr flexibel, sehr offen, sehr kollaborativ» und damit
beschäftigt, «sehr diversen, heterogenen Communities» einen Ort zu geben (zitiert

in: Dittus 2012).

Alle drei Kirchen koppeln ihre Angebote eng an das Berufsleben und die
Karriereziele ihrer Gläubigen. So betreibt das Berlinprojekt eine Kunstgalerie auch
als «personelles Investment» (interview) zur Förderung junger Künstler aus der
Gemeinde. Die Kirche veranstaltet «Kunstkonferenzen» für «Schaffende aus den
kreativen Industrien, die den christlichen Glauben als Kraftquelle in ihrem Beruf

entdecken wollen» (Berlinprojekt o.j.). Zudem bietet sie einen kostenpflichtigen
Coaching-Service für ihre Mitglieder an (ebd.). Das ICF wiederum organisiert
«open offices» als «coworking spaces», Berlin Connect veranstaltet «dinners for

young professionals». Zugleich definieren sich die Kirchen als «Antithese zum
Leistungsdruck», so ein Berlinprojekt-Pastor (interview), wo man «nicht ständig
beweisen muss, ob ich cool genug bin», um das gerade aktuelle Projekt «wirklich
verdient» zu haben. Kirche und Glaube dienen so zugleich als «Pause» und
«Antithese» zum Leistungs- und Coolness-Zwang der «kreativen Industrien» wie eben
auch als eine «Kraftquelle» für ein derartiges Berufsleben.

Eine zentrale Attraktion ist das Gemeinschaftskonzept der Kirchen. Studierende

und junge Professionals, die aus aller Welt nach Berlin kommen, finden
über die kirchlichen Facebook-Seiten Wohnraum, lernen sich in «Sofa-Gruppen»
(ICF) oder an Dinner-Abenden kennen, die in Wohnungen und Parks (Berlin
Connect) stattfinden. Sie nutzen globale kirchliche Netzwerke, wenn sie neu in
der Stadt sind, arbeiten ehrenamtlich in Gemeindeprojekten oder vergnügen
sich bei kirchlichen Galerieabenden, Fashionshows und Flashmobs, Konzerten
und Partys. Solche Gemeinschaftsangebote bieten Gläubigen eine soziale
Infrastruktur für ihre karriereorientierten Lebensstile, die eine globale Mobilität
erfordern und einen nur temporären Aufenthalt in Berlin und anderswo erwarten
lassen.

Fazit

Indem diese neuen Berliner Kirchen soziale, professionelle und spirituelle
Netzwerke generieren, an die junge Professionals weltweit andocken können,
kompensieren sie nicht nur weggefallene «alte Formen von Gemeinschaft und
Solidarität», wie Solty (2008, 620t.) für den neoliberalen Evangelikalismus in den USA

konstatiert. Vielmehr erzeugen sie neuartige Vergemeinschaftungsformen, die

Anforderungen globalisierter Berufskarrieren bedienen bzw. diese sozial erst

ermöglichen. Insofern sie für innovative Metropolenmilieus attraktiv sind,

ANGST. WUT. MUT. 137



stellen solche für die Wiederkehr der Religion in die westlichen Öffentlichkeiten

paradigmatischen Glaubensgemeinschaften weder «Selbstschutzbewegungen»
(ebd., 623) noch Gegenentwürfe zu sozialen Verheerungen des Neoliberalismus
dar. Vielmehr sollten sie eher als Regierungstechnologien verstanden werden,
die Gläubige darin unterstützen, ihre neoliberale Anrufung als kreatives
unternehmerisches Selbst proaktiv internalisieren zu können.

Zugleich existieren über die einzelnen Religionen hinweg neuartige politreli-
giöse Konfigurationen, die von neoliberal-rechtsautoritären Programmatiken
bis hin zu linksliberalen Agenden sozialer Gerechtigkeit reichen. Weder sind
also Religion und Neoliberalismus sich ausschliessende Gegensätze noch ist der

religiöse Boom dessen kausaler Effekt. Vielmehr sind beide - auch in politischer
Hinsicht - auf vielfältigste Weisen ineinander verflochten sowie miteinander in
Konflikt.

Literatur

Baker, Chris, 2017: Religion as «Urban White Noise» - Material Practices of Everyday Religion
at the «Unquiet Frontiers» of the Hyper-diverse City. In: Garbin, David / Strhan, Anna (Hg.):
Religion and the Global City. London, 222-239

Bayat, Asef, 2011: Der Mythos der «islamistischen Armen». Beobachtungen aus Kairo und
Teheran. In: metroZones (Hg.): Urban Prayers. Neue religiöse Bewegungen in der globalen
Stadt. Berlin, 67-84

Beaumont, Justin, 2008: Introduction. Faith-based Organisations and Urban Social Issues.
In: Urban Studies 45 (10), 2011-2017

Beaumont, Justin / Baker, Chris (Hg.), 2011: Postsecular Cities. Space, Theory and Practice.
London

Berlinprojekt (o. J.), www.berlinprojekt.com (Abfrage 11.5.2019)

Bröckling, Ulrich, 2007: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform.
Frankfurt am Main

Casanova, Jose, 1994: Public Religions in the Modern World. Chicago

Cloke, Paul / Sutherland, Callum /Williams, Andrew, 2015: Postsecularity, Political Resistance,
and Protest in the Occupy Movement. In: Antipode 48 (3), 497-523

Comaroff, Jean, 2009: The Politics of Conviction. Faith on the Neoliberal Frontier. In: Social
Analysis 53 (1), 17-38

Davis, Mike, 2004: Planet ofSlums. In: New Left Review 26,5-34

Dittus, Sabrina, 2012: StadtGebete. Die Neuerfindung der Religion in der Stadt. Dokumentarfilm,

Arte

Habermas, Jürgen, 2008: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze.
Frankfurt am Main

Heelas, Paul / Martin, David /Woodhead, Linda (Hg.), 2001: Peter Berger and the Study of
Religion. Oxon

Hussain, Delwar, 2011: Globalisierung, Gott und Galloway. Die Islamisierung der
Bangladeshi-Communities in London. In: metroZones (Hg.): Urban Prayers. Neue religiöse

Bewegungen in der globalen Stadt. Berlin, 211-248

Lancione, Michele, 2014: Entanglements ofFaith. Discourses, Practices ofCare and Homeless
People in an Italian City of Saints. In: Urban Studies 51 (14), 3063-3078

138 WIDERSPRUCH-73/19



Lanz, Stephan, 2018: Postsäkulare Stadt. In: Rink, Dieter / Haase, Annegret (Hg.): Handbuch
Stadtkonzepte. Opladen, 299-316

Lanz, Stephan / Oosterbaan, Martijn, 2016: Entrepreneurial Religion in the Age ofNeoliberal
Urbanism. In: International Journal ofUrban and Regional Research 40 (3), 487-506

Larkin, Brian/Meyer, Birgit, 2006: Pentecostalism, Islam and Culture. New Religious Movements

in West Africa. In: Akyeampong, Emmanuel (Hg.): Themes in West African History.
Athens, 286-312

Lemke, Thomas, 2007: Gouvernementalität und Biopolitik. Wiesbaden

Ong, Aihwa, 2011: Worlding Cities, or the Art of Being Global. In: Roy, Ananya / Ong, Aihwa
(Hg.): Worlding Cities. Asian Experiments and the Art of Being Global. Maiden, 1-26

Pally, Marcia, 2010: Die Neuen Evangelikaien in den USA. Freiheitsgewinne durch fromme
Politik. Berlin

Reckwitz, Andreas, 2012: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhe-
tisierung. Frankfurt am Main

Schiffauer, Werner, 2014: Global Prayers, Migration, Post-Migration. In: Becker, Jochen u. a.

(Hg.): Global Prayers. Contemporary Manifestations of the Religious in the City. Zürich,
48-63

Solty, Ingar, 2008: Neoliberalismus und Evangelikaiismus in den USA. Desintegration der
Christlichen Rechten - Aufstieg einer Evangelikaien Linken. In: Prokla 153,613-633

Solty, Ingar, 2016: Markt-Religion. Die Genealogie neoliberaler Religiosität in den USA.
In: Prokla 182,35-56

ANGST. WUT. MUT. 139



Sackgasse Wirtschaft
Einführung in die Wertkritik

Wertkritik
Emst Schmitter: Sackgasse Wirtschaft.

Eine Einführung in die Wertkritik. 176 Seiten,
Broschur, Fr. 22.-, 18.-, ISBN 978-3-85990-363-0

Gesellschaftlicher Widerstand sieht nicht selten so
aus: Du setzt dich voll ein, gemeinsam mit anderen

gibst du dein Bestes - und erreichst fast nichts! Wie
eine Wespe, die sich am geschlossenen Fenster
kaputt summt. Offenbar siehst du ein Hindernis nicht.
Genau wie die Wespe am Fenster. Aber welches
Hindernis? Die Wertkritik hat darauf eine Antwort:
Das Gesellschaftssystem namens Kapitalismus

funktioniert auf Grundlagen, die für uns nicht sichtbarer sind als die Fensterscheibe

für das Insekt. Widerstand, der diese Grundlagen nicht kennt

- sie in der Eile nicht kennen kann oder will -, muss deshalb letztlich
scheitern. Er trägt meist unfreiwillig bei zum Fortdauern des Systems, das

er zu bekämpfen meint. Die unsichtbaren Grundlagen und die Dynamik
dieses Systems, das rasend schnell auf Faschismus und Totalitarismus
und auf seine eigene Zerstörung zutreibt, sind seit mehr als
drei Jahrzehnten das Thema der Wertkritik.

www.edition8.ch
Oil

I ed itio n 8 |


	Zum Aufstieg unternehmerischer Religionen : Gegenentwurf, Bestandteil oder Effekt des Neoliberalismus?

