
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 38 (2019)

Heft: 73

Artikel: Erinnerungen an den Widerstand : von der Hexenverfolgung bis zum
Altermondialismus

Autor: Federici, Silvia / Jeffries, Fiona

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Federici / Fiona Jeffries

Erinnerungen an den Widerstand
Von der Flexenverfolgung bis zum Altermondialismus

Als feministische Aktivistin und Wissenschaftlerin hat Silvia Federici mit ihren
Büchern und ihrer politischen Arbeit enorm zur Tradition antiimperialistischer
Denkschulen beigetragen. Als scharfsinnige, nonkonformistische Intellektuelle
und vehemente Kritikerin der kapitalistischen Gesellschaft hat sie Generationen

von Aktivistinnen inspiriert. Ihre politischen Wurzeln liegen im marxistischen
Flügel der Frauenbewegung. Sie war führend in der internationalen Kampagne
«Lohn für Hausarbeit» in den 1970er- und igSoer-Jahren. Mit ihren Studien zur
frühneuzeitlichen Hexenverfolgung, Caliban und die Hexe. Frauen, der Körper
und die ursprüngliche Akkumulation, hatte sie weltweiten Erfolg.

Es folgt der Auszug eines Gesprächs, das die Journalistin Fiona Jeffries mit
Silvia Federici führte. Im Gespräch reflektiert Silvia Federici über Faschismus
und Widerstand, die sie als Kind in Italien erlebte, und über die Bedeutung der

Hexenverfolgung für unsere heutige gesellschaftliche und wirtschaftliche
Ordnung. Das ganze Gespräch ist zusammen mit anderen Gesprächen als Buch

unter dem Titel Wir haben nichts zu verlieren ausser unsere Angst. Vom Widerstand

in schwierigen Zeiten im Rotpunktverlag erschienen (201g, 47-75). Die
interviewten Denkerinnen und Aktivistinnen wurden von Fiona Jeffries ausgewählt,
weil sie sich mit der Frage befassen: «Wie kö nnen wir in einer angsterfüllten Welt
kritisch denken und produktiv handeln?»

Angst darf nicht lähmen

Fiona Jeffries: Können Sie mir zu Anfang etwas über Ihren Hintergrund erzählen?

Welche Bedeutung hat die politische Instrumentalisierung von Angst für
Ihre Arbeit und Ihr Denken?

Silvia Federici: Ich wuchs als kleines Mädchen in Italien während des Zweiten
Weltkriegs auf. Die damaligen Widerstandsbewegungen gegen Faschismus,
Rassismus und Nationalsozialismus prägten mein Verständnis von Politik, vom
Aufbau sozialer Bewegungen und von Solidarität. Bei all diesen Bewegungen
war die Frage der Organisation, des Aufbaus von Netzwerken, sehr zentral. Die

ANGST. WUT. MUT. 113



Kraft der Bewegung liess jeden Einzelnen seine Angst überwinden. Zusammen
bildeten sie eine gemeinsame Identität, wurden Teil einer Geschichte, die grösser

war als die jedes Einzelnen. Nur so wirkte die permanente Bedrohung des

eigenen Lebens nicht so zersetzend oder lähmend, wie man vielleicht denken
würde. In gewisser Hinsicht bedeutete sogar der Tod nicht das Ende der eigenen
Geschichte, weil diese Menschen im Kampf gegen den Faschismus Teil eines
kollektiven Selbst waren. Sie waren Teil eines Ganzen, das über das eigene, zeitlich

begrenzte Leben hinausreichte und so selbst den Tod in seiner allgegenwärtigen

Bedrohung erträglich werden liess.
Sie kennen sicherlich diese eher rhetorischen Schlachtrufe, zum Beispiel: «Ihr

könnt mich töten, aber der Kampf geht weiter.» Im Grunde haben diese Leitsätze
eine sehr tiefe Bedeutung. Wenn man sich dem Widerstandskampf anschliesst,
wird man Teil von etwas, das das eigene Leben weit überdauert. Man baut etwas
für die Zukunft auf. Man identifiziert sich mit dem Schicksal der nächsten
Generation. Und das gibt den Menschen Kraft. Am Ende schaffen sie es so, die Angst
zu überwinden und die Zuversicht zu gewinnen, dass der eigene Tod nicht vergebens

wäre.

Fiona Jeffries: Es geht demnach gar nicht unbedingt darum, völlig ohne Furcht
zu sein? Sobald ich mir die namenlosen Männer und Frauen vorstelle, die in den

Dörfern und Städten Italiens und ganz Europas Widerstand gegen den Faschismus

geleistet haben, denke ich, wie viel Gefahr und Angst diese Menschen
empfunden haben müssen, wenn ihnen einzig und allein die Gemeinschaft und die

Bewegung Schutz bieten konnten. Es ist kaum vorstellbar, wie sich im Kampf
gegen den Faschismus die eigene Angst ganz überwinden liesse. Die Faschisten

nutzten Angst ja gerade als Strategie, um die Bevölkerung zu lähmen. Neben der

Angst der Menschen, als Sündenbock ausgemacht zu werden - und das können
Faschisten bekanntlich besonders gut -, scheint die politische Instrumentalisierung

von Angst am effektivsten, wenn sie auf ein Gefühl von Vereinzelung und

Hilflosigkeit abzielt.

Silvia Federici: Genau. Man bezwingt die eigene Angst zwar nicht, aber darf sich

von ihr auch nicht lähmen lassen. Angst lässt sich gar nicht bezwingen. Wenn du

im Kampf für Gerechtigkeit vielleicht keine Angst um dein eigenes Leben hast,
dann doch um die Menschen um dich herum. Du hast Angst um das Leben
deiner Freunde. Wenn du dich an einer Aktion beteiligst, bist ja nie nur du selbst

beteiligt. Die Angst an sich lässt sich also nicht besiegen, aber sie lässt sich
zumindest angehen, indem man sich um die gegnerischen Kräfte herum organisiert

und den Sinn des Widerstands vertieft. Wenn es gelingt, auf diese Weise
eine gemeinsame Geschichte aufzubauen, gibt einem das letzten Endes die

grösste Kraft.

114 WIDERSPRUCH-73/19



Fiona Jeffries: Die Ängste der Menschen - all diese Ängste vor wirtschaftlichem
Ruin oder sozialem Abstieg - als etwas Persönliches oder Privates darzustellen,
scheint eine wirksame Strategie zu sein, damit sich der Einzelne letztlich einsam
und hilflos fühlt.

Silvia Federici: Wer sich in den i94oer-Jahren im Widerstand gegen die italienischen

Faschisten oder die Nazis befand, erlebte eine sehr starke gemeinsame
Identifikation und Organisation. Der Unterschied zur Gegenwart liegt vielleicht
darin, dass heute viel diffuser ist, mit was für einem Gegner man es eigentlich zu
tun hat. Auch wie sich die Gemeinschaft der Widerständigen überhaupt
zusammensetzt, ist unklarer geworden, schwieriger zu erkennen. Wer steht einem im
Kampf gegen die vielen sozialen Ungerechtigkeiten unserer Welt zur Seite?

Schwer zu sagen. Aufwen kann man sich wirklich verlassen?

Gründe für diese Situation gibt es viele. Aber ich finde es aufschlussreich, sich

Gemeinschaften anzusehen, wie sie bis in die 1940er- und i95oer-Jahre existierten.

Zu jener Zeit beschritten Menschen noch einen Grossteil ihres Lebenswegs

gemeinsam, von Kind an. Man ging gemeinsam zur Schule, man kannte die
Eltern und Geschwister der anderen. Man teilte viele Augenblicke im Leben. Man
wusste, ob man sich vertrauen konnte, wer Freund oder Feind war - das ging aus
den gemeinsamen Lebenserfahrungen hervor. Heute hingegen denken Sie

mal an Orte wie New York. Man lernt Leute kennen, über deren Leben man rein

gar nichts weiss. Man trifft sie vielleicht bei einer Versammlung oder Demonstration.

Aber in einem tieferen Sinn sind sie oft vollkommene Fremde. Man weiss

nicht, worauf man zählen kann.
Diese Art eng verbundener Gemeinschaft, in der sich Menschen über ihre

gemeinsame soziale Geschichte definieren, wird immer seltener. Der unglaubliche

Widerstand etwa, der sich in einigen mexikanischen Dörfern formiert hat,
entstammt ebensolchen sehr engen Gemeinschaften. Diese Menschen wissen,
auf wen sie sich verlassen können - wer auf jeden Fall da sein wird, falls sie
verhaftet werden oder sie sich in Gefahr begeben. Als etwa 2006 die Lehrer in Oaxa-

ca in den Streik traten, erfuhren sie eine plötzliche Welle der Unterstützung aus
der Bevölkerung. Diese Gemeinden blickten auf eine gemeinsame Geschichte
zurück: Wenn die Eltern aus den Dörfern zur Kaffeeernte nach Guatemala muss-
ten, hatten die Lehrer die Kinder nicht nur unterrichtet, sondern sich in allen
Alltagsbelangen um sie gekümmert. In städtischen Umgebungen hingegen, und
das ist weltweit so, ist das soziale Gewebe vielerorts eingerissen. Das bedeutet

keineswegs, dass es nicht wieder repariert werden könnte - etwa durch die
Erfahrung gemeinsamen Widerstands. Aber zu Anfang wird es so sehr viel schwieriger,

ein Gefühl der Stärke zu entwickeln, mit dem man möglicher Repression
überhaupt erst entgegentreten kann. Und heutzutage begegnet man politischer
Unterdrückung auf so vielen verschiedenen Ebenen, dass es auch sehr viel
schwieriger geworden ist, zu wissen, wem oder was man eigentlich entgegentritt.

ANGST. WUT. MUT. 115



Besonders in den USA hat sich eine Art Wissenschaft der Unterdrückung
entwickelt; es wird Macht über die Leute erlangt, indem unterschieden wird:
Gehörst du zu denjenigen, die erschossen werden, oder zu denen, denen das FBI

einen Besuch abstattet und die eine Verwarnung erhalten, vielleicht ein paar
Tage Gefängnis? Oder zu denjenigen, deren Telefone abgehört werden? Die
Repressionsmittel sind vielfältig. Und das macht es so viel schwieriger, die Gefährlichkeit

deines Gegenübers einzuschätzen.
Schauen wir noch einmal kurz auf das Italien der t94oer-Jahre und auf das

Beispiel der Partisanen. Ich wähle dieses Beispiel, weil meine Heimatregion zu
der Zeit ein Zentrum des Widerstands war und ich mit Geschichten über Partisanen

aufgewachsen bin. Manche von ihnen waren fünfzehn, sechzehn Jahre alt.
Sie waren ständig in den Bergen unterwegs, um den Kontakt zwischen den
verschiedenen Gruppen aufrechtzuerhalten. Sie waren noch so jung! Und sie wuss-
ten sehr genau: Falls die Faschisten - oder nach der Besetzung Italiens die Nazis -
sie erwischten, würden sie nicht nur ermordet, sondern wahrscheinlich vorher
auch noch gefoltert. Sie hatten eine ziemlich klare Vorstellung von den
Machtverhältnissen, davon, wie ihre Chancen standen und was passieren würde, wenn
sie gefasst würden.

Weltweit sind die Linien vielerorts nach wie vor sehr klar gezogen, wissen die
Menschen noch immer sehr konkret, was sie erwartet, wenn sie sich politisch
engagieren, politisch kämpfen. Aber beispielsweise in den USA oder in Europa ist
die Situation heute sehr viel diffuser, weil die Konfrontation nicht mehr so klar
umrissen ist und die Repression sehr viel indirekter wirkt. Das bedeutet jedoch
nicht, dass es keine Repression mehr gäbe. Sie kommt nur für unterschiedliche
Gruppen auf unterschiedliche Weise zum Ausdruck: Für einen Immigranten,
eine schwarze Frau oder einen schwarzen Jugendlichen, oder für einen Weissen

aus der Mittelschicht sind die Erfahrungen grundlegend anders.

Frauen in Angst und Schrecken halten

Fiona Jeffries: Ich würde gerne zu einem der Hauptthemen Ihrer Arbeit und
politischen Praxis kommen, der Geschichte der Hexenverfolgung. Sie haben eingehend

beschrieben, weshalb die frauenfeindliche Gewalt der Hexenjagd politischer

Natur war. Auch in der heutigen Ausbreitung des Kapitalismus erleben wir
einen Anstieg extremer Gewalt gegen Frauen. Sie ist global, aber besonders
konzentriert an Stätten intensiver kapitalistischer Ausbeutung, zum Beispiel in
Ciudad Juarez in Mexiko oder in der Demokratischen Republik Kongo. Oft wird
diese Gewalt zusammenhanglos rein kulturell erklärt - Sie aber üben politische
Kritik daran. Was sagt uns die frühneuzeitliche Hexenverfolgung über die politische

Natur geschlechtsspezifischer Gewalt?

116 WIDERSPRUCH-73/19



Silvia Federici: Ja, es handelt sich unbedingt um politische Gewalt. Und leider

gibt es in manchen Teilen der Welt auch heute wieder Hexenjagden. Diese
Gewalt gegen Frauen ist politischer Natur, weil sie stets in Bezug auf die Funktionen
oder Rollen verübt wird, die für Frauen vorgesehen sind. Gewalt ist ein entscheidendes

Mittel, um diesen Rollen Nachdruck zu verleihen. Noch heute werden
Frauen hauptsächlich Opfer männlicher Gewalt aufgrund von Fragen der
Hausarbeit, der sexuellen Verfügbarkeit oder der generellen weiblichen Abhängigkeit
vom Mann. Diese Art der Gewalt ist auch politisch, weil Männer sie immer haben
ausüben dürfen und sie dadurch eine gewisse Legitimität erhielt, wenngleich es

heute mehr Gesetze dagegen gibt.
Doch in der Geschichte des Kapitalismus wurde Gewalt gegen Frauen

legitimiert, weil sie für die Regulierung von Frauenarbeit in gewisser Hinsicht
massgeblich war. Frauen wurden so dazu gezwungen, auf eine bestimmte Art und
Weise zu funktionieren und eine bestimmte Art von Arbeit zu leisten, gerade weil
diese unbezahlt ist. Je seltener Männer in diesem Kräfteverhältnis auf einen
monetären Lohn zurückgreifen konnten, auf ein Entgelt für die Arbeit der Frau,

umso häufiger wendeten sie Gewalt an. Auch Vergewaltigung lässt sich so verstehen:

als eine Form von Gewalt, die Frauen dazu zwingt, sexuelle Leistungen zu
erbringen, ohne dafür bezahlt zu werden. Diese Gewalt ist politischer Natur,
weil sie vom Staat stillschweigend gebilligt und als legitim wahrgenommen worden

ist und sie zur geschlechtsbasierten gesellschaftlichen Arbeitsteilung gehört
hat, also kostenlose Leistungen für Männer im Austausch für wirtschaftliche
Sicherheit. Gewalt ist der Mechanismus, der sichergestellt hat, dass dieses
Verhältnis funktioniert.

Fiona Jeffries: Warum tritt Ihrer Meinung nach diese Art der Gewalt mancherorts

wieder vermehrt auf? Bei gewaltsamen frauenfeindlichen Mustern wird
heute oft der Begriff Femizid oder geschlechtsspezifischer Mord verwendet. Wie
erklären Sie sich dieses Phänomen?

Silvia Federici: Ja, ich denke, dass im Laufe der letzten zwanzig Jahre die Gewalt

gegen Frauen eine neue Dimension erreicht hat. Jedenfalls ist in den letzten Jahren

Gewalt gegen Frauen nicht nur quantitativ eskaliert, wenngleich nachweislich

auch einfach mehr Gewalt gegen Frauen verübt worden ist. Und ich denke,
dass es mehrere Gründe gibt, warum diese Gewalt in den letzten Jahrzehnten
derart zugenommen hat. Zum einen haben sich in der jüngeren Vergangenheit
immer mehr Frauen der Weisung widersetzt, sie müssten für Männer kostenlose

Leistungen erbringen. Frauen haben sich zunehmend gegen ihre Abhängigkeit
von Männern gewehrt, indem sie ihre Bereiche der Eigenständigkeit und
Unabhängigkeit erweitert haben. Nimmst du eine Arbeitsstelle ausserhalb des Heims

an, leistest du auch weniger Hausarbeit. Dann entscheidest du dich noch gegen
das Heiraten. Du gehst nur vorübergehende Beziehungen mit Männern ein,

ANGST. WUT. MUT. 117



ziehst ein Kind alleine auf, pflegst Beziehungen zu anderen Frauen. Die emotionale

Bindung von Frauen an Männer und Hausarbeit hat stark abgenommen.
Und das ist zu einer Quelle ungeheurer Wut geworden. Eine weitere Dimension
ist natürlich die männliche Angst, mit Frauen um Arbeitsplätze konkurrieren zu
müssen, denn Frauen erhalten schliesslich niedrigere Löhne. Aber im Wesentlichen

spüren Männer, dass Frauen sich ihrer Kontrolle entziehen.
Ich denke, dass dieser Gewalt noch ein weiterer wichtiger Aspekt innewohnt.

Man kann sie nämlich auch als eine Reaktion auf neoliberale Strukturanpassungen

verstehen. Seit dreissig Jahren findet weltweit ein wirtschaftlicher Angriff
auf den männlichen Lohn statt; das Kapital greift die Existenzsicherung der
Menschen an. Als Reaktion hierauf wird nicht nur die Arbeit von Frauen,
sondern auch ihr Körper als Tauschmittel eingesetzt, sodass ein Mann, der kein
Einkommen hat, auch keine Familie gründen kann. Dass nicht nur Frauenarbeit,
sondern auch der Frauenkörper als Tauschmittel eingesetzt wird, zeigt sich
beispielsweise in den unterschiedlichen Formen der Prostitution, die in diesem
Kontext entstanden sind und die ein ganz eigenes Ausmass an Gewalt mit sich

bringen. Es handelt sich um eine Erweiterung der Gewalt, die Männer früher
anwendeten, um Frauen zur Hausarbeit zu zwingen.

Wir können das auch am Beispiel der Mitgiftmorde in Südasien sehen, wo
Männer ihre Ehefrauen umbringen, damit sie neu heiraten und eine zweite Mitgift

erhalten können. Gerade in der unteren Mittelschicht grassiert diese

Entwicklung. Diese Männer sehen Frauen als Mittel zur persönlichen Bereicherung.
Oder denken Sie an die gegenwärtigen Hexenverfolgungen in manchen Teilen
Afrikas. Häufig wird diese Verfolgung von oben her angestiftet, dieser Aspekt ist
sehr wichtig. Stammesobere oder andere Machthaber wollen im Konzert mit
internationalen Unternehmen Gemeindeland verkaufen, etwa an Bergbaufirmen.

Sie nutzen die Anschuldigung der Hexerei, um die Gemeinschaft zu

spalten und Menschen von ihrem Land zu vertreiben. Teilweise werden diese

Hexenjagden aber auch in den Gemeinden selbst angestiftet, oder von Männern
in den Familien der Opfer. Die beschuldigten Frauen sind oft etwas älter, leben
alleine und halten an einem Stück Land fest, das sie nicht verlassen oder noch
nicht an die nächste Generation weitergeben wollen. Diese Frauen werden zur
Zielscheibe. Das trifft aufviele Regionen zu. In Tansania sterben auf diese Weise

jedes Jahr schätzungsweise über eintausend ältere Frauen. Dasselbe geschieht
in Indien und Nepal. Die Anzeichen häufen sich, dass ältere Frauen mit ein
bisschen Landbesitz oder Zugang zu Gemeindeland riskieren, der Hexerei beschuldigt

und aus ihren Dörfern vertrieben oder gleich ermordet zu werden.
Ich sehe das als Teil einer weitreichenden Entwertung der Arbeit von Frauen.

Die ältere Frau, die kein Kapital mehr darstellt, wird zur Zielscheibe. Sie dient
nicht mehr zum Sex, sie dient nicht mehr zum Kinderkriegen. Man kann sie auch
nicht mehr für die Prostitution gebrauchen. Und somit stört sie. Ihre Anwesenheit

in der Gemeinschaft erfährt keine Wertschätzung. Und diese Sichtweise

118 WIDERSPRUCH-73/19



gewinnt an Macht, weil gesellschaftliche Verhältnisse immer stärker monetari-
siert werden. Die Ausbreitung von Gewalt durch «Strukturanpassungen», die ich
eben erwähnte, wirkt sich besonders stark auf Frauen aus, gerade auf ältere

Frauen, die oft Subsistenzwirtschaft betreiben und immer häufiger als unproduktiv

gelten.
Ich denke, dass die Gewalt gegen Frauen von zwei grundlegenden Motiven

angetrieben wird. Beide hängen eng zusammen, und je nach Kontext dominiert
entweder das eine oder das andere. Zum einen werden Leben, Arbeit und Körper
von Frauen im Kapitalismus entwertet. Die Funktion dieser Entwertung liegt
darin, dass für Frauen die Rolle der unbezahlten Arbeiterin vorgesehen ist. Zweitens

müssen Frauen zu bestimmten Arbeiten gezwungen werden. Die Frage
dreht sich demnach um die Arbeitsleistung, die von Frauen erwartet wird, und
um den geringen Wert, der dieser Arbeit wie auch Frauenleben an sich beigemessen

wird. Ich denke, dass Gewalt gegen Frauen politisch ist, weil sie grundlegend
umkämpft worden ist und der Staat dazu gezwungen wurde, sein Verhältnis
gegenüber Frauen zu ändern. Die Frauenbewegung hat diese Veränderung
durchgesetzt, wodurch neue Gesetze eingeführt wurden. Die ganze Kampagne
der Vereinten Nationen für Frauenrechte ist ein Beispiel dafür.

Fiona Jeffries: Wie sehen Sie die Rolle des Staats in alldem?

Silvia Federici: Das Verhältnis zwischen Staat und Frau lief früher über den Mann,
bis es irgendwann nicht mehr funktionierte, weil der Befreiungskampf der
Frauen dieses Verhältnis in eine Krise stürzte. Mittlerweile haben Frauen eine

grössere Autonomie gegenüber Männern erreicht und dadurch auch ein direkteres

Verhältnis zu Kapital und Staat; das steht völlig ausser Frage. Als die grosse
Mehrheit der Frauen noch vornehmlich im häuslichen Bereich arbeitete, begegneten

sie Kapital und Staat wie gesagt nur indirekt, durch Männer, durch deren
Lohn und durch ihre eigene Reproduktion der Arbeitskraft. Natürlich gilt das

nach wie vor für viele Frauen. Und es bleibt abzusehen, wieweit diese Dynamik
insgesamt überhaupt zurückgegangen ist. Aber Fakt ist, dass Frauen heute in
bezahlten Arbeitsverhältnissen und in einem direkten Verhältnis zu Kapital und
Staat stehen, das sie früher so nicht hatten. Gleichzeitig sind sie wichtigstes Subjekt

in der Reproduktion der Arbeitskraft geblieben, ob in sozialisierter oder in
häuslicher, unbezahlter Form.

Wie Frauen die beiden Rollen miteinander vereinen, bleibt unklar. Dieser

Widerspruch zeigt sich weiterhin in der Gesetzgebung, in brutalen und
unablässigen Offensiven gegen die Rechte von Frauen - etwa nicht über den eigenen
Körper bestimmen zu können, was sie wiederum verletzlicher gegenüber männlicher

Gewalt macht. Vor allem aber zeigt es sich in der Schaffung wirtschaftlicher

Bedingungen - nehmen wir beispielsweise Einwanderungsbestimmungen

-, die das Leben von Frauen fortlaufend gefährden. Denn zusätzlich zu all

ANGST. WUT. MUT. 119



den Gefahren, denen Migranten ausgesetzt sind, müssen Frauen mit Angriffen
auf ihren Körper rechnen. Hier geht es nicht nur um Vergewaltigung. Das Augenmerk

wird immer gleich aufVergewaltigung gelegt, die furchtbar ist, aber wenn
wir uns beispielsweise anschauen, was in Ciudad Juarez geschieht, geht es dort
um mehr als nur Vergewaltigung. Es handelt sich um einen massiven Angriff auf
Frauen.

Fiona Jeffries: Und Krieg? Sie haben sich vertieft damit befasst, wie verheerend
sich Militarismus und sogenannte humanitäre Interventionen auf Frauen
auswirken, besonders in Afrika. Sie kritisieren auch die Scheinheiligkeit der Vereinten

Nationen, die einerseits beanspruchen, für Frauenrechte einzutreten, und
andererseits militärisches Eingreifen gutheissen. Wie fügt sich das in Ihren
Begriff davon, wie sich das Verhältnis zwischen Frau und Staat im Neoliberalismus
verändert?

Silvia Federici: Krieg bedeutet einen Angriff auf Frauen. Die UN behaupten, für
Frauenrechte einzustehen, gleichzeitig billigen sie einen Krieg nach dem anderen,

in voller Kenntnis, dass in Kriegen heute zuallererst Frauen und Kinder sterben.

So neuartig ist das gar nicht; schon im Vietnamkrieg waren achtzig Prozent
der Opfer Zivilistinnen, und die Wahrscheinlichkeit, getötet zu werden, war für
Frauen und Kinder am grössten. Institutionen wie die UN sprechen sich nur so

lange für Frauenrechte aus, wie diese für die neuen Arbeitsformen, die das Kapital

für Frauen vorsieht, zweckmässig sind.
Und aufgrund der Krise der männlichen Herrschaft über Frauen, der Krise

des männlichen Lohnverhältnisses und des männlichen Verhältnisses zu Frauen

generell, muss nun der Staat übernehmen, auf lokaler wie auf internationaler
Ebene: Wir erleben eine Wachablösung. Der Staat übernimmt die Rolle des Mannes,

der ja nun immer öfter arbeitslos ist oder aufgrund von Migration fern der

Heimat; der Staat löst ab, weil die Stellung des Mannes durch die Deindustriali-
sierung geschwächt worden ist und weil die bisherige soziale Stellung vieler
Männer unter Beschuss geraten ist. Der Staat hat inzwischen zusätzliche Gesetze

und Initiativen geschaffen, etwa Kleinkredite, um diese direkte Kontrolle zu
errichten. Mittlerweile wird weniger delegiert als direkt verfügt.

Literatur

Federici, Silvia, 2012: Caliban und die Hexe. Frauen, der Körper und die ursprüngliche
Akkumulation. Wien

Jeffries, Fiona, 2019: Wir haben nichts zu verlieren ausser unsere Angst. Vom Widerstand in
schwierigen Zeiten. Zürich

120 WIDERSPRUCH-73/19


	Erinnerungen an den Widerstand : von der Hexenverfolgung bis zum Altermondialismus

