
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Artikel: Produktivkraft Freiheit : Marx' Positionen im zeitgenössischen, liberalen
Kontext

Autor: Marti-Brander, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Marti-Brander

Produktivkraft Freiheit
Marx' Positionen im zeitgenössischen, liberalen Kontext*

Freiheit und Sozialismus - ist das vereinbar? Angesichts der beachtlichen
diktatorischen Energie, die in sozialistischen und kommunistischen Systemen freigesetzt

wurde, kann es nicht erstaunen, dass die Antwort negativ ausfällt. Alternativen

zum Kapitalismus, die persönliche und politische Freiheit garantieren, gilt
es zu suchen. Ich wollte mit meinem Buch Die Freiheit des Karl Marx darlegen,
dass Marx bei dieser Suche ein guter Ratgeber ist. Seine Konzeption der Freiheit
erweist sich als radikaler Gegenentwurf zu konservativen und wirtschaftsliberalen

Auffassungen. Wir leben in einer Zeit, in der das Wort «Freiheit» vorzugsweise

in der Werbung seinen Platz findet. Unendliche Freiheiten werden jenen
verheissen, die brav und fleissig konsumieren. Begriff und Idee der Freiheit werden

banalisiert. Im Folgenden möchte ich zunächst den Begriff der Freiheit mit
seinen zahlreichen Bedeutungen erläutern. Danach gilt es, Marx' frühes
Verständnis von Liberalismus zu definieren. Im Zentrum steht dann sein eigener
Begriffvon Freiheit, wobei darzulegen ist, weshalb er eine Kritik des Wirtschaftsliberalismus

impliziert. Schliesslich ist daran zu erinnern, dass Marx die religiös
inspirierten kommunistischen Ideale und Organisationsformen im Namen der
individuellen Freiheit kritisiert.

Freiheit, ein umstrittener Begriff
Freiheit wird in der heutigen politischen Philosophie unterteilt in Willensfreiheit,
Handlungsfreiheit, moralische Autonomie und das Recht auf politische
Mitbestimmung. Ob es Willensfreiheit geben kann, ist ein metaphysisches Problem
und für die politische Philosophie ohne Interesse. Unter moralischer Autonomie
wird die Freiheit verstanden, sich selbst das Gesetz des Handelns zu geben,
politische Mitbestimmung war in früheren Zeiten oft das Privileg einer Minderheit,
setzt heute aber eine demokratische Verfassung voraus. Entscheidend für das po-

* Der Beitrag basiert auf der 2018 erschienen Studie: Marti-Brander, Urs, 2018: Die Freiheit
des Karl Marx. Ein Aufklärer im bürgerlichen Zeitalter, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg

DISKUSSION 153



litische Denken ist die Handlungsfreiheit, darauf bezieht sich die Unterscheidung

zwischen negativer und positiver Freiheit. Im negativen Sinn frei ist, wer
durch nichts und niemanden am Vollzug seiner Handlungsabsichten gehindert
wird. Im positiven Sinn ist frei, wer aus eigener Kraft fähig ist, selbstgewählte
Handlungsziele zu realisieren. Die Unterscheidung mag nützlich sein (Berlin
1995), allerdings ist eine klare Grenze nicht zu ziehen. Wer einen Menschen an der

Entfaltung seiner Fähigkeiten hindert, indem er ihm Bildungschancen vorenthält,

schränkt mit diesem «negativen» Eingriff dessen «positive» Handlungsfreiheit

ein. Die heutige Freiheitsdiskussion ist noch in anderer Hinsicht problematisch:

Sie ist weitgehend ahistorisch. Die lange und komplexe Geschichte der
Freiheitsrechte ist hier nicht zu erzählen, bloss zwei Aspekte sind zu erwähnen.

1. Die athenische Demokratie war im Bewusstsein ihrer Bürger eine Ordnung
von Freiheit und Gleichheit («eleutheria» - «isonomia»). Frei und gleich war aber

nur ein vergleichsweise kleiner Teil der athenischen Bevölkerung. Freiheit und
Gleichheit bedeutete, dass Adel, Bürger und Bauern gleiches Recht hatten, an
politischen Debatten und Entscheidungen teilzunehmen.1 Dem überwiegenden
Teil der Bevölkerung - Sklavinnen, freien Frauen, Zugewanderten - fehlte dieses

Recht. Freiheit als Gut, das erst den Menschen zum Bürger zu erheben vermag,
heisst dann aber noch etwas anderes. Frei ist laut der Definition von Aristoteles
ein Mensch, der nicht Sklave ist, der nicht unter dem Zwang steht, arbeiten zu
müssen, der um seiner selbst willen und nicht um eines anderen willen lebt. Freiheit

wird im Rahmen der Ordnung der Gesellschaft bestimmten Menschen
gewährt, anderen verwehrt. Der Sklave gehört sich nicht selbst, er ist nichts weiter
als beseeltes Werkzeug, ein Instrument in den Händen anderer Menschen, das

lediglich Befehle ausführt. Aristoteles wollte auch den «banausoi», Handwerkern

und Lohnarbeitern, den Bürgerstatus vorenthalten. Ein Jahrtausend später
schreibt der englische Philosoph John Locke, Lohnarbeiter, ledige Frauen und
Milchmädchen könnten nie vollwertige Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft

werden, fehle es ihnen doch am nötigen Verstand, überdies sei ihr Leben

vollständig durch den Zwang bestimmt, ihren Lebensunterhalt zu gewinnen.
Die Übereinstimmung in der Argumentation ist augenfällig; übrigens hat der
liberale Locke die Institution des Sklavenstatus keineswegs abgelehnt, wie zuweilen

behauptet wird. Die radikale Idee von Freiheit ist dagegen, bei Kant und bei

Marx, im Begriff der Selbstzweckhaftigkeit ausgedrückt
2. Der zweite Aspekt sei nur kurz angesprochen, die Sache ist bekannt.

Gemäss der klassisch republikanischen und in den Demokratien der Gegenwart
weitgehend anerkannten Auffassung setzt Freiheit ein politisches Gemeinwesen

voraus sowie die Bereitschaft, dessen Gesetze zu respektieren. Das wiederum
bedingt eine als legitim anerkannte Sanktionsmacht - Freiheit lässt sich also

letztlich nur mittels ihrer partiellen Einschränkung garantieren. Zwar konnte

Spinoza (1976 [1670], 301) die Freiheit zum höchsten Staatszweck erklären, wobei
er als erster einen demokratischen Staat vor Augen hatte, der sich gegen die

154 wiDERSPRUCH-72/18



Macht von Königtum und Religion zu behaupten weiss. Die reale Entwicklung
nahm einen anderen Verlauf. Frei waren im Mittelalter die Angehörigen des

Hochadels, der Begriff der Freiheit stand für das Privileg, einer bestimmten
Gesetzgebung nicht unterworfen zu sein. Frankreichs Aristokraten sahen noch im
18. Jahrhundert, angesichts der gigantischen Staatsverschuldung, keinen Anlass,
gleich dem einfachen Volk Steuern zu zahlen. Damit trugen sie massgeblich zum
Ausbruch der Revolution bei. Parallelen zu gegenwärtigen Verhältnissen sind
augenfällig. Marx hat diesen Doppelsinn des Freiheitsbegriffs anschaulich
erläutert: Die Freiheit ist «so sehr das Wesen des Menschen, dass sogar ihre Gegner
sie realisieren, indem sie ihre Realität bekämpfen; dass sie als kostbarsten
Schmuck sich aneignen wollen, was sie als Schmuck der menschlichen Natur
verwarfen. Kein Mensch bekämpft die Freiheit; er bekämpft höchstens die Freiheit

der andern. Jede Art der Freiheit hat daher immer existiert, nur einmal als

besonderes Vorrecht, das andere Mal als allgemeines Recht.» (MEGA I/i, t43).

Glanz und Elend des Liberalismus

Im 18. und 19. Jahrhundert bezeichnete man zunächst Bewegungen und Theorien

als liberal, die den Absolutismus kritisierten und Rechtsstaatlichkeit
einforderten. Ist es vor diesem Hintergrund statthaft, Marx als Liberalen zu bezeichnen?

Als Chefredakteur der Rheinischen Zeitungfür Politik, Handel und Gewerbe

hat Marx ein wichtiges Sprachrohr der liberalen Opposition gegen die preussi-
sche Monarchie geschaffen. In mehreren Artikeln setzt er sich für Presse- und
Meinungsäusserungsfreiheit ein. In seiner Streitschrift gegen die elitären
Junghegelianer - Die heilige Familie -, die den Triumph der bürgerlichen Gesellschaft
feiert, betont er die Notwendigkeit von Freizügigkeit und Gewerbefreiheit und
setzt sich für die Emanzipation der Juden ein. Im Kommunistischen Manifest gibt
er den Sozialistinnen schliesslich zu bedenken, sie könnten ihre Ziele nur auf
dem Boden einer liberalen Verfassung, aufbürgerlichem Recht und bürgerlicher
Freiheit realisieren. Dies alles ist bekannt. Doch um welche Art von Liberalismus
geht es? Um eine Bewegung des Widerstands gegen staatliche und monarchische

Allmacht. Die Französische Revolution hatte die Feudalprivilegien
abgeschafft und damit den Aufschwung der bürgerlichen Gesellschaft ermöglicht.
Die preussische Monarchie und ihre kontinentalen Verbündeten wollten das

Rad der Geschichte zurückdrehen, wogegen liberale Bewegungen - lange mit
wenig Erfolg - opponierten.

Was den liberalen Freiheitsbegriffbetrifft, so ist die Unterscheidung zwischen

negativem und positivem Typus vom schweizerisch-französischen Staatstheoretiker

und Politiker Benjamin Constant antizipiert worden. Marx hat dessen

Schriften studiert und dabei Einblick gewonnen in die Bewegungsgesetze der

bürgerlichen Gesellschaft. Als «libertés des modernes» bezeichnet Constant die

DISKUSSION 155



privaten Rechte und Freiheiten, als «libertés des anciens» politische Partizipationsrechte.

Dass in der modernen bürgerlichen Gesellschaft die Freiheit vom
Staat höher geschätzt wird als das politische Engagement, verstand sich für
Constant wie auch für Marx, doch zeigt sich für beide das Dilemma der negativen
oder «bürgerlichen» Freiheiten: je wichtiger Geschäft und Privatsphäre für die
Menschen werden, desto mehr nimmt ihre Bereitschaft ab, für ihre Rechte und
Freiheiten zu streiten. In den entscheidenden Jahren 1848-1852 konnte so die

Despotie in Gestalt Napoleons III. siegen, eben weil die Bürger kein Interesse

hatten, politisch aktiv zu werden. Ein Despot im ursprünglichen Wortsinn ist ein
Sklavenhalter, ein Herrscher über Unfreie. Das Bürgertum konnte mithin im
Kampf um die Freiheit nicht als verlässlicher Partner gelten, so Marx' Schluss.

Natürlich sind solche Aussagen heikel; es gibt keine klar definierbaren
Klassengrenzen, 1848-1852 sind auch viele Angehörige der Bourgeoisie auf die Barrikaden

gestiegen, und die Aufständischen der «Commune» von 1871 waren keineswegs

ausschliesslich Arbeiterinnen.
Ich möchte die Aufmerksamkeit noch auf einen anderen Aspekt lenken. Marx

wird vorgeworfen, in seinem Werk fehle eine ausgearbeitete Theorie der Politik.
Wie die Lektüre seiner Schriften zur französischen Geschichte 1848-1871 zeigt,
ist der Vorwurf zu überdenken. Spricht er von der Diktatur des Proletariats, so

wird damit «Gewalt»-Herrschaft assoziiert, zugleich kritisiert, er habe die
verfassungsmässige Gewaltenteilung gering geschätzt. Nun hat allerdings der
altrömische Begriff der Diktatur eine andere Bedeutung als der neuzeitliche. Es

handelt sich um eine verfassungsmässig festgeschriebene Institution, die
Übertragung der exekutiven Macht an einen Diktator während Krisenzeiten. Eine

entsprechende Machtbefugnis könne auch einer demokratisch legitimierten
Mehrheit zukommen, wie Marx meint. Was die Gewaltenteilung betrifft, so kritisiert

er die französische Bourgeoisie gerade deshalb, weil sie sich Louis Bonaparte

in den Jahren 1848-1852 nicht entgegengestellt und nicht für die Gewaltenteilung

eingesetzt hat. Überdies ruft er die gerne verdrängte Tatsache in Erinnerung,

dass im Bereich der Produktion eine Gewaltenteilung völlig fehlt und die

Kapitaleigner über eine veritable Judikative verfügen, die es ihnen erlaubt,
Vergehen im Betrieb willkürlich zu sanktionieren.

Freiheit als Selbstverwirklichung
Zurück zu Marx' Begriff der Freiheit. Er unterscheidet zwischen einer negativen
Freiheit, die darin besteht, etwas zu vermeiden, sowie zwischen der «positiven
Macht, seine wahre Individualität geltend zu machen» (MEW 2, 138). Freiheit
meint hier die Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung jedes Menschen.
Dass der Liberalismus generell um die Entfaltung der Individualität besorgt
gewesen wäre, kann kaum behauptet werden, von Denkern wie Wilhelm von Hum-

156 WIDERSPRUCH-72/18



boldt und John Stuart Mill einmal abgesehen. Eine solche von Humboldt, Mill
und Marxvertretene perfektionistische Ethik, das heisst eine Auffassung, die der

Entfaltung und Vervollkommnung der menschlichen Fähigkeiten den höchsten
ethischen Wert zuspricht, musste mit dem ökonomischen Liberalismus notwendig

in Widerspruch geraten. Marx hat die liberalen Wirtschaftstheorien, von den

Physiokraten über Adam Smith bis zu Jean-Baptiste Say, David Ricardo und
James Mill (nicht zu verwechseln mit seinem Sohn John Stuart Mill) aufmerksam

studiert. Sein Augenmerk gilt dem Menschenbild der Ökonomen; was die
ökonomischen Lehren auszeichnet, ist die Gleichgültigkeit gegen die Menschen.

Die 1844 verfassten Ökonomisch-philosophischen Manuskripte fragen nach dem

wissenschaftlichen und normativen Wert der liberalen Wirtschaftslehre. Ein
alternatives Wirtschaftsmodell steht nicht zur Disposition, der Kommunismus,
den Marx aus zeitgenössischen Quellen kennt, ist unattraktiv. Theoretisch könnte

er positiver Ausdruck des aufgehobenen Privateigentums sein, doch praktisch
ist er roh und gedankenlos, er beruht auf Gemeineigentum, Talent spielt keine
Rolle, die individuelle Persönlichkeit wird negiert, das Verhältnis der Menschen

zur Sachenwelt wird von Neid und Nivellierung bestimmt. Statt Bildung und
Zivilisation bestimmen Einfachheit und Bedürfnislosigkeit die Existenz (MEGA

I/i, 386-399). Diesen primitiven Kommunismus, der den Menschen
Selbstbestimmung und persönliche Entfaltung vorenthält, kritisiert Marx mit Argumenten,

die später von Kritikern des «real existierenden Kommunismus» aufgenommen

werden (Wallat 2009).

Gewiss hat Marx sich für die Ideen des Kommunismus, wie sie französische
und englische Theoretiker entwickelt hatten, interessiert. Wichtiger war für ihn
jedoch, dass sich in England und Frankreich Arbeiterbewegungen formiert hatten,

die mit ihren Aktivitäten gegen die kapitalistischen Produktionsformen
aufbegehrten. Den frühen kommunistischen Bewegungen traute er diese Kraft
nicht zu. So schreibt er beispielsweise über Etienne Cabet, dieser träume von
einem christlichen Kommunismus der Gleichheit, der mit den Ideen der Aufklärung

nicht vereinbar und überdies unpolitisch sei. Seine Zeitung könne den

kommunistischen Ideen weder theoretische Wirklichkeit noch praktische
Verwirklichungwünschen, so schreibt er 1842 (MEGA I/r, 237-240). Sozialismus und
Kommunismus waren in jenen Jahren Themen, womit die politischen Kreise und
die Gelehrtenwelt sich auseinandersetzen mussten und keine Lösung finden
konnten - oder wollten. Exemplarisch ist Lorenz von Stein zu nennen. Ihm war
klar, dass die vermögende Klasse die Staatsgewalt zum Zweck der Erhaltung und
Vermehrung ihres Besitzes sowie der Unterdrückung der Opposition instrumentalisierte.

Die «Unlösbarkeit» des sozialen Problems stellt für ihn eine soziale
Gefahr dar. Den Arbeiterinnen empfiehlt er, sie möchten doch selbst den Ausweg
suchen, der ihm, dem anerkannten Gelehrten verborgen bleibt. Die «Unlösbarkeit»

des Problems erklärt sich schlicht aus der Tatsache, dass das private Eigentum

als sakrosankt gilt.

DISKUSSION 157



Marx' Interesse in den Manuskripten gilt nicht der materiellen Gleichheit,
sondern dem Verhältnis von Privateigentum und Entfremdung. Entfremdung
meint den Verlust der für die Autonomie und Perfektionierung des Menschen
unverzichtbaren Fähigkeiten. Marx wird später von diesem Begriff abrücken; an
die Stelle der Entfremdung, verstanden als Verlust des menschlichen Wesens,

tritt die Fremdbestimmung, die Unterwerfung unter Zwänge, die der Mensch
selbst geschaffen hat, aber weder zu kontrollieren noch zu verändern vermag. In
den Manuskripten wirft Marx der Nationalökonomie vor, sie begnüge sich in
ihrer intellektuellen Anspruchslosigkeit damit, Habgier und Konkurrenz zu
Wirkursachen zu erklären, anerkenne aber nur scheinbar den selbständigen,
selbsttätigen Menschen.

Adam Smith hat bereits den Prozess der Kapitalakkumulation beschrieben,
der den unabhängigen Arbeiter der Früchte seiner Anstrengung beraubt. Ihm ist
klar, dass der Überfluss weniger die Armut vieler Menschen voraussetzt und die

Staatsgewalt keinen anderen Zweck hat, als den Wohlhabenden einen ruhigen
Schlaf und erkleckliche Profite zu garantieren. Das Elend der Arbeiterinnen hat
Smith zwar zur Kenntnis genommen, doch setzte er sein Vertrauen in das wohltätige

Wirken der unsichtbaren Hand.
Die damalige Nationalökonomie ist Wissenschaft des Reichtums, doch ebenso

des Entsagens und Darbens; sie will dem Menschen selbst das Bedürfnis einer
reinen Luft oder der physischen Bewegung ersparen, wie Marx formuliert (MEGA

I/i, 418-423). Laut Say vermehrt die Arbeitsteilung die Produkte der Gesellschaft,
ist aber der Entfaltung individueller Fähigkeiten abträglich. Mill rät dazu, im
Interesse der optimalen Kombination von Mensch und Maschine individuelle
Tätigkeiten auf ein Minimum zu beschränken. Das Leitmotiv, das den Manuskripten

zugrunde liegt, ist klar: die Nationalökonomie ist in wissenschaftlicher wie
ethischer Hinsicht defizitär. Sie versteht sich als Wissenschaft der Gesellschaft,
und erklärt die Entfaltung der Individualität als mit der Arbeitsteilung unvereinbar.

Die moderne Ökonomie negiert die Selbstzweckhaftigkeit und Autonomie
des Individuums, so die Quintessenz von Marx' Kritik. Hier schliesst sich der
Kreis: Marx' Idee radikaler Freiheit - Freiheit als Selbstzweckhaftigkeit - kann
erst in einer anderen politischen und ökonomischen Ordnung realisiert werden,
worin die Individuen die Verhältnisse zu kontrollieren vermögen. Die kapitalistische

Produktionsweise beruht auf der gefügigen Unterwerfung unter die
Gesetze der Konkurrenz, sie hindert die Menschen daran, ihr Potenzial zu entfalten

und ihre wahre Individualität geltend zu machen, degradiert sie zum blossen
Zubehör der Maschine und ist sowohl unmenschlich als auch unökonomisch.
Grundlage der höheren Gesellschaftsform wäre die volle und freie Entwicklung
jedes Individuums (MEGA II/5, 476-477).

Die soziale Frage kann für Marx nicht mittels materieller Gleichverteilung
gelöst werden. Es geht nicht darum, den einen zu nehmen und den andern zu
geben. Das Privateigentum besteht in der Gesamtheit der bürgerlichen Produkti-

158 WIDERSPRUCH-72/18



onsverhältnisse, somit kann eine Veränderung der Eigentumsformen nur dank
der Veränderung dieser Verhältnisse bewirkt werden. Die Alternative zum
Kapitalismus wäre ein «Verein freier Menschen, die mit gemeinschaftlichen
Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen individuellen Arbeitskräfte selbstbewusst
als eine gesellschaftliche Arbeitskraft verausgaben» (MEGA II/5, 45). Marx kritisiert

das damals für die deutsche Sozialdemokratie richtungsweisende Gothaer

Parteiprogramm nicht zuletzt deshalb, weil es distributive Gerechtigkeit
anstrebt (MEGA I/25, 9-25); er hält es für einen Fehler, von der Verteilung «Wesens

zu machen». Individuen sind bezüglich Bedürfnissen und Fähigkeiten ungleich,
keine Verteilungsformel kann diesem Umstand gerecht werden. Die kapitalistische

Produktion beruht auf dem Privileg des Eigentums an Produktionsmitteln.
Jede noch so «gerechte» Zuteilung ändert nichts an der Abhängigkeit jener, die

von diesem Eigentum ausgeschlossen sind. Um die Arbeiterinnen aus dieser

Abhängigkeit zu befreien, ist eine Neuverteilung der Macht nötig, die es erlaubt, im
Rahmen einer genossenschaftlichen «Regierung» über Produktion und Verteilung

zu bestimmen.

Kommunismus als Pflanzschule der Individualität
So stellt sich die zweite Frage: Individualismus und Kommunismus - ist das
vereinbar?2 Marx hat sich immer wieder abfällig geäussert über jede Art des autoritären,

bevormundenden, moralisierenden, asketischen, sinnenfeindlichen
Kommunismus, über den Kommunitarismus, der den Wert der Gemeinschaft
über jenen des Individuums stellt. Er sieht darin einen Rückfall in christlich-religiöse

Wertvorstellungen. An zwei Beispielen lässt sich das Plädoyer für einen
freiheitlichen Kommunismus dokumentieren. Der russische Anarchist Michail
Bakunin zeigte sich, seiner staatsfeindlichen Ideologie ungeachtet, in seinen
geheimen Fantasien über die künftige Ordnung als äusserst autoritärer Herr und
Meister. Marx mokiert sich über seine Reglementierungssucht, seinen
«Kasernenkommunismus» (MEGA I/24, 544). Bakunin habe von potenziellen Mitstreitern

in bester christlicher Manier nichts Geringeres als Selbstverleugnung gefordert.

Nicht das Individuum denke und handle, sondern das Kollektiv, letztlich
der anonyme Führer, die Individualität werde aufgelöst (MEGA I/24, 550-551)-

Das zweite Beispiel betrifft den deutsch-amerikanischen Kommunisten
Hermann Kriege. Er will das Individuelle aus künftigen Gesellschaften verbannen
und verwechselt den Kommunismus mit der christlichen Kommunion, wie Marx

spottet. Der religiöse Kommunismus ist wie jede Religion intolerant, er muss die

Feinde, die sich ihm nicht anschliessen, verfolgen und verteufeln (MEW 4, 3-17).

Diese Einsicht, die Marx von der französischen Aufklärung übernimmt, scheint
heute kaum mehr zu gelten. Religionen werden als kulturelle Vorlieben begriffen.

Dass sie sich anmassen, die Definitionsmacht über das Erlaubte, Gebotene

DISKUSSION 159



und Verbotene zu beanspruchen, wird verdrängt - und sollte doch gerade die

Linke beschäftigen, wenn ihr denn die individuelle Freiheit am Herzen liegt.
Schliesslich noch ein Wort zum Verhältnis von Freiheit und Gleichheit. 1847

fand in London der erste Kongress des Bundes der Kommunisten statt. Zwei
Fraktionen standen sich gegenüber, eine elitär-konspirative und eine
freiheitlich-demokratische, letztere publizierte ihre Ideen und Postulate nach dem

Kongress in einer Kommunistischen Zeitschrift (Johnstone 1983). Einige Auszüge
daraus: «Wir sind keine Verschwörer, die beschlossen haben, den Tag der
Revolution zu bestimmen, und wir sinnen nicht auf Fürstenmord. [...] Wir gehören
nicht zu jenen Kommunisten, die glauben, dass eine Gütergemeinschaft wie
durch Zauberhand am Tage nach dem Sieg verwirklicht wird. [...] Wir gehören
nicht zu jenen Kommunisten, die die persönliche Freiheit zerstören und die Welt

in eine Kaserne oder ein gigantisches Armenhaus verwandeln wollen. [...] Wir [...]

wollen die Freiheit nicht der Gleichheit opfern. Wir sind überzeugt, dass in keiner
sozialen Ordnung persönliche Freiheit so gut gesichert werden kann wie in einer

Gesellschaft, die auf gemeinschaftlichem Eigentum aufbaut.» (Ryazanoff,
Übersetzung UM 1922, 288-296) Soweit diese erste Version des Kommunistischen
Manifests. Marx' Polemiken gegen Kriege und Bakunin belegen, wie stark er deren

Geist verpflichtet ist.
Warum sind die Themen der Individualität und der persönlichen Freiheit so

wichtig für Marx? Ich habe dies in meinem Buch darzulegen versucht, hier müssen

Stichworte genügen. Im 19. Jahrhundert fürchten Politiker und Gelehrte

praktisch aller Richtungen nichts so sehr wie die «Atomisierung», die Desintegration

der Gesellschaft. Das lateinische «individuum» ist die Übersetzung des

griechischen «atomos», unteilbar. Die Gesellschaft, so die grosse Sorge, löst sich

auf in ihre kleinsten Bestandteile, in unabhängige, einsame, egoistische, aus
jeder Ordnung herausgefallene Individuen. Für die konservative Weltsicht steht
fest: Wenn es bislang Ordnung gegeben hat, so einzig deshalb, weil die Individuen

nicht frei waren, sondern eingebunden in unterschiedliche Formen der
Gemeinschaft - Familien, Stände, Korporationen -, der Kontrolle und Bevormundung

unterworfen. Traditionellen Auffassungen zufolge sind jedem Menschen

von Geburt an ein Geschick, ein Platz in der Welt und eine Aufgabe vorgegeben;
das Wissen um die Pflicht zur Unterordnung füllt ihn vollständig aus, jede Freiheit

ist ihm verwehrt, er ist Mittel zum Zweck der Gemeinschaft. Ein Liberalismus,

der aller Ordnung das Prinzip der Atome, des individuellen Willens,
entgegensetzt, also die demokratische Auffassung, jeder Bürger habe ungeachtet seiner

sozialen Position und intellektuellen Kompetenz Anspruch auf politische
Mitbestimmung, vermag diese Aufgabe nicht zu lösen.

Marx hat die Vorstellungen einer Atomisierung der modernen Gesellschaft
als Mythos entlarvt und ihnen das Ideal der freien Individualität entgegengehalten.

Die Welt der Individuen ist das «eigentlich Erfüllende» (MEW 2,127-128), der

Egoismus eine natürliche Triebkraft, die moralisch nicht zu verdammen ist. Die

160 WIDERSPRUCH-72/18



Geschichte ist nichts anderes als der Prozess der Emanzipation des Individuums,
seiner Befreiung aus bevormundenden Formen der Gemeinschaft, des Gewinns
seiner Selbstbestimmung (MEGA II/1.1, 22). Dem freien Individuum wird die
Arbeit zum Bedürfnis, in diesem Sinne lässt sich sagen, dass die Freiheit zur
Produktivkraft wird.

Eine letzte Bemerkung: Marx hat mehrfach betont, er habe den Klassenkampf
nicht entdeckt, bürgerliche Historiker hätten dies längst vor ihm getan. Heutige
Ideologen konservativer oder liberaler Ausrichtung pflegen die Idee des Klassenkampfs

als böswillige Erfindung eines subversiven Geistes zu diskreditieren, sie

vergessen und verdrängen, dass ihre Vorläufer diesbezüglich weitaus ehrlicher
und aufgeklärter waren.

Was nun Marx' Idee der Freiheit betrifft, so ist sie einerseits höchst anspruchsvoll,

wenn nicht utopisch, postuliert sie doch die Herrschaft der Individuen über
die Zufälligkeiten, über die unkontrollierte Macht der ökonomischen Verhältnisse.

Damit stellt sie den radikalsten Einspruch dar gegen den Neoliberalismus,
der jede Art der Kontrolle für Teufelswerk hält. Andererseits artikuliert sich im
Ideal der Selbstzweckhaftigkeit der Protest gegen eine Welt der permanenten
Instrumentalisierung der Menschen zu fremden und unsinnigen Zwecken.

Anmerkungen

1 Diese Darstellung, die in vielen Einführungen zu lesen ist, ist etwas beschönigend. Seit
Solon wurden die Bürger in vier Vermögensklassen aufgeteilt. Das verfügbare Vermögen
bestimmte über das Ausmass an politischem Einfluss, womit die alten Adelsfamilien im
Vorteil waren, die höchsten Staatsämter blieben ihnen vorbehalten.

2 Siehe dazu aus liberaler Sicht: Pies, Ingo / Leschke, Martin (Hg.): Karl Marx' kommunisti¬
scher Individualismus, Tübingen 2005.

Literatur

Berlin, Isaiah, t995: Zwei Freiheitsbegriffe. In: Ders.: Freiheit. Vier Versuche. Frankfurt am
Main

MEGA, verschiedene Erscheinungsjahre: Marx-Engels-Gesamtausgabe. Berlin

MEW, verschiedene Erscheinungsjahre: Marx Engels Werke. Berlin

Monty lohnstone, Monty, 1983: Marx, Blanqui and Majority Rule. In: Bob Jessop, Charlie
Malcolm-Brown (Hg.): Karl Marx' social and political thought I/III. London, 331-354

Spinoza, Baruch de, 1976 [1670] : Theologisch-Politischer Traktat. Hamburg

The Communist Manifesto of Karl Marx and Friedrich Engels, ed. byD. Ryazanoff. Moskau
1922,288-296

Wallat, Hendrik, 2009: Weder Staat noch Kollektiv. Sozialismuskritik im Werk von Karl Marx.
In: PROKLA155,39 (2), 269-286

DISKUSSION l6l



Buchhandlung im Volkshaus
Stauffacherstrasse 60

8004 Zürich

Telefon 044 241 42 32

Telefax 044 291 07 25

www.volkshausbuch.ch

info@vo!kshausbuch.ch

Literatur, Politik I Jelinek, Marx
Psychoanalyse I Freud

Lesungen, Buchvernissagen und Gespräche in der Katakombe


	Produktivkraft Freiheit : Marx' Positionen im zeitgenössischen, liberalen Kontext

