Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Artikel: Botanischer Nationalismus und Pflanzendiplomatie : Interview mit dem
Kinstler Uriel Orlow tber seinen Werkzyklus Theatrum Botanikum

Autor: Flury, Regula / Schneider, Nina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-846974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-846974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Regula Flury /Nina Schneider

Botanischer Nationalismus und
Pflanzendiplomatie

Interview mit dem Kuinstler Uriel Orlow Uber seinen Werkzyklus Theatrum
Botanikum

Auf der Suche nach Beitrdgen aus dem Kunstbereich zum Thema dieser Wider-
spruch-Ausgabe stiessen wir im Friihjahr 2018 auf die Ausstellung Theatrum Bo-
tanikum des gebiirtigen Ziircher Kiinstlers Uriel Orlow in der Kunsthalle St. Gal-
len. Sein forschungsbasierter Ansatz, mit dem er die botanische Welt als politi-
sche Biihne betrachtet und Pflanzen als Zeugen und Akteure der Geschichte,
weckte sofort unser Interesse.

Fasziniert hat uns, wie Orlow die Verméachtnisse des Kolonialismus aufspiirt
und aufzeigt, wie sie in heutigen Alltagspraxen zwischen dem eigenen Vorgarten
und dem Handeln multinationaler Konzerne weiterwirken, und wie er anhand
von «Heimatbildern» den Eurozentrismus unserer verinnerlichten Wahrneh-
mungsmuster entlarvt. Orlow fithrt uns durch eigene Vorurteile und Widersprii-
che und dokumentiert die materielle Aneignung, die wirtschaftliche Verwer-
tung und die gewaltsame Verdringung und Verleugnung autochthoner Kultu-
ren und Wissensformen durch koloniale kapitalistische Herrschaftssysteme.

Dasnachfolgende Interviewist ein Versuch, entlang der verschiedenen Werke
von Theatrum Botanicum das Zusammenspiel von Methode, Thema und Inhalt
fiir eine breite LeserInnenschaft aufzubereiten und damit das kiinstlerische
Schaffen Orlows zugédnglich zu machen.

Uriel Orlow (*1973 in Ziirich) lebt und arbeitet in London und Lissabon. Er pro-
movierte in Bildender Kunst, présentierte seine Arbeit in Einzelausstellungen in
Italien, Frankreich, England, der Tiirkei und der Schweiz sowie an Biennalen
zwischen Moskau und Venedig. Seine filmischen Arbeiten wurden an zahlrei-
chen Festivals gezeigt und pramiert.

WSP: Was ist die Thematik von Theatrum Botanicum?
Uriel Orlow: Wie der Titel bereits andeutet, betrachtet die Werkreihe die botani-
sche Welt als Biithne, und zwar als eine, auf der Geschichte und Politik verhan-

delt werden. Der Fokus liegt auf Stidafrika und seinen historischen Verstrickun-
gen mit der (Neo-)Kolonialgeschichte Europas. Im Kern untersucht das Projekt

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 75



Pflanzen einerseits als Mittel von Unterdriickung, Diskriminierung und Enteig-
nung sowie andererseits auch als Werkzeuge fiir Widerstand, fiir den Kampfum
Nachhaltigkeit und Selbstbestimmung. In Theatrum Botanicum stellt das bota-
nische Theater seine Performativitit in den Vordergrund. Viele der Werke basie-
ren auf Kollaborationen mit lokalen SchauspielerInnen sowie mit Pflanzenheil-
kundigen, BotanikerInnen oder Sprachexpertinnen. Dieser Dialog war ein wich-
tiger Teil der Recherche sowie der daraus resultierenden Werke und hat mir neue
Sichtweisen im komplexen Netzwerk von Menschheits- und Pflanzengeschich-
ten eroffnet. Austausch, Performativitdt und Theatralik sind bei Theatrum Bota-
nicum ebenfalls als Korrektivzum Archiv - dem Speicher historischer Narrative
und den Diskursen geschichtswissenschaftlicher Aufzeichnung - gedacht. Dies
kommt exemplarisch im Reenactment eines Gerichtsfalls gegen einen traditio-
nellen Heiler aus dem Jahr 1940 (The Crown Against Mafavuke) zum Ausdruck
oder im Video mit der Performance einer Schauspielerin vor den historischen
Filmaufnahmen der Jubilaumsfestlichkeiten des nationalen Botanischen Gar-
tens Kirstenbosch in Kapstadt aus dem Jahr1963. Bei diesen Inszenierungen geht
es unter anderem darum, die Pflanzenwelt selbst als Akteurin in der menschli-
chen Geschichte zu verstehen und alternative, nicht auf Eigentum oder Anthro-
pozentrismus basierende Beziehungen zur Pflanzenwelt zu verhandeln. Tat-
sdchlich begann die Kolonisierung in Stidafrika mit einem Gemiise- und Obst-
garten (der «Company’s Garden»), der im siebzehnten Jahrhundert von Van
Riebeeck, dem Griinder und ersten Kolonialverwalter von Kapstadt, in der da-
maligen holldandischen Kapkolonie der Niederldndischen Ostindien-Kompanie
angepflanzt wurde. Das Ziel war die Bekdmpfung des Skorbut, der die Beleg-
schaften der Afrika umfahrenden Schiffe der Niederldndischen Ostindien-Kom-
panie wegen Vitamin-C-Mangels dezimierte. Die Anpflanzung wilder Mandel-
bdume - als Hecke zum Schutz von Obst und Gemiise vor dem Vieh der Khoi-
khoi' - kann als einer der ersten Gewaltakte gegen die indigene Bevélkerung
betrachtet werden. Teile dieser organischen Grenze existieren heute noch. Es
gibt also reale Pflanzengeister, die unsere Gegenwart bevolkern und uns an his-
torische Ungerechtigkeiten erinnern. Diese bilden einen botanisch-zeitlichen
Bogen, der Generationen iiberdauert. Diese Wild-Mandelhecke wurde Teil der
Foto-Serie The Memory of Trees, die derartige Pflanzenakteure dokumentiert.

WSP: Was hat Sie zu dieser Thematik gebracht?

Orlow: In friiheren Arbeiten hatte ich bereits begonnen, tiber Natur als Zeugin
von Geschichte nachzudenken. So in der Arbeit iiber die doppelte/gespaltene
Flora von Paldstina und Israel in der Foto-Serie Double Vision (Native Plants,
2015), die stereoskopische Pflanzenbilder aus den Zwanzigerjahren als Ankiindi-
gung der Trennung Paldstinas und somit seiner Flora untersucht. Im Projekt The

76 WIDERSPRUCH —72/18



Wilder Mandelbaum als Pflanzenakteur (Uriel Orlow, Wild Almond (Cape Town), 2016 black and white
photograph, 120cm x150cm).

Short and The Long of it (2010-2012) wird die Migration von Meerestieren durch
den Suezkanal vom Roten Meer ins 6stliche Mittelmeer im Kontext der Schlie-
ssung des Suezkanals infolge des Sechstagekrieges interpretiert.

Der Anstoss fiir Theatrum Botanicum kam jedoch eher zufillig, Anfang 2014
anldsslich eines kurzen Forschungsaufenthalts in Siidafrika, wo ich mehrere Ar-
chive besuchte, unter anderem das South African History Archive (SAHA) in Jo-
hannesburg und das Mayibuye-Archiv in Kapstadt - beides iiberwiltigende
Sammlungen, welche die vielen Facetten des Freiheitskampfes gegen die Apart-
heid inner- und ausserhalb der Grenzen Siidafrikas dokumentieren. Archive wa-
ren oft Ausgangspunkte fiir meine Arbeit, doch hier konnte ich als Aussenste-
hender irgendwie nicht Fuss fassen, ich hatte keinen direkten Zugang zu den Do-
kumenten und deren Geschichten. Spdter besuchte ich eher spontan und

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 77



ungeplant den nationalen Botanischen Garten Kirstenbosch in Kapstadt. Die
«Postkartenschonheit» war frappant: Die wunderbaren Gérten sind vom impo-
santen Tafelbergumrahmtund die Fiille von exquisiten Pflanzen und Blumen ist
atemberaubend. Bei meinem Rundgang bemerkte ich jedoch schnell, dass die
Pflanzen fast ausschliesslich in Englisch und Latein angeschrieben sind. So
stellte ich mir die Frage: Was bedeutet es in einem Land mit elf Amtssprachen
und zahlreichen Dialekten, dass die Pflanzennamen nur in genau diesen beiden
Sprachen verfiigbar sind? Hier spiegelt sich unverkennbar die koloniale Ge-
schichte in der Gegenwart. Dem europdischen Kolonialismus in Stidafrika gin-
gen, wie auch anderswo, wissenschaftliche Expeditionen voraus, die darauf ziel-
ten, das Territorium zu erkunden und dessen natiirliche Ressourcen zu klassifi-
zieren; dies ebnete den Weg fiir Besatzung und Ausbeutung. Die angebliche
Neu-Entdeckung und Katalogisierung von Pflanzen, die der indigenen Bevdlke-
rung selbstverstdndlich schon bekannt waren, ignorierte autochthones botani-
sches Wissen sowie indigene Pflanzennamen und setzte das linnésche Klassifi-
zierungssystem® durch, das von der spezifisch europiischen Rationalitit und
deren universellem Geltungsanspruch geprigtist. Ein Wissenssystem verdrdang-
te damit ein anderes. Was bedeutet es, dass diese epistemische Gewalt heute,
tiber zwanzig Jahre nach dem offiziellen Ende der Apartheid, anhdlt? Wie waren
Pflanzen als aktive Teilnehmende in die Geschichte des Kolonialismus invol-
viert? Welche Rolle spielen sie heute? Diese Fragen bildeten den Ausgangspunkt
meiner Arbeit Theatrum Botanicum.

WSP: Sie beschiftigen sich mit blinden Flecken in der Darstellung von Geschich-
te und den daraus resultierenden Fragen nach Restitution, hier als Riickfithrung
der Erinnerung in die Gegenwart. Kénnen Sie dies anhand Ihrer Werke erldu-
tern?

Orlow: Ich ging also bei meinen ersten Recherchen vom linnéschen Klassifizie-
rungssystem und der damit einhergehenden Ausléschung existierender indige-
ner Pflanzennamen seit den ersten wissenschaftlichen Expeditionen der Koloni-
alzeit aus und erkannte, dass indigenes Pflanzenwissen unter anderem leichter
zu ignorieren war, weil es wegen fehlender Verschriftlichung oft als unglaub-
wiirdig gewertet wurde. Ich beschloss gerade dieser sich verfliichtigenden, le-
benden Qualitdt des Miindlichen nachzugehen: Zusammen mit Sprecherlnnen
von einem Dutzend stidafrikanischer Sprachen begann ich iiber einen Zeitraum
von zwei Jahren, eine Art Audio-Worterbuch der Pflanzennamen in lokalen
Sprachen und Dialekten aufzunehmen. Die Surround-Sound-Installation What
Plants Were Called Before They Had a Name ist eine Art Audio-Garten fiir indige-
ne Pflanzennamen. Die Namen werden nicht didaktisch Bildern von Pflanzen
zugeordnet, sondern aus Lautsprechern in den Raum projiziert. Es geht nicht nur
um die Aneignung und Verbreitung von autochthonem Wissen, sondern auch

78 WIDERSPRUCH —72/18



darum, unserer Unkenntnis bewusst zu werden. Die Pflanzennamen werden
auch nicht nach Sprachen sortiert, sondern durchmischt den einzelnen Laut-
sprechern zugeordnet. Die Klassifizierung und Trennung von zum Teil ineinan-
dergreifenden und iiberlappenden Sprachen ist selbst ein Verméchtnis des euro-
pdischen Kolonialismus. Vielmehr geht es mir darum, dem verdrdngten miindli-
chen Wissen Raum und Gehor zu verschaffen, im Sinne einer Restitution. Diese
darf meines Erachtens nicht nur auf die Riickgabe von Raubgut beschrankt blei-
ben, sondern sollte auch die Riickfiihrung der Erinnerung in die Gegenwart um-
fassen.

Um die kulturelle Aneignung von Pflanzen aus den Kolonien durch Kolonial-
maichte dreht sich die Installation Geraniums are never Red. Die roten Geranien,
allseits bekannt als Zierpflanzen fiir Schweizer Bauern- und Ferienhduser, sind
botanisch betrachtet weder Geranien, noch sind sie in der Schweiz urspriinglich
beheimatet. Zu einer Zeit hortikulturellen Hungers nach neuen exotischen
Pflanzen fiir europdische Gérten brachte die Dutch East India Company die ro-
ten Blumen im Siebzehnten Jahrhundert vom siidafrikanischen Kap nach Euro-
pa. Erst hundert Jahre nach ihrem urspriinglichen Import wurden die Blumen
korrekt als Pelargonien - eine andere Blumenart - identifiziert, doch da war ihr
Bekanntheitsgrad und ihr «cMarken»-Wert als afrikanische Geranien bereits weit
verbreitet und so blieb es beim falschen Namen. Dies obschon es aus botanischer
Sichtiiberhaupt keine roten Geranien geben kann. Die robusten Blumen wurden
nicht nur in ganz Europa gehandelt, sondern vielerorts zu einem fast nationalen
Symbol erkoren. So auch in der Schweiz.

Interessanterweise lautet der englische Begriff fiir Einbiirgerung «naturalisa-
tion» und genau dies ist mit den afrikanischen Pelargonien geschehen. Das Werk
Geraniums are never Red ist eine Art Bilder-Archiv oder Ikonografie der botani-
schen und kulturellen Aneignung dieser Blume in Form einer Wandtapete, die
eine kalifornische Kiistenpromenade mit roten Pelargonien darstellt. Davor
steht ein Postkartenstédnder voller Schweizer Ansichtskarten mit dem Sujet der
roten Pelargonien aus dem letzten Jahrhundert. Die Sammlung von pittoresken
Stadt- und Bergansichten mit den «Heimat»-verkérpernden Pelargonien als
Hauptdarsteller 6ffnet implizit ein Fenster auf die Verméachtnisse des europdi-
schen Kolonialismus und macht deren allgegenwirtige, jedoch meist unbe-
wusste Prdsenz in unserem Alltag sichtbar.

WSP: Was ist unter dem Begriff «<botanischer Nationalismus» zu verstehen, den
Sie in ihrem Werk verwenden?

Orlow: Unter dem Begriff «<botanischer Nationalismus» begann ich mich dafiir
zu interessieren, wie Pflanzen und Natur (selbst ein kulturelles Konstrukt) von
den kolonialen Anfingen bis zur Apartheid fiir Nationalismus instrumentali-
siert wurden. Zum Beispiel ist der nationalistische Diskurs der Konservation in

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 79



Stidafrika durchdrungen von Gewalt gegen indigenes Kulturgut: Vordergriindig
zum Schutz von Natur und Volksgut eingerichtete Projekte und Parks wurden
zur Eindimmung indigener Landpraktiken und zur Enteignung genutzt. Diese
Praxis, die Richard Grove «griiner Imperialismus» nannte, legte die Grundlagen
fiir Ausbeutung und Kommodifizierung von natiirlichen Ressourcen und beein-
flusst bis heute die juristische Definition von Landeigentum. Der Nationale Bo-
tanische Garten Kirstenbosch in Kapstadt, der sich als weltweit erster botani-
scher Garten auf endemische Pflanzen spezialisierte (und nicht wie die meisten
anderen botanischen Géarten als Museum exotischer Spezies fungierte), hat, zu-
sammen mit den ihm angeschlossenen Forschungsinstituten, lange Zeit als Ort
der kolonialen Wissensbildung in Siidafrika gedient und dabei geholfen, den
«botanischen Nationalismus» in vielerlei Hinsicht zu férdern.* Zum Beispiel
wurden mit internationalen Blumenschauen in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts Pflanzen in staatlichen Imagekampagnen eingesetzt, die ich als Bota-
nik- oder Blumen-Diplomatie bezeichne.*

Die Videoarbeit The Fairest Heritage erkundet diesen Komplex. Im Keller der
Bibliothek von Kirstenbosch fand ich, wie eingangs erwidhnt, Filmmaterial, das
1963 anldsslich des 50. Jahrestags zur Dokumentation der Geschichte des Gar-
tens in Auftrag gegeben worden war. Es bildet die Jubildumsfeierlichkeiten
gleichzeitig mit «nationalen», hollindischen Tdnzen und mit Pantomimen-
theater ab, das die kolonialistische Eroberung darstellt. Auf dem historischen
Filmmaterial sieht man die Besuche internationaler BotanikerInnen - die einzi-
gen Einheimischen in den Filmen sind ArbeiterInnen. Da Blumen als neutral
und passiv gelten, waren sie lange vom Stidafrika-Boykott® ausgeschlossen und
«botanischer Nationalismus» und «Blumendiplomatie» konnten unkontrolliert
im In- und Ausland gedeihen. Genau das sieht man auf den gefundenen Archiv-
Filmen.

Fiir mich stellte sich die Frage, wie man mit solchem Archivmaterial umge-
hen kann/soll, das Unterwerfung und Ausgrenzung repréasentiert. In Zusam-
menarbeit mit der Schauspielerin Lindiwe Matshikiza beschlossen wir, das auf-
geladene Filmmaterial mit einer alternativen Geschichte zu konfrontieren.
Matshikiza begibt sich in die projizierten Bilder, bewohnt das gefundene Film-
material, tritt ihm mit ihrer Prdsenz entgegen und stellt mit ihrem Koérper und
ohne jeglichen Kommentar die Geschichte Siidafrikas und das Archiv selbst in
Frage. Dies indem sie sich beispielsweise in der Darstellung einer Wissenschaft-
lerinim Labor selbst unter das Mikroskop legt, indem sie sich in ein Gruppenbild
eingeladener Giste (fast alles Mdnner) setzt oder indem sie einem afrikanischen
Arbeiter «hilft». So wechselt sie spielerisch vom Objekt zum Subjekt und zuriick.

WSP: In Ihren Werken beschreiben Sie nicht nur eine «Riickfithrung der Erinne-

rung in die Gegenwart», sondern zeigen auf, in welcher Weise diese verleugnete
Geschichte mit postkolonialem Habitus in der heutigen Forschungs- und Han-

80 WIDERSPRUCH —72/18



delspraxis fortgeschrieben wird. Wie behandeln Sie diese Themen in Ihrer Video-
Trilogie?

Orlow: Vor der Etablierung der westlichen Medizin versorgte die «indigene»
Heilkunst Millionen von Menschen im siidlichen Afrika. Nach der Ankunft der
Europder aber wurden afrikanische Medizin und afrikanische HeilerInnen als
unwissenschaftlich und ineffektiv abgewertet. Dennoch galt ihre kulturelle, so-
ziale und politische Dominanz weiterhin als Bedrohung fiir die Kolonialherr-
schaft und die christliche Missionsarbeit. Von Anfang an wurden Massnahmen
getroffen, um den Einflussbereich der Sangoma und Inyaga, der traditionellen
HeilerInnen, einzuddmmen, wenn nicht gar vollstindig zu beseitigen. Zwar hal-
fen Kolonialismus und Kapitalismus auch, die traditionellen Heilpflanzen zu
verbreiten. Aber die Urbanisierung und die damit einhergehende Konsumkultur
haben dann die Praktiken der traditionellen Heilkunst radikal verdndert und ei-
nen wachsenden Markt fiir indigene Pflanzenmedizin geschaffen, die als Bedro-
hung der Artenvielfalt und Nachhaltigkeit angesehen wird. Auch die zeitgenossi-
sche, Post-Apartheid-Konservationspraxisistvon kolonialen Strukturen gepragt.
Die Kontrolle dariiber was, wo und wie geerntet werden darf, wirft komplizierte
Fragen auf, denen ich in den drei Filmen nachgehe. Zum Beispiel ist es fiir die in-
digene Medizin spirituell wichtig, wie eine Pflanze geerntet wird und dass ihr
Uberleben gesichert ist. Zudem gibt es auch indigene Schutzmethoden. Seit sich
aber die Pharma- und Nahrungsergdnzungsmittelindustrie dem Trend der «Al-
ternativimedizin» angeschlossen hat, werden traditionelle Pflanzen an neue Kon-
sumentInnen vermarktet, die keinen Bezug zum kulturellen und spirituellen
Kontext der Pflanzen haben. Zudem erfordert die breite Vermarktung grissere
Ernten und dadurch einen kommerziellen Anbau etc. Heute praktizieren etwa
200000 traditionelle HeilerInnen in Siidafrika im Vergleich zu 25 ooo «westlich»
ausgebildeten ArztInnen. Uber sechzig Prozent der siidafrikanischen Bevolke-
rung konsultiert indigene PraktikerInnen.

Der Film Muthi® (Trailer: https://vimeo.com/252504545/dcce891149) folgt
den tradierten Pflanzenheilpraktiken in der Stadt und auf dem Land, in Johan-
nesburg, dem Westkap und Kwazulu-Natal. Uber zwei Jahre hinweg war ich im
Dialog mit PflanzensammlerInnen, Kleinh@ndlerInnen, HeilerInnen, lokalen
Gemeinschaften und Konsumentlnnen sowie der komplementdrmedizini-
schen Industrie und habe deren Praktiken mit der Kamera begleitet. Ohne ex-
pliziten Kommentar versuche ich im Film die Frage der Unterdriickung und des
Uberlebens der traditionellen Medizin in Siidafrika zu thematisieren. Man sieht
Heilpflanzen in ihren Lebenskontexten: Orte, wo sie wild wachsen, aber auch
kommerzielle Pflanzungen. Man sieht den Umgang mit Heilpflanzen auf Stra-
ssenmarkten, inindigenen Apotheken, wo sie zu Prédparaten verarbeitet werden,
oder in einer modernen Fabrik, die Tinkturen und Pillen herstellt. In der Inter-
aktion Mensch-Pflanze konnte ich zeigen, wie sich die Beziehung Mensch-

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 81



Pflanze und Mensch-Arbeit je nach Anbau- und Verarbeitungsmethode unter-
scheidet.

Im Film The Crown Against Mafavuke (Trailer: https://vimeo.com/277542457/
8e0670869e) geht es explizierter um die ideologische und kommerzielle Kon-
frontation der zwei unterschiedlichen und doch ineinandergreifenden Heil-
traditionen. Mafavuke Ngcobo, ein traditioneller Pflanzenheiler, wurde von der
lokalen weissen Arztegesellschaft 1940 wegen «nicht traditionellen Verhaltens»
angeklagt. Der Film ist eine Art Reenactment des Gerichtsverfahrens, bei dem
vier SchauspielerInnen die Gerichtsszenen im Palace of Justice in Pretoria nach-
spielen, in demselben Gericht, das Nelson Mandela und seine Partner zu Gefang-
nisstrafen auf Robben Island verurteilte. Der Prozess beruhte auf der europai-
schen Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Tradition und dem kolonia-
lenBestreben, indigene Heilkunstzukontrollieren. Seitdem spdten Neunzehnten
Jahrhundert nutzten HeilerInnen Experimente und Improvisationen, um Geset-
ze zu umgehen, die ihre Praxis einschrankten. Mafavuke Ngcobo, der angeklag-
te «Inyanga» (Pflanzenheiler), mischte seinen Préparaten Pflanzen bei, die aus
der europdischen Medizin stammten. Verhandelt wurde also, bei wem die An-
eignung einer Heilpflanze legitim ist und bei wem nicht und wer vom Verkauf
von Heilpflanzen profitieren darf. Dabei ging es damals noch nicht um die Ver-
teidigung von industriellen Patentrechten, wie wir das heute kennen, sondern
analog um implizite Besitzanspriiche von Wissen und Ressourcen. Mafavuke
wurde fiir seine Experimente und den Einsatz «weisser» Technologie bestraft -
gleichzeitig wurde der Begriff «traditionell» als statisch und unverdnderlich fest-
geschrieben. Damit wurde den Traditionen der fliessende Charakter, also die
Anderung und Entwicklung(-sfihigkeit) abgesprochen.

Der Transfer von indigenem Heilpflanzenwissen fand immer in beide Rich-
tungen statt, auch zwischen Afrika und Europa. Er fiihrte schliesslich zur Kom-
modifizierung indigener Medizin, mit wenig Anerkennung (geschweige denn ei-
ner finanziellen Wiedergutmachung) fiir diejenigen, die sie zuerst getestet und
genutzt hatten - eine Praxis, die mit der heutigen Bioprospektion” durch multi-
nationale Pharmazeutika fortgeschrieben wird. Dies war denn auch der Anstoss,
einen Fortsetzungsfilm zu drehen, in dem Mafavuke in die Gegenwart zurtick-
kehrt und den Fragen nach dem Schutz von indigenem Urheberrecht nachgeht.

Als brechtsches Lehrstiick inszeniert, zeigt der Film Imbizo Ka Mafavuke
(Trailer: https://vimeo.com/244551753) die Vorbereitung fiir ein Vélkertribunal,
bei dem traditionelle HeilerInnen, Aktivistinnen und AnwiéltInnen iiber indige-
nes Wissen und Bioprospektion debattieren. Man sieht, wie Stiihle und Redner-
pulte im Garten vor einem modern interpretierten traditionellen Haus aufge-
stellt werden und wie langsam die einzelnen Géste eintreffen und ins Gespréach
kommen. Das von Mafavuke einberufene Tribunal ist Teil des Versuchs, indige-
nes Wissen iiber Heilpflanzen vor dem zeitgendssischen Bio-Kolonialismus zu
schiitzen, das heisst vor der Kannibalisierung durch multinationale Konzerne,

82 WIDERSPRUCH —72/18



die genetische Materialien und traditionelles Wissen zur neuen «terra nullius»®
erkldaren, um finanziell davon zu profitieren. Die epistemische Gewalt und die

eurozentrische Blindheit von Gesetzen, die versuchten, «traditionelle» Prakti-
ken zu kontrollieren, finden ihren Fortgang in den neuen, zeitgendssischen Ge-
setzen, die versuchen, Profit durch Dritte einzuddammen. So wurden etwa im An-
schluss ans Nagoya-Protokoll® in Stidafrika Gesetze tiber Bioprospektion und

Bio-Handel erlassen, um kiinftig Ungerechtigkeit durch Biopiraterie zu unter-
binden. Diese Gesetze sind jedoch hochst umstritten, da sie sich allein auf einen

westlichen Rechtsrahmen fiir Patente und Urheberrechte stiitzen und den Staat

zum «Gatekeeper» (und Gesetzesvollstrecker) des traditionellen, kommunalen

Wissens erheben. Die Folge ist, dass der Staat indigenes Wissen durch eine neue

Deklarationspflicht kontrolliert und iiberwacht und dessen Weiterentwicklung

unterbindet. Zudem schliesst er alles Wissen und alle Methoden, die innerhalb

eines zeitlich festgeschriebenen Rahmens nicht preisgegeben und katalogisiert

werden, vom staatlichen Schutz aus und liefert sie demnach erneut der Biopros-
pektion aus. Wie oben erldutert, ist aber indigenes Wissen von préd-nationalen

Strukturen und kulturellen Gesetzen geprégt, die nicht nur praktischer, sondern

auch spiritueller Natur sind. Es handelt sich dabei teilweise um geheimes Wissen,
das auch mit den Vorfahren verbunden ist und in dieser Form nicht 6ffentlich ge-
macht werden kann. In Anbetracht dieses inaddquaten nationalen und interna-
tionalen Rechtsrahmens, der Diebstahl von lokalem Wissen ahnden kénnte -
ganz zu schweigen von der Enteignung von Land und natiirlichen Ressourcen

tiberhaupt -, habe ich im Film ein Forum entstehen lassen, das seine Autoritét

vom Kollektiv bekommt. Hier waltet das Volkstribunal, im Unterschied zu der
«normalen» Rechtsprechung des Gerichts mit seinem dichotomen Format von

Ankldger und Angeklagten, Opfer und Tdter. Die Tribunalform verstehe ich also

im Sinne der Dekolonisierung. Ihr primires Ziel ist die Sensibilisierung der Of-
fentlichkeit fiir Biopiraterie, aber auch beziiglich der Grenzen von Institutionen

und Gesetzen, welche versuchen, diese zu verhindern. Die ProtagonistInnen im

Film fordern dementsprechend «die Mdéglichkeit, unsere eigenen Positionen zu

formulieren und selbst handeln zu kénnen».

WSP: Welches sind Ihre Intentionen, wenn Sie in Kollaboration mit inklusiven
Methoden arbeiten, bezogen auf Ihre eigene Position als letztlich doch weisser
Schweizer Kiinstler?

Orlow: Ich selbst komme aus einer Familie, die in der Schweiz gestrandet ist und
lange staatenlos war. Unterdessen habe ich einen Schweizer Pass, doch der Mig-
rations- und Holocaust-Hintergrund meiner Familie hat mich sicherlich auch
kiinstlerisch geprédgt. Meine Positionalitédt - wo ich wer bin und auch was fiir Pri-
vilegien ich habe - war und ist mir stets bewusst und dieses Bewusstsein ist auch
Teil meiner Herangehensweise. Als erstes sehe ich mich nicht als Erkunder einer

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 83



Fremde, und demnach war mein Fokus nie ein einseitiger europdischer Blick auf
Stidafrika. Vielmehr habe ich versucht, den Verstrickungen zwischen Europa
und Siidafrika nachzugehen, das heisst den Gespenstern des europdischen Ko-
lonialismus nachzuspiiren. Wenn also Siidafrika Schwerpunkt vieler Arbeiten
ist, die ich iiber drei Jahre hinweg wihrend meiner wiederholten, monatelangen
Besuche entwickelt habe, so war von Anfang an klar, dass die mich interessieren-
den pflanzenmenschlichen Verstrickungen Teil eines (post-)kolonialen rhizo-
matischen Netzwerks von Machtverhiltnissen sind, dessen Wurzeln bis weit
nach Europa reichen. Dialog, Austausch, Zusammenarbeit sowie enorme Gast-
freundschaft bildeten das Herzstiick dessen, was im Laufe der Zeit zu Theatrum
Botanicum wurde: ein Projekt, dessen eigener ironisch anmutender lateinischer
Titel auch als Erinnerungszeichen an seine eigene - also meine eigene - Verwur-
zelung in Europa und der Notwendigkeit einer kritischen Auseinandersetzung
mit dieser Positionierung dient.

Das Anerkennen von Geistern, der Versuch, Erinnerung in die Geschichte zu-
riickzufiihren und Ungerechtigkeiten in und durch das komplexe Netz von
Mensch-Pflanzen-Geschichten zu thematisieren, beinhaltet notwendigerweise
auch schwierige Fragen der Reprdsentation, oder was Linda Alcoff «The Problem
of Speaking for Others»'® nannte; das heisst in diesem Kontext sowohl andere
Menschen als auch Subjekte nicht-menschlicher Natur. Das Projekt ist nicht im
Alleingang entstanden. Wiahrend der gesamten Langzeitforschung in Stidafrika
war ich immer im Dialog mit und Zuhorer von anderen - HeilerInnen, Aktivis-
tInnen, AnwiéltInnen, Archivistinnen, Mandelas Gefdngnismitinsassen und
viele mehr, die Inhalte und Form der Werke mitpréagten. Viele dieser Gespriche
sind beispielsweise direkt ins Drehbuch von Imbizo Ka Mafavuke geflossen, und
die SchauspielerInnen wurden in Workshops auch zu MitautorInnen ihrer Texte.
Im Werk The Fairest Heritage hat Lindiwe Matshikiza sehr autonom und persén-
lich auf die projizierten Archivfilme reagiert und ihre performativen Aktionen
sind nicht unter Anweisungen, sondern im Dialog entstanden. Mein Anliegen
war es, durch Zusammenarbeit und Dialog weniger hierarchische und hegemo-
niale Repréasentationsformen zu suchen und Bedingungen zu schaffen, die das
Sprechen mit anderen statt fiir andere privilegieren. Aber schwierige Fragen
bleiben immer bestehen: Kénnen diese Strategien tatsdchlich gerechtere Repra-
sentationsbedingungen schaffen? Bleibt nicht immer ein Autoritdtsungleichge-
wicht bestehen, da ich schlussendlich als Autor fungiere? Dialog und Zusam-
menarbeit ist nie einfach eine Briicke, die Distanz aufhebt. Im Gegenteil, es ist
immer auch eine Anerkennung von Differenz.

84 WIDERSPRUCH —72/18



Anmerkungen

1

10

Die Khoikhoi (von den holldindischen Kolonialisten despektierlich Hottentots genannt)
sind eine nomadische Hirtenbevélkerung und haben zusammen mit den Jagern und
Sammlern der San-Bevilkerung das siidliche Afrika vor der Ankunft der EuropderInnen
besiedelt.

Carlvon Linné entwickelte in seinem Werk Species Plantarum (ab 1753) eine bindre
Nomenklatur zur Benennung der Arten. Hauptzweck war deren eindeutige Benennung,
unabhingig von ihrer Beschreibung. Linnés System reagierte damit auf die gewaltige
Anzahlan neuen Arten, die aus den Kolonien nach Europa gebracht wurden und von den
Biologen beschrieben und klassifiziert werden wollten.

Sogar das Land, auf dem der botanische Garten eingerichtetwurde, ist enteignetes Land,
das dem beriichtigten Kolonialisten Cecil Rhodes «gehorte».

Siehe auch Melanie Boehis Beitrag in: Uriel Orlow, Theatrum Botanikum, Sternbergpress
2018

Seit den spédten 1950er-Jahren formierten sich in Europa Bewegungen, die dem Apartheid-
Regime und dessen Zusammenarbeit mit europdischen Staaten den Kampfansagten. Ziel
war es, mittels eines Lebensmittelboykotts Aufkldrungsarbeit zu leisten und das Regime
aufwirtschaftlicher und kultureller Ebene zu isolieren. In der Schweiz, die sich unter dem
Vorwand der «Neutralitdt» nicht an den damaligen UNO-Sanktionen beteiligte, deckte die
Anti-Apartheid-Bewegung die enge Zusammenarbeit von Regierung, Nahrungsmittelin-
dustrie und den Grossbanken mit dem Unrechtsregime auf. Die Boykotts endeten im
November 1989, nachdem die De-Klerk-Regierung die Aufhebung des Gesetzes «Reserva-
tion of Separate Amenities Act« (zu Deutsch etwa «Gesetz zur Bereitstellung von getrenn-
ten Einrichtungen») aus dem Jahre 1953 fiir 1990 ankiindigte.

Muthibedeutet in der Sprache Zulu Baum, ist aber auch der Ausdruck fiir traditionelle
Medizin und Heilmittel allgemein.

Als Bioprospektion wird die Erkundung des kommerziellen Potenzials biologischer Res-
sourcen bezeichnet, insbesondere fiir Zwecke der Pharmazie. Die Prospektion betrifft vor
allem wissenschaftliche Untersuchungen von Pflanzen, um deren wirtschaftliche Nutz-
barmachung abzuschitzen oder um neue Wirkstoffe zu finden.

Der lateinische Ausdruck «terra nullius» bedeutet Niemandes Land und wurde historisch
als problematisches Rechtsprinzip gebraucht, um Territorien zu beschreiben, die von
einem Staat angeeignet werden kénnen.

Das Nagoya Protokoll ist ein internationales Umweltabkommen zur Umsetzung der Ziele
der UN-Konvention iiber biologische Vielfalt von 1993. Es kreiert einen volkerrechtlichen
Rahmen, der den Zugang zu genetischen Ressourcen, wie auch die «gerechte» Entschédi-
gung der Ursprungsldnder regelt. Es beabsichtigt vor allem, die von Entwicklungsldndern
angeprangerte Biopiraterie einzuddmmen.

Alcoff, Linda, 1991-1992: The Problem of Speaking for Others. In: Cultural Critique, Winter
1991-92, 5-32. www.alcoff.com/content/speaothers.html (Abfrage 20.09.2018)

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 85



DAS ARGUMENT

Z.LITSCHRIFT FUR PHILOSOPHIE UND
SOZIALWISSENSCHAFTEN

328 Krise des Politischen (II)

W.F.HauG: Zur Krise des Politischen im Interim
zweler Weltordnungen. Editortal

P.Wanr: Globalisierung, Weltordnung und die Krise
des Politischen

H.-J.BieriNG: Die »Krise der Politik«

K.Mor1Er: Von der Krise der Volkssouveranitit zur
transnationalen destituierenden Macht

T.Kampr: Die digitale Transformation der Arbeit
AWERNER: AfD, digitale Offentlichkeiten und
Hegernomeeffekte

A.BruckmiLER: Elemente eines emanzipatorischen
Populismus

Kook

M.VEDDA: Heinrich Heine und Karl Marx als
Fissayisten

Einzelheft 13€ (im Abo 10€, zzgl. Versand)

Redaktion DAs ARGUMENT s t.org/argument Abo & Versand
Ines Schwerdtner versand-argument@t-online.de

Kontakt: argument@inkrit.org Tel: 030-611-3983




	Botanischer Nationalismus und Pflanzendiplomatie : Interview mit dem Künstler Uriel Orlow über seinen Werkzyklus Theatrum Botanikum

