
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Artikel: Botanischer Nationalismus und Pflanzendiplomatie : Interview mit dem
Künstler Uriel Orlow über seinen Werkzyklus Theatrum Botanikum

Autor: Flury, Regula / Schneider, Nina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regula Flury/Nina Schneider

Botanischer Nationalismus und
Pflanzendiplomatie
Interview mit dem Künstler Uriel Orlow über seinen Werkzyklus Theatrum
Botanikum

Auf der Suche nach Beiträgen aus dem Kunstbereich zum Thema dieser
Widerspruch-Ausgabe stiessen wir im Frühjahr 2018 auf die Ausstellung Theatrum
Botanikum des gebürtigen Zürcher Künstlers Uriel Orlow in der Kunsthalle St. Gallen.

Sein forschungsbasierter Ansatz, mit dem er die botanische Welt als politische

Bühne betrachtet und Pflanzen als Zeugen und Akteure der Geschichte,
weckte sofort unser Interesse.

Fasziniert hat uns, wie Orlow die Vermächtnisse des Kolonialismus aufspürt
und aufzeigt, wie sie in heutigen Alltagspraxen zwischen dem eigenen Vorgarten
und dem Handeln multinationaler Konzerne weiterwirken, und wie er anhand

von «Heimatbildern» den Eurozentrismus unserer verinnerlichten
Wahrnehmungsmuster entlarvt. Orlow führt uns durch eigene Vorurteile und Widersprüche

und dokumentiert die materielle Aneignung, die wirtschaftliche Verwertung

und die gewaltsame Verdrängung und Verleugnung autochthoner Kulturen

und Wissensformen durch koloniale kapitalistische Herrschaftssysteme.
Das nachfolgende Interview ist ein Versuch, entlang der verschiedenen Werke

von Theatrum Botanicum das Zusammenspiel von Methode, Thema und Inhalt
für eine breite Leserinnenschaft aufzubereiten und damit das künstlerische
Schaffen Orlows zugänglich zu machen.

Uriel Orlow (*1973 in Zürich) lebt und arbeitet in London und Lissabon. Er
promovierte in Bildender Kunst, präsentierte seine Arbeit in Einzelausstellungen in
Italien, Frankreich, England, der Türkei und der Schweiz sowie an Biennalen
zwischen Moskau und Venedig. Seine filmischen Arbeiten wurden an zahlreichen

Festivals gezeigt und prämiert.

WSP: Was ist die Thematik von Theatrum Botanicum?

Uriel Orlow: Wie der Titel bereits andeutet, betrachtet die Werkreihe die botanische

Welt als Bühne, und zwar als eine, auf der Geschichte und Politik verhandelt

werden. Der Fokus liegt auf Südafrika und seinen historischen Verstrickungen

mit der (Neo-)Kolonialgeschichte Europas. Im Kern untersucht das Projekt

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 75



Pflanzen einerseits als Mittel von Unterdrückung, Diskriminierung und Enteignung

sowie andererseits auch als Werkzeuge für Widerstand, für den Kampf um
Nachhaltigkeit und Selbstbestimmung. In Theatrum Botanicum stellt das
botanische Theater seine Performativität in den Vordergrund. Viele der Werke basieren

auf Kollaborationen mit lokalen Schauspielerinnen sowie mit Pflanzenheilkundigen,

Botanikerinnen oder Sprachexpertinnen. Dieser Dialog war ein wichtiger

Teil der Recherche sowie der daraus resultierenden Werke und hat mir neue
Sichtweisen im komplexen Netzwerk von Menschheits- und Pflanzengeschichten

eröffnet. Austausch, Performativität und Theatralik sind bei Theatrum
Botanicum ebenfalls als Korrektiv zum Archiv - dem Speicher historischer Narrative
und den Diskursen geschichtswissenschaftlicher Aufzeichnung - gedacht. Dies

kommt exemplarisch im Reenactment eines Gerichtsfalls gegen einen traditionellen

Heiler aus dem Jahr 1940 (The Crown Against Mafavuke) zum Ausdruck
oder im Video mit der Performance einer Schauspielerin vor den historischen
Filmaufnahmen der Jubiläumsfestlichkeiten des nationalen Botanischen Gartens

Kirstenbosch in Kapstadt aus dem Jahr 1963. Bei diesen Inszenierungen geht
es unter anderem darum, die Pflanzenwelt selbst als Akteurin in der menschlichen

Geschichte zu verstehen und alternative, nicht auf Eigentum oder Anthro-
pozentrismus basierende Beziehungen zur Pflanzenwelt zu verhandeln.
Tatsächlich begann die Kolonisierung in Südafrika mit einem Gemüse- und
Obstgarten (der «Company's Garden»), der im siebzehnten Jahrhundert von Van

Riebeeck, dem Gründer und ersten Kolonialverwalter von Kapstadt, in der
damaligen holländischen Kapkolonie der Niederländischen Ostindien-Kompanie
angepflanzt wurde. Das Ziel war die Bekämpfung des Skorbut, der die
Belegschaften der Afrika umfahrenden Schiffe der Niederländischen Ostindien-Kompanie

wegen Vitamin-C-Mangels dezimierte. Die Anpflanzung wilder Mandelbäume

- als Hecke zum Schutz von Obst und Gemüse vor dem Vieh der Khoi-
khoi1 - kann als einer der ersten Gewaltakte gegen die indigene Bevölkerung
betrachtet werden. Teile dieser organischen Grenze existieren heute noch. Es

gibt also reale Pflanzengeister, die unsere Gegenwart bevölkern und uns an
historische Ungerechtigkeiten erinnern. Diese bilden einen botanisch-zeitlichen
Bogen, der Generationen überdauert. Diese Wild-Mandelhecke wurde Teil der
Foto-Serie The Memory ofTrees, die derartige Pflanzenakteure dokumentiert.

WSP: Was hat Sie zu dieser Thematik gebracht?

Orlow: In früheren Arbeiten hatte ich bereits begonnen, über Natur als Zeugin
von Geschichte nachzudenken. So in der Arbeit über die doppelte/gespaltene
Flora von Palästina und Israel in der Foto-Serie Double Vision (Native Plants,
2015), die stereoskopische Pflanzenbilder aus den Zwanzigerjahren als Ankündigung

der Trennung Palästinas und somit seiner Flora untersucht. Im Projekt The

76 WIDERSPRUCH-72/18



Wilder Mandelbaum als Pflanzenakteur (Uriel Orlow, Wild Almond (Cape Town), 2016 black and white
photograph, 120cm xiçocm).

Short and The Long of it (2010-2012) wird die Migration von Meerestieren durch
den Suezkanal vom Roten Meer ins östliche Mittelmeer im Kontext der Schliessung

des Suezkanals infolge des Sechstagekrieges interpretiert.
Der Anstoss für Theatrum Botanicum kam jedoch eher zufällig, Anfang 2014

anlässlich eines kurzen Forschungsaufenthalts in Südafrika, wo ich mehrere
Archive besuchte, unter anderem das South African History Archive (SAHA) in
Johannesburg und das Mayibuye-Archiv in Kapstadt - beides überwältigende
Sammlungen, welche die vielen Facetten des Freiheitskampfes gegen die Apartheid

inner- und ausserhalb der Grenzen Südafrikas dokumentieren. Archive waren

oft Ausgangspunkte für meine Arbeit, doch hier konnte ich als Aussenste-
hender irgendwie nicht Fuss fassen, ich hatte keinen direkten Zugang zu den
Dokumenten und deren Geschichten. Später besuchte ich eher spontan und

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 77



ungeplant den nationalen Botanischen Garten Kirstenbosch in Kapstadt. Die
«Postkartenschönheit» war frappant: Die wunderbaren Gärten sind vom
imposanten Tafelberg umrahmt und die Fülle von exquisiten Pflanzen und Blumen ist
atemberaubend. Bei meinem Rundgang bemerkte ich jedoch schnell, dass die
Pflanzen fast ausschliesslich in Englisch und Latein angeschrieben sind. So

stellte ich mir die Frage: Was bedeutet es in einem Land mit elf Amtssprachen
und zahlreichen Dialekten, dass die Pflanzennamen nur in genau diesen beiden
Sprachen verfügbar sind? Hier spiegelt sich unverkennbar die koloniale
Geschichte in der Gegenwart. Dem europäischen Kolonialismus in Südafrika gingen,

wie auch anderswo, wissenschaftliche Expeditionen voraus, die darauf zielten,

das Territorium zu erkunden und dessen natürliche Ressourcen zu klassifizieren;

dies ebnete den Weg für Besatzung und Ausbeutung. Die angebliche
Neu-Entdeckung und Katalogisierung von Pflanzen, die der indigenen Bevölkerung

selbstverständlich schon bekannt waren, ignorierte autochthones botanisches

Wissen sowie indigene Pflanzennamen und setzte das linnésche
Klassifizierungssystem2 durch, das von der spezifisch europäischen Rationalität und
deren universellem Geltungsanspruch geprägt ist. Ein Wissenssystem verdrängte

damit ein anderes. Was bedeutet es, dass diese epistemische Gewalt heute,
über zwanzig Jahre nach dem offiziellen Ende der Apartheid, anhält? Wie waren
Pflanzen als aktive Teilnehmende in die Geschichte des Kolonialismus involviert?

Welche Rolle spielen sie heute? Diese Fragen bildeten den Ausgangspunkt
meiner Arbeit Theatrum Botanicum.

WSP: Sie beschäftigen sich mit blinden Flecken in der Darstellung von Geschichte

und den daraus resultierenden Fragen nach Restitution, hier als Rückführung
der Erinnerung in die Gegenwart. Können Sie dies anhand Ihrer Werke erläutern?

Orlow: Ich ging also bei meinen ersten Recherchen vom linnéschen
Klassifizierungssystem und der damit einhergehenden Auslöschung existierender indige-
ner Pflanzennamen seit den ersten wissenschaftlichen Expeditionen der Kolonialzeit

aus und erkannte, dass indigenes Pflanzenwissen unter anderem leichter
zu ignorieren war, weil es wegen fehlender Verschriftlichung oft als unglaubwürdig

gewertet wurde. Ich beschloss gerade dieser sich verflüchtigenden,
lebenden Qualität des Mündlichen nachzugehen: Zusammen mit Sprecherinnen
von einem Dutzend südafrikanischer Sprachen begann ich über einen Zeitraum
von zwei Jahren, eine Art Audio-Wörterbuch der Pflanzennamen in lokalen
Sprachen und Dialekten aufzunehmen. Die Surround-Sound-Installation What
Plants Were Called Before They Had a Name ist eine Art Audio-Garten für indigene

Pflanzennamen. Die Namen werden nicht didaktisch Bildern von Pflanzen
zugeordnet, sondern aus Lautsprechern in den Raum projiziert. Es geht nicht nur
um die Aneignung und Verbreitung von autochthonem Wissen, sondern auch

78 WIDERSPRUCH-72/18



darum, unserer Unkenntnis bewusst zu werden. Die Pflanzennamen werden
auch nicht nach Sprachen sortiert, sondern durchmischt den einzelnen
Lautsprechern zugeordnet. Die Klassifizierung und Trennung von zum Teil
ineinandergreifenden und überlappenden Sprachen ist selbst ein Vermächtnis des

europäischen Kolonialismus. Vielmehr geht es mir darum, dem verdrängten mündlichen

Wissen Raum und Gehör zu verschaffen, im Sinne einer Restitution. Diese
darf meines Erachtens nicht nur auf die Rückgabe von Raubgut beschränkt bleiben,

sondern sollte auch die Rückführung der Erinnerung in die Gegenwart
umfassen.

Um die kulturelle Aneignung von Pflanzen aus den Kolonien durch Kolonialmächte

dreht sich die Installation Geraniums are never Red. Die roten Geranien,
allseits bekannt als Zierpflanzen für Schweizer Bauern- und Ferienhäuser, sind
botanisch betrachtet weder Geranien, noch sind sie in der Schweiz ursprünglich
beheimatet. Zu einer Zeit hortikulturellen Hungers nach neuen exotischen
Pflanzen für europäische Gärten brachte die Dutch East India Company die
roten Blumen im Siebzehnten Jahrhundert vom südafrikanischen Kap nach Europa.

Erst hundert Jahre nach ihrem ursprünglichen Import wurden die Blumen
korrekt als Pelargonien - eine andere Blumenart - identifiziert, doch da war ihr
Bekanntheitsgrad und ihr «Marken»-Wert als afrikanische Geranien bereits weit
verbreitet und so blieb es beim falschen Namen. Dies obschon es aus botanischer
Sicht überhaupt keine roten Geranien geben kann. Die robusten Blumen wurden
nicht nur in ganz Europa gehandelt, sondern vielerorts zu einem fast nationalen
Symbol erkoren. So auch in der Schweiz.

Interessanterweise lautet der englische Begriff für Einbürgerung «naturalisation»

und genau dies ist mit den afrikanischen Pelargonien geschehen. Das Werk
Geraniums are never Red ist eine Art Bilder-Archiv oder Ikonografie der botanischen

und kulturellen Aneignung dieser Blume in Form einer Wandtapete, die
eine kalifornische Küstenpromenade mit roten Pelargonien darstellt. Davor
steht ein Postkartenständer voller Schweizer Ansichtskarten mit dem Sujet der
roten Pelargonien aus dem letzten Jahrhundert. Die Sammlung von pittoresken
Stadt- und Bergansichten mit den «Heimat»-verkörpernden Pelargonien als

Hauptdarsteller öffnet implizit ein Fenster auf die Vermächtnisse des europäischen

Kolonialismus und macht deren allgegenwärtige, jedoch meist unbe-
wusste Präsenz in unserem Alltag sichtbar.

WSP: Was ist unter dem Begriff «botanischer Nationalismus» zu verstehen, den
Sie in ihrem Werk verwenden?

Orlow: Unter dem Begriff «botanischer Nationalismus» begann ich mich dafür
zu interessieren, wie Pflanzen und Natur (selbst ein kulturelles Konstrukt) von
den kolonialen Anfängen bis zur Apartheid für Nationalismus instrumentalisiert

wurden. Zum Beispiel ist der nationalistische Diskurs der Konservation in

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 79



Südafrika durchdrungen von Gewalt gegen indigenes Kulturgut: Vordergründig
zum Schutz von Natur und Volksgut eingerichtete Projekte und Parks wurden
zur Eindämmung indigener Landpraktiken und zur Enteignung genutzt. Diese

Praxis, die Richard Grove «grüner Imperialismus» nannte, legte die Grundlagen
für Ausbeutung und Kommodifizierung von natürlichen Ressourcen und beein-
flusst bis heute die juristische Definition von Landeigentum. Der Nationale
Botanische Garten Kirstenbosch in Kapstadt, der sich als weltweit erster botanischer

Garten auf endemische Pflanzen spezialisierte (und nicht wie die meisten
anderen botanischen Gärten als Museum exotischer Spezies fungierte), hat,
zusammen mit den ihm angeschlossenen Forschungsinstituten, lange Zeit als Ort
der kolonialen Wissensbildung in Südafrika gedient und dabei geholfen, den
«botanischen Nationalismus» in vielerlei Hinsicht zu fördern.3 Zum Beispiel
wurden mit internationalen Blumenschauen in der zweiten Hälfte des 20.

Jahrhunderts Pflanzen in staatlichen Imagekampagnen eingesetzt, die ich als Botanik-

oder Blumen-Diplomatie bezeichne.4

Die Videoarbeit The Fairest Heritage erkundet diesen Komplex. Im Keller der
Bibliothek von Kirstenbosch fand ich, wie eingangs erwähnt, Filmmaterial, das

1963 anlässlich des 50. Jahrestags zur Dokumentation der Geschichte des Gartens

in Auftrag gegeben worden war. Es bildet die Jubiläumsfeierlichkeiten
gleichzeitig mit «nationalen», holländischen Tänzen und mit Pantomimentheater

ab, das die kolonialistische Eroberung darstellt. Auf dem historischen
Filmmaterial sieht man die Besuche internationaler Botanikerinnen - die einzigen

Einheimischen in den Filmen sind Arbeiterinnen. Da Blumen als neutral
und passiv gelten, waren sie lange vom Südafrika-Boykott5 ausgeschlossen und
«botanischer Nationalismus» und «Blumendiplomatie» konnten unkontrolliert
im In- und Ausland gedeihen. Genau das sieht man auf den gefundenen Archiv-
Filmen.

Für mich stellte sich die Frage, wie man mit solchem Archivmaterial umgehen

kann/soll, das Unterwerfung und Ausgrenzung repräsentiert. In
Zusammenarbeit mit der Schauspielerin Lindiwe Matshikiza beschlossen wir, das

aufgeladene Filmmaterial mit einer alternativen Geschichte zu konfrontieren.
Matshikiza begibt sich in die projizierten Bilder, bewohnt das gefundene
Filmmaterial, tritt ihm mit ihrer Präsenz entgegen und stellt mit ihrem Körper und
ohne jeglichen Kommentar die Geschichte Südafrikas und das Archiv selbst in
Frage. Dies indem sie sich beispielsweise in der Darstellung einer Wissenschaftlerin

im Labor selbst unter das Mikroskop legt, indem sie sich in ein Gruppenbild
eingeladener Gäste (fast alles Männer) setzt oder indem sie einem afrikanischen
Arbeiter «hilft». So wechselt sie spielerisch vom Objekt zum Subjekt und zurück.

WSP: In Ihren Werken beschreiben Sie nicht nur eine «Rückführung der Erinnerung

in die Gegenwart», sondern zeigen auf, in welcher Weise diese verleugnete
Geschichte mit postkolonialem Habitus in der heutigen Forschungs- und Han-

80 WIDERSPRUCH-72/18



delspraxis fortgeschrieben wird. Wie behandeln Sie diese Themen in Ihrer Video-
Trilogie?

Orlow: Vor der Etablierung der westlichen Medizin versorgte die «indigene»
Heilkunst Millionen von Menschen im südlichen Afrika. Nach der Ankunft der

Europäer aber wurden afrikanische Medizin und afrikanische Heilerinnen als

unwissenschaftlich und ineffektiv abgewertet. Dennoch galt ihre kulturelle,
soziale und politische Dominanz weiterhin als Bedrohung für die Kolonialherrschaft

und die christliche Missionsarbeit. Von Anfang an wurden Massnahmen

getroffen, um den Einflussbereich der Sangoma und Inyaga, der traditionellen
Heilerinnen, einzudämmen, wenn nicht gar vollständig zu beseitigen. Zwar halfen

Kolonialismus und Kapitalismus auch, die traditionellen Heilpflanzen zu
verbreiten. Aber die Urbanisierung und die damit einhergehende Konsumkultur
haben dann die Praktiken der traditionellen Heilkunst radikal verändert und
einen wachsenden Markt für indigene Pflanzenmedizin geschaffen, die als Bedrohung

der Artenvielfalt und Nachhaltigkeit angesehen wird. Auch die zeitgenössische,

Post-Apartheid-Konservationspraxis ist vonkolonialen Strukturen geprägt.
Die Kontrolle darüber was, wo und wie geerntet werden darf, wirft komplizierte
Fragen auf, denen ich in den drei Filmen nachgehe. Zum Beispiel ist es für die
indigene Medizin spirituell wichtig, wie eine Pflanze geerntet wird und dass ihr
Überleben gesichert ist. Zudem gibt es auch indigene Schutzmethoden. Seit sich
aber die Pharma- und Nahrungsergänzungsmittelindustrie dem Trend der
«Alternativmedizin» angeschlossen hat, werden traditionelle Pflanzen an neue
Konsumentinnen vermarktet, die keinen Bezug zum kulturellen und spirituellen
Kontext der Pflanzen haben. Zudem erfordert die breite Vermarktung grössere
Ernten und dadurch einen kommerziellen Anbau etc. Heute praktizieren etwa
200 ooo traditionelle Heilerinnen in Südafrika im Vergleich zu 25 000 «westlich»

ausgebildeten Ärztinnen. Über sechzig Prozent der südafrikanischen Bevölkerung

konsultiert indigene Praktikerinnen.
Der Film Muthf (Trailer: https://vimeo.com/252504545/dcce891149) folgt

den tradierten Pflanzenheilpraktiken in der Stadt und auf dem Land, in
Johannesburg, dem Westkap und Kwazulu-Natal. Über zwei Jahre hinweg war ich im
Dialog mit Pflanzensammlerinnen, Kleinhändlerinnen, Heilerinnen, lokalen
Gemeinschaften und Konsumentinnen sowie der komplementärmedizinischen

Industrie und habe deren Praktiken mit der Kamera begleitet. Ohne
expliziten Kommentar versuche ich im Film die Frage der Unterdrückung und des

Überlebens der traditionellen Medizin in Südafrika zu thematisieren. Man sieht

Heilpflanzen in ihren Lebenskontexten: Orte, wo sie wild wachsen, aber auch
kommerzielle Pflanzungen. Man sieht den Umgang mit Heilpflanzen auf Stra-

ssenmärkten, in indigenen Apotheken, wo sie zu Präparaten verarbeitet werden,
oder in einer modernen Fabrik, die Tinkturen und Pillen herstellt. In der
Interaktion Mensch-Pflanze konnte ich zeigen, wie sich die Beziehung Mensch-

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 81



Pflanze und Mensch-Arbeit je nach Anbau- und Verarbeitungsmethode
unterscheidet.

Im Film 7he Crown Against Mafavuke (Trailer: https://vimeo.com/277542457/
8eo67086ge) geht es explizierter um die ideologische und kommerzielle
Konfrontation der zwei unterschiedlichen und doch ineinandergreifenden
Heiltraditionen. Mafavuke Ngcobo, ein traditioneller Pflanzenheiler, wurde von der
lokalen weissen Ärztegesellschaft 1940 wegen «nicht traditionellen Verhaltens»

angeklagt. Der Film ist eine Art Reenactment des Gerichtsverfahrens, bei dem
vier Schauspielerinnen die Gerichtsszenen im Palace of Justice in Pretoria
nachspielen, in demselben Gericht, das Nelson Mandela und seine Partner zu
Gefängnisstrafen auf Robben Island verurteilte. Der Prozess beruhte auf der europäischen

Unterscheidung zwischen Wissenschaft und Tradition und dem kolonialen

Bestreben, indigene Heilkunstzukontrollieren. Seitdem späten Neunzehnten
Jahrhundert nutzten Heilerinnen Experimente und Improvisationen, um Gesetze

zu umgehen, die ihre Praxis einschränkten. Mafavuke Ngcobo, der angeklagte

«Inyanga» (Pflanzenheiler), mischte seinen Präparaten Pflanzen bei, die aus
der europäischen Medizin stammten. Verhandelt wurde also, bei wem die
Aneignung einer Heilpflanze legitim ist und bei wem nicht und wer vom Verkauf
von Heilpflanzen profitieren darf. Dabei ging es damals noch nicht um die
Verteidigung von industriellen Patentrechten, wie wir das heute kennen, sondern

analog um implizite Besitzansprüche von Wissen und Ressourcen. Mafavuke
wurde für seine Experimente und den Einsatz «weisser» Technologie bestraft -
gleichzeitig wurde der Begriff «traditionell» als statisch und unveränderlich
festgeschrieben. Damit wurde den Traditionen der fliessende Charakter, also die

Änderung und Entwicklung(-sfähigkeit) abgesprochen.
Der Transfer von indigenem Heilpflanzenwissen fand immer in beide

Richtungen statt, auch zwischen Afrika und Europa. Er führte schliesslich zur Kom-

modifizierung indigener Medizin, mit wenig Anerkennung (geschweige denn
einer finanziellen Wiedergutmachung) für diejenigen, die sie zuerst getestet und

genutzt hatten - eine Praxis, die mit der heutigen Bioprospektion7 durch
multinationale Pharmazeutika fortgeschrieben wird. Dies war denn auch der Anstoss,
einen Fortsetzungsfilm zu drehen, in dem Mafavuke in die Gegenwart zurückkehrt

und den Fragen nach dem Schutz von indigenem Urheberrecht nachgeht.
Als brechtsches Lehrstück inszeniert, zeigt der Film Imbizo Ka Mafavuke

(Trailer: https://vimeo.com/244551753) die Vorbereitung für ein Völkertribunal,
bei dem traditionelle Heilerinnen, Aktivistinnen und Anwältinnen über indigenes

Wissen und Bioprospektion debattieren. Man sieht, wie Stühle und Rednerpulte

im Garten vor einem modern interpretierten traditionellen Haus aufgestellt

werden und wie langsam die einzelnen Gäste eintreffen und ins Gespräch
kommen. Das von Mafavuke einberufene Tribunal ist Teil des Versuchs, indigenes

Wissen über Heilpflanzen vor dem zeitgenössischen Bio-Kolonialismus zu
schützen, das heisst vor der Kannibalisierung durch multinationale Konzerne,

82 WIDERSPRUCH-72/18



die genetische Materialien und traditionelles Wissen zur neuen «terra nullius»8

erklären, um finanziell davon zu profitieren. Die epistemische Gewalt und die
eurozentrische Blindheit von Gesetzen, die versuchten, «traditionelle» Praktiken

zu kontrollieren, finden ihren Fortgang in den neuen, zeitgenössischen
Gesetzen, die versuchen, Profit durch Dritte einzudämmen. So wurden etwa im
Anschluss ans Nagoya-Protokoll9 in Südafrika Gesetze über Bioprospektion und
Bio-Handel erlassen, um künftig Ungerechtigkeit durch Biopiraterie zu
unterbinden. Diese Gesetze sind jedoch höchst umstritten, da sie sich allein auf einen
westlichen Rechtsrahmen für Patente und Urheberrechte stützen und den Staat

zum «Gatekeeper» (und Gesetzesvollstrecker) des traditionellen, kommunalen
Wissens erheben. Die Folge ist, dass der Staat indigenes Wissen durch eine neue
Deklarationspflicht kontrolliert und überwacht und dessen Weiterentwicklung
unterbindet. Zudem schliesst er alles Wissen und alle Methoden, die innerhalb
eines zeitlich festgeschriebenen Rahmens nicht preisgegeben und katalogisiert
werden, vom staatlichen Schutz aus und liefert sie demnach erneut der Bioprospektion

aus. Wie oben erläutert, ist aber indigenes Wissen von prä-nationalen
Strukturen und kulturellen Gesetzen geprägt, die nicht nur praktischer, sondern
auch spiritueller Natur sind. Es handelt sich dabei teilweise um geheimes Wissen,
das auch mit den Vorfahren verbunden ist und in dieser Form nicht öffentlich
gemacht werden kann. In Anbetracht dieses inadäquaten nationalen und
internationalen Rechtsrahmens, der Diebstahl von lokalem Wissen ahnden könnte -
ganz zu schweigen von der Enteignung von Land und natürlichen Ressourcen

überhaupt -, habe ich im Film ein Forum entstehen lassen, das seine Autorität
vom Kollektiv bekommt. Hier waltet das Volkstribunal, im Unterschied zu der
«normalen» Rechtsprechung des Gerichts mit seinem dichotomen Format von
Ankläger und Angeklagten, Opfer und Täter. Die Tribunalform verstehe ich also

im Sinne der Dekolonisierung. Ihr primäres Ziel ist die Sensibilisierung der
Öffentlichkeit für Biopiraterie, aber auch bezüglich der Grenzen von Institutionen
und Gesetzen, welche versuchen, diese zu verhindern. Die Protagonistinnen im
Film fordern dementsprechend «die Möglichkeit, unsere eigenen Positionen zu
formulieren und selbst handeln zu können».

WSP: Welches sind Ihre Intentionen, wenn Sie in Kollaboration mit inklusiven
Methoden arbeiten, bezogen auf Ihre eigene Position als letztlich doch weisser
Schweizer Künstler?

Orlow: Ich selbst komme aus einer Familie, die in der Schweiz gestrandet ist und
lange staatenlos war. Unterdessen habe ich einen Schweizer Pass, doch der
Migrations- und Holocaust-Hintergrund meiner Familie hat mich sicherlich auch
künstlerisch geprägt. Meine Positionalität - wo ich wer bin und auch was für
Privilegien ich habe - war und ist mir stets bewusst und dieses Bewusstsein ist auch
Teil meiner Herangehensweise. Als erstes sehe ich mich nicht als Erkunder einer

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 83



Fremde, und demnach war mein Fokus nie ein einseitiger europäischer Blick auf
Südafrika. Vielmehr habe ich versucht, den Verstrickungen zwischen Europa
und Südafrika nachzugehen, das heisst den Gespenstern des europäischen
Kolonialismus nachzuspüren. Wenn also Südafrika Schwerpunkt vieler Arbeiten
ist, die ich über drei Jahre hinweg während meiner wiederholten, monatelangen
Besuche entwickelt habe, so war von Anfang an klar, dass die mich interessierenden

pflanzenmenschlichen Verstrickungen Teil eines (post-)kolonialen rhizo-
matischen Netzwerks von Machtverhältnissen sind, dessen Wurzeln bis weit
nach Europa reichen. Dialog, Austausch, Zusammenarbeit sowie enorme
Gastfreundschaft bildeten das Herzstück dessen, was im Laufe der Zeit zu Theatrum
Botanicum wurde: ein Projekt, dessen eigener ironisch anmutender lateinischer
Titel auch als Erinnerungszeichen an seine eigene - also meine eigene - Verwurzelung

in Europa und der Notwendigkeit einer kritischen Auseinandersetzung
mit dieser Positionierung dient.

Das Anerkennen von Geistern, der Versuch, Erinnerung in die Geschichte
zurückzuführen und Ungerechtigkeiten in und durch das komplexe Netz von
Mensch-Pflanzen-Geschichten zu thematisieren, beinhaltet notwendigerweise
auch schwierige Fragen der Repräsentation, oder was Linda Aleoff «The Problem
of Speaking for Others»10 nannte; das heisst in diesem Kontext sowohl andere
Menschen als auch Subjekte nicht-menschlicher Natur. Das Projekt ist nicht im
Alleingang entstanden. Während der gesamten Langzeitforschung in Südafrika
war ich immer im Dialog mit und Zuhörer von anderen - Heilerinnen, Aktivistinnen,

Anwältinnen, Archivistlnnen, Mandelas Gefängnismitinsassen und
viele mehr, die Inhalte und Form der Werke mitprägten. Viele dieser Gespräche
sind beispielsweise direkt ins Drehbuch von Imbizo Ka Mafavuke geflossen, und
die Schauspielerinnen wurden in Workshops auch zu Mitautorinnen ihrer Texte.

Im Werk The Fairest Heritage hat Lindiwe Matshikiza sehr autonom und persönlich

auf die projizierten Archivfilme reagiert und ihre performativen Aktionen
sind nicht unter Anweisungen, sondern im Dialog entstanden. Mein Anliegen
war es, durch Zusammenarbeit und Dialog weniger hierarchische und hegemo-
niale Repräsentationsformen zu suchen und Bedingungen zu schaffen, die das

Sprechen mit anderen statt für andere privilegieren. Aber schwierige Fragen
bleiben immer bestehen: Können diese Strategien tatsächlich gerechtere
Repräsentationsbedingungen schaffen? Bleibt nicht immer ein Autoritätsungleichgewicht

bestehen, da ich schlussendlich als Autor fungiere? Dialog und
Zusammenarbeit ist nie einfach eine Brücke, die Distanz aufhebt. Im Gegenteil, es ist
immer auch eine Anerkennung von Differenz.

84 WIDERSPRUCH-72/18



Anmerkungen

1 Die Khoikhoi (von den holländischen Kolonialisten despektierlich Hottentots genannt)
sind eine nomadische Hirtenbevölkerung und haben zusammen mit den Jägern und
Sammlern der San-Bevölkerung das südliche Afrika vor der Ankunft der Europäerinnen
besiedelt.

2 Carl von Linné entwickelte in seinem Werk Species Plantarum (ab 1753) eine binäre
Nomenklatur zur Benennung der Arten. Hauptzweck war deren eindeutige Benennung,
unabhängig von ihrer Beschreibung. Linnés System reagierte damit auf die gewaltige
Anzahl an neuen Arten, die aus den Kolonien nach Europa gebracht wurden und von den

Biologen beschrieben und klassifiziert werden wollten.

3 Sogar das Land, auf dem der botanische Garten eingerichtet wurde, ist enteignetes Land,
das dem berüchtigten Kolonialisten Cecil Rhodes «gehörte».

4 Siehe auch Melanie Boehis Beitrag in: Uriel Orlow, Theatrum Botanikum, Sternbergpress
2018

5 Seit den späten i95oer-Jahren formierten sich in Europa Bewegungen, die dem Apartheid-
Regime und dessen Zusammenarbeit mit europäischen Staaten den Kampf ansagten. Ziel
war es, mittels eines Lebensmittelboykotts Aufklärungsarbeit zu leisten und das Regime
aufwirtschaftlicher und kultureller Ebene zu isolieren. In der Schweiz, die sich unter dem
Vorwand der «Neutralität» nicht an den damaligen UNO-Sanktionen beteiligte, deckte die
Anti-Apartheid-Bewegung die enge Zusammenarbeit von Regierung, Nahrungsmittelindustrie

und den Grossbanken mit dem Unrechtsregime auf. Die Boykotts endeten im
November 1989, nachdem die De-Klerk-Regierung die Aufhebung des Gesetzes «Reservation

of Separate Amenities Act« (zu Deutsch etwa «Gesetz zur Bereitstellung von getrennten

Einrichtungen») aus dem Jahre 1953 für 1990 ankündigte.
6 Muthi bedeutet in der Sprache Zulu Baum, ist aber auch der Ausdruck für traditionelle

Medizin und Heilmittel allgemein.

7 Als Bioprospektion wird die Erkundung des kommerziellen Potenzials biologischer Res¬

sourcen bezeichnet, insbesondere für Zwecke der Pharmazie. Die Prospektion betrifft vor
allem wissenschaftliche Untersuchungen von Pflanzen, um deren wirtschaftliche
Nutzbarmachung abzuschätzen oder um neue Wirkstoffe zu finden.

8 Der lateinische Ausdruck «terra nullius» bedeutet Niemandes Land und wurde historisch
als problematisches Rechtsprinzip gebraucht, um Territorien zu beschreiben, die von
einem Staat angeeignet werden können.

9 Das Nagoya Protokoll ist ein internationales Umweltabkommen zur Umsetzung der Ziele
der UN-Konvention über biologische Vielfalt von 1993- Es kreiert einen völkerrechtlichen
Rahmen, der den Zugang zu genetischen Ressourcen, wie auch die «gerechte» Entschädigung

der Ursprungsländer regelt. Es beabsichtigt vor allem, die von Entwicklungsländern
angeprangerte Biopiraterie einzudämmen.

10 Aleoff, Linda, 1991-1992: The Problem ofSpeaking for Others. In: Cultural Critique, Winter
1991-92,5-32. www.alcoff.com/content/speaothers.html (Abfrage 20.09.2018)

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 85



Das Argument
Zeitschrift für Philosophie und
Sozialwissenschaften

328 Krise des Politischen (II)
W.F.Haug: Zur Krise des Politischen im Interim
zweier Weltordnungen. Editorial
P.Wahl: Globalisierung, Weltordnung und die Krise
des Politischen

H.-J.Bieling: Die »Krise der Politik«
K.Möller: Von der Krise der Volkssouveränität zur
transnationalen destituierenden Macht
T.Kämpf: Die digitale Transformation der Arbeit
A.Werner: AfD, digitale Öffentlichkeiten und

Hegemonieeffekte
ABruckmiller: Elemente eines emanzipatorischen
Populismus
***
MVedda: Heinrich Heine und Karl Marx als

Essayisten

Einzelheft 13 (im Abo 10, zzgl. Versand)
_ _ www.inkrit.org/argumentRedaktion Das Argument ° Abo & Versand
Ines Schwerdtner versand-argument@t-online.de
Kontakt: argument@inkrit.org Tel: 030 - 611 -3983


	Botanischer Nationalismus und Pflanzendiplomatie : Interview mit dem Künstler Uriel Orlow über seinen Werkzyklus Theatrum Botanikum

