
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Artikel: Freiheit ist schwarz : warum an die Revolution in Haiti erinnert werden
muss

Autor: Keppeler, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toni Keppeler

Freiheit ist schwarz
Warum an die Revolution in Haiti erinnert werden muss

«Sklaven dürfen auf diesem Territorium nicht existieren, die Sklaverei ist auf
ewig abgeschafft. Alle Menschen werden frei geboren, leben frei und sterben frei,
als Franzosen.» (Bell 2007, 210) Dies ist der dritte Artikel einer Verfassung, die
nicht in Frankreich geschrieben wurde. Sie wurde im Mai 1801 in der damaligen
französischen Kolonie Saint-Domingue (heute Haiti) verabschiedet und trat
ohne Absprache mit der Kolonialmacht sofort in Kraft. Frankreich hat mit Krieg
reagiert, einschliesslich eines geplanten Völkermords und des Vergasens von
Kriegsgefangenen. Die Nation, die bis heute stolz ist auf die Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit ihrer Revolution und sich als Wiege der Menschenrechte sieht,
hat all diese Werte zwölfJahre nach dem Sturm auf die Bastille in der Karibik
verbrannt.

Es waren die Schwarzen in Haiti, die die Ideale der Französischen Revolution
ernst genommen, eingefordert und in dreizehn Jahren Befreiungskrieg auch in
die Praxis umgesetzt haben. Haiti war nicht nur - nach den USA - der zweite
unabhängige Staat auf dem amerikanischen Kontinent, es war auch der einzige, in
dem wirkliche Befreiung stattgefunden hat. Auch wenn man Simon Bolivar noch
heute den «Libertador», den «Befreier» nennt - in seinen und allen anderen
folgenden Kriegen ging es nur um die Unabhängigkeit einer kleinen, aus Europa
stammenden Elite von ihrem jeweiligen Mutterland. Diese Elite besass auch
nach der Unabhängigkeit weiterhin Leibeigene, seien es importierte Sklavinnen
aus Afrika (Bolivar hatte rund tausend davon) oder in Bergwerken zu Tode
geschundene Ureinwohnerlnnen. In Haiti aber haben Sklavinnen sich selbst
befreit, von ihren direkten Herrinnen und von der Kolonialmacht. Und doch denkt
man heute bei Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit und Menschenrechten nicht
an Haiti, sondern an Frankreich, bei Sklavenaufständen nicht an Toussaint Lou-

verture, sondern an Spartacus, obwohl dieser mit seiner Erhebung letztlich
gescheitert ist.

Es ist schwer zu verstehen, warum die Geschichte Haitis bis heute weitgehend
ignoriert wird. Es gibt kaum deutschsprachige Literatur dazu, das Land spielt
trotz seiner Revolutionsgeschichte selbst für internationalistisch gesinnte Linke
keine Rolle. Drei Gründe, die kaum voneinander zu trennen sind, mögen das

erklären: Erstens wird von Haiti seitens der Weltmächte seit seiner Unabhängigkeit

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 45



ein absurdes Zerrbild gezeichnet. Heute gilt das Land als gescheiterter Staat,
unfähig, sich selbst zu regieren, heimgesucht von Aufständen und Naturkatastrophen,

dunkel, gewalttätig und unheimlich. Nur selten wird versucht, dieses

Zerrbild aufzuklären. Zweitens spielte in der haitianischen Revolution die afro-
karibische Religion Vodou (nicht das Voodoo, das Hollywood daraus gemacht
hat) eine zentrale Rolle. Die Kombination von Aufklärung und Revolution mit
einer animistischen Religion wirkt im aufgeklärten Europa verstörend. Drittens
ist das Denken über die Freiheit eurozentristisch. Auch die Linke hat
Befreiungsbestrebungen ausserhalb Europas nur anerkannt, wenn sie ihre Lehren, oder
zumindest einen Teil davon, übernommen haben (Kuba, Vietnam, die marxistischen

Guerillas Lateinamerikas). Dieser intellektuelle Eurozentrismus kann als

eine subtile Form des Neokolonialismus in Frage gestellt werden.

Was in Haiti war und was daraus gemacht worden ist

Saint-Domingue, seit 1697 französische und davor spanische Kolonie, war die
brutalste Sklavenhaltergesellschaft in der Karibik und für Frankreich das rentabelste

Stückchen Erde. Das Land, das gerade einmal zwei Drittel der Fläche der
Schweiz umfasst, lieferte Ende des 18. Jahrhunderts mehr Zucker als Kuba,
Jamaika und Brasilien zusammen und über die Hälfte des weltweit geernteten
Kaffees. Der wichtigste Ausfuhrhafen, Cap Français (heute Cap Haïtien), war grösser

und eleganter als Boston.
All dieser Reichtum wurde mit dem Blut hunderttausender Sklavinnen

bezahlt. Bis zu Beginn des Aufstands 1791 waren über eine Million Menschen aus
Afrika importiert worden, die meisten aus dem Kongobecken und aus der
Gegend zwischen dem heutigen Liberia und Nigeria. Sie wurden mit den Brandzeichen

ihrer Besitzer markiert und überlebten meist nicht lange. Jedes Jahr starben

zwischen fünf und zehn Prozent der Sklavinnen an Hunger, Überarbeitung,
Krankheiten und Folter.

Nachwuchs von Sklavinnen gab es kaum. Die schwarzen Frauen kannten die
Kräuter und Techniken, mit denen sie ungewollte Schwangerschaften abbrechen

konnten. Auch Morde an Neugeborenen waren häufig. Zum einen wollte
man ihnen das Los ihrer Eltern ersparen, zum anderen war die Verweigerung der

eigenen Reproduktion auch eine Art Wirtschaftssabotage: Sklavinnen waren für
die Kolonialistinnen ein Produktionsmittel, das ohne Nachwuchs in der Kolonie
ständig hinzugekauft werden musste.

Als in Frankreich 1789 die Revolution begann, gab es in der Kolonie Saint-Domingue

nach offizieller Schätzung 55000 freie Bewohnerinnen, also weisse

Siedlerinnen und von ihnen gezeugte freie Farbige, dazu gut 450000 schwarze
Sklavinnen. Da Sklavenbesitz besteuert wurde, dürfte ihre tatsächliche Zahl höher

gewesen sein. Rund 330 000 dieser Sklavinnen waren noch in Afrika geboren

46 WIDERSPRUCH — 72/18



worden, über 40 000 waren vor weniger als einem Jahr in die Kolonie gekommen.
Die Ureinwohnerlnnen der Taino - Ende des 15. Jahrhunderts rund eine Million -
waren als Volk schon von den Spaniern mit Kriegen, Zwangsarbeit und
eingeschleppten Krankheiten ausgerottet worden.

Der Sklavenaufstand und der Verlauf des Befreiungskriegs standen immer im
direkten Zusammenhang mit den Ereignissen in Frankreich. Als erste hatten die

«Farbigen» - im Kolonialjargon «gens de couleur» - die Postulate der Französischen

Revolution auch für sich eingefordert. Sie waren zwar frei und hatten
selbst oft Sklavinnen, wurden aber in der kolonialen Gesellschaft diskriminiert.
Auch unter den Weissen gab es Konflikte. Die sogenannten «petits blancs» -
Handwerkerinnen, Wirtinnen, aber auch Ganovinnen - forderten für sich Gleichheit

ein und gründeten nach Pariser Vorbild republikanische Clubs. Die als

«grands blancs» bezeichneten Plantagenbesitzerinnen waren royalistisch
gesinnt, pochten auf ihr Privileg, die Geschicke der Kolonie alleine in Absprache
mit dem Mutterland zu bestimmen und luden, als in Paris Revolutionärinnen an
der Regierung waren, die Briten zu einer Invasion ein. Die Auseinandersetzungen

zwischen diesen Fraktionen wurden zum Teil gewalttätig ausgefochten. Die

jeweiligen Herren zogen dabei mit ihren Sklavinnen als Fussvolk in die
Scharmützel - mit der Folge, dass auch die Schwarzen Zugang zu Waffen bekamen.

Der grosse Aufstand der Sklavinnen wurde bei einer geheimen Vodou-Zere-

monie der Vorarbeiter verschiedener Plantagen in der Nacht des 14. August 1791

im Wald von Bois Caïman in der Nähe von Cap Français verabredet. Es gibt in
Haiti Legenden, nach denen Toussaint Louverture dieses Treffen einberufen
habe. Das ist durchaus möglich. Louverture warVorarbeiter und Kutscher seines

Herrn und kam als solcher viel aufanderen Plantagen herum. Es gibt aber keinen
sicheren Beleg für seine Anwesenheit in Bois Caïman. Öffentlich in Erscheinung

getreten ist er erst zwei Jahre später. Das als Vodou-Zeremonie abgehaltene Treffen

wurde von dem «hungan» Boukman Dutty, einem über Jamaika nach Saint-

Domingue gekommenen Sklaven, und der «mambo» Cécile Fatiman geleitet.1

Erster Führer des Aufstands war Boukman. In der Nacht des 22. August wurden
in einer koordinierten Aktion in der nördlichen Küstenebene Zuckerrohrplantagen

angezündet und Zuckermühlen zerstört. Weisse, die nicht in die gesicherten
Städte an der Küste entkommen konnten, wurden erschlagen, in Stücke gerissen
oder lebendig in ihren Häusern verbrannt.

Die ersten Schlachten der Schwarzen glichen eher einem plündernden
Aufstand als einem organisierten militärischen Vorgehen. Sie waren zunächst
erfolgreich, allein wegen des Überraschungseffekts und der schieren zahlenmässi-

gen Überlegenheit. Die Verluste aber waren verheerend. Schnell wurde klar, dass

es eine andere Taktik brauchte als das blosse Anrennen gegen die Gewehre und
Kanonen der Franzosen. Es war vor allem das strategische Geschick von Louverture,

das dem Krieg eine entscheidende Wende gab. Die Schwarzen zogen sich

ins bewaldete Bergland zurück und führten ihren Krieg, wie sie es aus Afrika

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 47



kannten: mit Hinterhalten, überraschenden Angriffen und schnellen taktischen
Rückzügen. Das Gelände war bestens geeignet dafür, und den Franzosen war
diese Art der Kriegsführung völlig unbekannt.

Louverture war aber nicht nur ein genialer Militär, er war auch ein gewiefter
Verhandler, der die damals im Krieg liegenden europäischen Mächte Frankreich,
Spanien und Britannien in der Karibik gegeneinander ausspielte. Er wurde
General der spanischen Armee im noch immer spanischen Ostteil der Insel und

griffvon dort die Franzosen an. Er liess sich von Britannien Waffen liefern. Nachdem

die französische Nationalversammlung Anfang 1794 die Aufhebung der
Sklaverei proklamiert hatte, wechselte er als General in die französische Armee
und vertrieb erst die Spanier, dann die Briten aus der Kolonie und wurde schliesslich

deren Gouverneur. Es ging ihm allein um die Freiheit der Schwarzen. Ob er

an Unabhängigkeit dachte, ist umstritten; er hat nie darüber gesprochen oder
geschrieben. Seine Verfassung, inspiriert von den Werten der Französischen
Revolution, deutet eher daraufhin, dass ihm eine Art autonomes Gebiet vorschwebte,

regiert von den ehemaligen Sklavinnen, aber unter dem aussenpolitischen
Schutz Frankreichs.

Napoleon Bonaparte, seit 1799 Erster Konsul der französischen Republik,
wollte das nicht akzeptieren. Er wollte den Reichtum der Kolonie wieder erhalten,

um damit seine Kriege in Europa zu finanzieren. Ende 1801 schickte er
seinen Schwager Charles Victoire Emmanuel Leclerc mit 20000 Soldaten nach
Saint-Domingue.2 Sein Auftrag: Die Sklaverei wieder einzuführen und die
schwarzen Führer gefangen zu nehmen und nach Frankreich zu deportieren.
Der Krieg gegen die schwarzen Truppen war kurz und heftig. Nachdem einige
seiner Generäle zu den Franzosen übergelaufen waren, sah sich Louverture zu
einem Friedensvertrag gezwungen, den er freilich selbst diktierte: Die ehemaligen

Sklavinnen bleiben frei, ihre Armee wird in die französischen Truppen
integriert und er selbst zieht sich aufs Altenteil zurück. Leclerc liess ihn kurz darauf
in einen Hinterhalt locken, festnehmen und nach Frankreich bringen, wo man
ihn in einem Verlies in Fort Joux, nahe der Schweizer Grenze, verhungern und
erfrieren liess. Seine Gebeine wurden anonym verscharrt. Niemand sollte sich

an ihn erinnern.
In Saint-Domingue aber ging der Widerstand im Hinterland weiter. Die

schwarzen - nun französischen - Generäle wechselten wieder die Seite und
schlössen sich dem Widerstand an. Leclerc ordnete daraufhin einen Völkermord

an: «Wir müssen alle Schwarzen in den Bergen töten, Männer und Frauen,
und nur Kinder unter zwölf Jahren verschonen.» (Bell 2007, 265) Er wurde dann

vom Gelbfieber dahingerafft. Unter seinem Nachfolger Donatien Rochambeau
aber ging der Völkermord weiter. Dieser liess Kriegsgefangene sogar mit
brennendem Schwefel vergasen. Es nutzte nichts. Im November 1803 wurden die

Franzosen vernichtend geschlagen, am 1. Januar 1804 rief General Jean-Jacques
Dessalines in Gonaüves die nun Haiti genannte Republik aus.

48 WIDERSPRUCH-72/18



Die Freude über die Unabhängigkeit währte nicht lange. Die USA und Britannien

- beides Sklavenhalternationen - wollten kein Beispiel für eine erfolgreiche
Befreiung dulden und verhängten eine Wirtschaftsblockade gegen Haiti. Frankreich

erpresste mit einer weiteren Kriegsdrohung 1825 eine Entschädigung von
90 Millionen Gold-Francs, damals eine schier unglaubliche Summe. Haiti nahm
Kredite auf und bezahlte daran bis Mitte des 20. Jahrhunderts. Der Schuldendienst

frass bis zu achtzig Prozent des Staatsetats. Haiti wurde so zum Modell
eines postkolonialen Schuldnerstaats gemacht. Die angeblich drohende Gefahr,
das Land würde seinen Verpflichtungen nicht mehr nachkommen können, diente

dann 1915 als Vorwand für eine US-Militärintervention. Tatsächlich aber ging
es um einen strategischen Hafen für die US-Marine, den Haiti nicht abgeben
wollte. Zwanzig Jahre lang war das Land im Griff der US-Armee. Der Widerstand
dagegen aber hörte nie auf. Die Invasoren zogen 1935 nach Jahren zunehmender
Demonstrationen, Streiks und militanten Aktionen zermürbt ab. Die Landserromane

weisser US-Soldaten, in denen von Schwarzen berichtet wurde, die nächtens

in die Lager der Marines schlichen und lautlos mit Messern meuchelten,

waren der Anfang eines Zerrbilds, das bis heute besteht. 1934 wurde in Hollywood

auf der Basis solcher Romane mit White Zombie der erste Voodoo-Horrorfilm

über Haiti gedreht.3

Warum Vodou eine Religion der Befreiung ist

Europäisches Nichtwissen über Vodou - so die geläufige haitianische Orthogra-
fie - ist gemeinhin geprägt durch Bilder von mit Nadeln traktierten Stoffpuppen
und Zombies, die um Mitternacht aus ihren Gräbern steigen und Unheil über die
Lebenden bringen. Das ist alles Mumpitz. Vodou ist eine afro-karibische Religion,

ähnlich der Santeria in Kuba oder Obeah in Jamaika. Sie speist sich aus der

Erinnerung an Afrika und aus der gemeinsamen Erfahrung der Entwurzelung,
Verschiffung und Sklaverei. Anders als die eher rein spirituellen Kulte in Kuba
und Jamaika, hat Vodou jedoch eine politische und kämpferische Komponente.
Jean Price-Mars, der haitianische Historiker und Volkskundler, sieht den eigentlichen

Ursprung der Religion im Treffen der Verschwörerinnen r79i in Bois
Caïman. In seinem 1928 erschienenen Essayband Ainsi parla l'Oncle schreibt er über
dieses Treffen:

«In der schwarzen Nacht, zwischen den verschlungenen belaubten Ästen
des Mapou-Baums, trafen sich die Verschwörer. [...] Da, in der Stille im
Schatten, gab die Priesterin unverständliche Zeichen von sich und
versenkte das Opfermesser in der Kehle des Wildschweins. Dann stellte sie

die Eingeweide auf dem blutüberströmten Boden zur Schau und Bouk-

man verkündete die heiligen Worte: <Der gute Gott, der die Sonne macht,

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 49



[...] ist versteckt hinter den Wolken. Von dort aus betrachtet er uns und
sieht alles, was die Weissen tun. Der Gott der Weissen befiehlt das Verbrechen,

unser Gott dagegen will Wohltaten. Aber dieser gute Gott befiehlt
uns nun Vergeltung. Er wird uns führen und uns beistehen. Zerschmettert

das Bild des Gottes der Weissen, der Durst hat nach unseren Tränen.
Hört den Ruf der Freiheit.)» (Price-Mars 2009,54h)

Die Darstellung ist sicher nicht historisch, sondern in aus Haiti umlaufenden
Legenden konstruiert und dramatisiert. Price-Mars aber ist sicher, dass aus diesem
seit dem Beginn der Kolonialzeit belegten nächtlichen Kult der Sklavinnen in
Bois Caïman etwas Neues entstanden ist: «Ohne Zweifel nahmen diese Treffen in
der Folge einen eindeutig politischen Charakter an.» Und diese politische Religiosität

sei «in vielerlei Hinsicht neu, eine Tochter der Umstände und der Notwendigkeit

des Moments. Und das ist, wie uns scheint, der Ursprung unseres Vodou»

(Price-Mars 2009, 56).

Es soll hier nicht das Pantheon des Vodou erklärt werden und auch nicht seine

Gemeindestruktur und seine Riten. Wer sich an der Vielzahl der Geister dieser

Religion stört, sei daran erinnert, dass auch Katholikinnen ein Heervon Heiligen
verehren. Wen Trance und Besessenheit während der Zeremonien stören, der

soll daran denken, dass eingeatmeter Weihrauch eine ähnliche Wirkung entfaltet

wie Haschisch. Und wer Tieropfer abstossend findet, sei daraufhingewiesen,
dass die Eucharistie nichts anderes ist als eine sublimierte Form der Anthropophagie.4

Price-Mars hat Vodou als den sogenannten Hochreligionen gleichwertig

beschrieben, mit eigenen Traditionen und eigener Theologie, mit Priesterinnen

und eigener Moral.
Beim Sklavinnenaufstand von 1791 war Vodou der Kitt, der aus den vielen aus

Afrika deportierten Ethnien eine soziale Einheit schuf. Vodou gab ihnen ein
einheitliches Selbstbewusstsein und die Kraft zum Widerstand. Bei den Angriffen
auf die Franzosen fühlten sich die schwarzen Krieger von ihren Geistern besessen

und dadurch gestärkt. Wenn Louverture in eine Schlacht ritt, trug er unter
seinem französischen Dreispitz ein rotes Kopftuch - die Farbe des Kriegsgotts
Ogu. In der gesamten Geschichte Haitis wurde Widerstand über Vodou-Gemeinden

organisiert. Die politische Sprengkraft ihrer nächtlichen Treffen mit Trommeln

und Tanz haben die Franzosen genauso wenig begriffen wie später die US-

Marines. Auch beim Sturz der Duvalier-Diktatur 1986 spielten Vodou-Priester
eine entscheidende Rolle. Die in Vodou-Gemeinden bestehende Pflicht zur
gegenseitigen Hilfe hat nach dem verheerenden Erdbeben vom Januar 2010 sehr
viel mehr überlebende Opfer aufgefangen als alle internationale Hilfe (Katz 2013;

Keppeler 2015).

50 WIDERSPRUCH-72/18



Denken über die Freiheit darf nicht eurozentristisch sein

Im schwarzen Widerstand in der Karibik ist eine intellektuelle Bewegung
entstanden, die später unter dem Namen Négritude grossen Einfluss auf die
Befreiungskriege des französisch kolonisierten Afrikas hatte. Urvater dieser Bewegung

war der Haitianer Jean Price-Mars, der den Begriff Négritude zwar noch
nicht verwendet, aber die Grundlagen dieser Bewegung erarbeitet hat. Sein oben
erwähntes Standardwerk Ainsi parla l'Oncle, eine Sammlung von Essays über
vorher nur mündlich tradierte haitianische Volkslieder, Legenden und
Erzählungen sowie Studien zum Volksglauben Vodou und seiner kulturellen Bezüge

zu verschiedenen Regionen Afrikas, wurde nie ins Deutsche übersetzt.
Price-Mars hat die haitianische Sprache, Religion und Kultur als gänzlich

neues Produkt einer Kolonialgesellschaft verstanden, entstanden aus
unterschiedlichen afrikanischen Wurzeln, aber mit der gemeinsamen Erfahrung der

Deportation, der gemeinsamen Unterdrückung und Ausbeutung in einer
Sklavenhaltergesellschaft und des gemeinsamen Widerstands dagegen. Und er hat
erkannt, dass die in den Jahren 1791 bis 1804 erkämpfte Freiheit und Unabhängigkeit

unvollendet blieben: «Obwohl die Freiheitskämpfe und die Revolution
formal zu Recht und Gesetz führten, hörte die Gewalt im Land nicht auf. Der
Umsturz hatte eher oberflächliche als tiefgreifende Auswirkungen, die Macht
blieb trotzdem in den Händen weniger und de facto blieb die soziale Hierarchie
unverändert.» (Price-Mars 2009,115) Das Haiti, das aus dem Befreiungskrieg der
Schwarzen hervorging, war für ihn letztlich der Versuch einer Kopie Frankreichs,

das seine Revolutionsziele weit verfehlt und statt des Citoyens den Bourgeois

hervorgebracht hat. In Haiti war eine neue Bourgeoisie - vorwiegend aus

Farbigen - entstanden, die grosse Bevölkerungsmehrheit der Schwarzen wurde
zum neuen Proletariat aus verarmten Subsistenzbauern und Gelegenheitsarbeiterinnen.

Es war das Anliegen von Price-Mars, dieser Klasse durch die Besinnung

auf die eigene Tradition, Religion und Kultur ein Selbstbewusstsein zu
geben, das für ihn Voraussetzung für die Vollendung von Freiheit und Unabhängigkeit

war.
Aimé Césaire, der wichtigste Politiker von Martinique im 20. Jahrhundert,

nannte diese Denkbewegung dann Négritude. Sie sei, sagte er 1987 in einem

Vortrag, «die Geschichte einer Gemeinschaft, deren Erfahrungen mit ihren
Deponierungen ganzer Bevölkerungen, ihren Menschentransfers von einem
Kontinent auf den anderen, den Erinnerungen an ferne Glaubensvorstellungen,
ihren Überresten ausgelöschter Kulturen eigentlich als einzigartig erscheint»
(Césaire 2017, 106). Die Gemeinschaft der Schwarzen konstituiere sich
«zunächst in einer Gemeinschaft erlittener Unterdrückung, einer Gemeinschaft
aufgezwungener Aussonderung, einer Gemeinschaft krasser Diskriminierung.
Und natürlich - und das gereicht ihr zur Ehre - zu einer Gemeinschaft
fortgesetzten Widerstands, erbitterten Ringens um die Freiheit und unbezähmbarer
Hoffnung» (ebd., 105).

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 51



Aus diesem aus der Geschichte abgeleiteten, neuen Selbstbewusstsein heraus
wurde Césaire zum galligsten Kritiker des Kolonialismus, kompakt nachzulesen
in seiner Kampfschrift Über den Kolonialismus (2017, 28f.):

«Es wäre schon der Mühe wert, [...] dem ach so distinguierten, ach so

humanistischen, ach so christlichen Bourgeois des 20. Jahrhunderts
begreiflich zu machen, dass er selbst einen Hitler in sich trägt [...] und dass

im Grunde das, was er Hitler nicht verzeiht, nicht das Verbrechen an sich,
das Verbrechen gegen den Menschen ist, nicht die Erniedrigung des

Menschen an sich, sondern das Verbrechen gegen den weissen Menschen,
die Erniedrigung des weissen Menschen und dass er, Hitler, kolonialistische

Methoden aufEuropa angewendet hat, denen bislang nur die Araber
Algeriens, die Kulis Indiens und die Neger Afrikas ausgesetzt waren.»

Nicht die Schwarzen sind die Barbarinnen, sondern die angeblich zivilisierten
Weissen, die hehre Werte vor sich hertragen und hinterrücks foltern und
meucheln. «Eben das ist der grosse Vorwurf, den ich dem Pseudohumanismus mache:
dass er die Menschenrechte allzu lange beschränkt hat, dass er eine enge und
fragmentarische, eine partielle und parteiische und eine alles in allem ekelhaft
rassistische Auffassung von ihnen gehabt hat und immer noch hat.» (ebd., 29)

Die Schrift wurde im französischen Original 1950 zum ersten Mal veröffentlicht.

In einem Europa, das gerade den Faschismus überwunden hatte, musste
derart harsche Kritik verstörend wirken. Aber natürlich hat Aimé Césaire recht.
Wer sich auf die Französische Revolution bezieht, ohne zu erwähnen, wie sie in
Haiti verraten wurde und welchen Widerstand es dagegen gab, der ist entweder
ein Ignorant - oder Rassist.

Anmerkungen

1 Hungan sind Vodou-Priester, mambo ihrweibliches Gegenstück. Mambo haben in der
Geschichte des schwarzen Widerstands immer wieder zentrale Rollen gespielt. Kämpfende

Frauen dagegen werden nur selten erwähnt, aber es gab sie. Die bekannteste war
Suzanne Beiair, die Truppen der Rebellen im Artibonitetal führte und nach einer verlorenen

Schlacht am 5. Oktober 1802 von den Franzosen geköpft wurde.

2 Auch Schweizer Soldaten kämpften auf der Seite Frankreichs, mindestens 635. Die meisten
von ihnen kamen als letzte Reserve im April 1803 nach Saint-Domingue, als der Krieg für
die Kolonialmacht schon so gut wie verloren war. Nur sieben von ihnen kehrten zurück.
Die Schweizer waren nicht als Söldner in den Kolonialkrieg gezogen. Die helvetische
Regierung stellte sie Frankreich im Rahmen einer Defensiv- und Offensivallianz zur
Verfügung, die 1798 nach dem Einmarsch Frankreichs in die Schweiz vereinbart worden war
(siehe Kappeler 2013,83)-

3 Haiti leidet bis heute unter der Erbschaft der Besatzung. Die USA haben das Land in zwanzig

Jahren von einer dezentral organisierten, kleinbäuerlichen Gesellschaft zu einem zent-
ralistischen Staat mit einer neuen, in Port-au-Prince konzentrierten Elite und einem

52 WIDERSPRUCH-72/18



repressiven Sicherheitsapparat umgebaut. Aus dieser Elite sind immer wieder diktatorische

Regimes hervorgegangen, deren bekannteste die Kleptokratie der Duvalier-Dynastie
(1957-1986) war. Unter Jean-Claude Duvalier (1971-1986) begann der zunehmende Einfluss
internationaler Entwicklungsagenturen und Hilfswerke auf die Politik Haitis. Jean-Claude
Duvalier hat die Staatskasse so ausgeraubt, dass kein Geld mehr für Schulen oder
Krankenhäuser blieb. Um Aufstände zu vermeiden, lud er Hilfswerke ein, die seither für ein
Minimum an sozialer Infrastruktur sorgen. Aufstand war immer das einzige demokratische

Instrument der Bevölkerung, und ein solcher beendete schliesslich auch die
Duvalier-Dynastie und brachte 1990 den Armenpriester Jean-Bertrand Aristide ins Präsidentenamt.

Er wurde nur eineinhalb Jahre später durch einen Militärputsch gestürzt. 1994 kehrte
er nach einer US-Militärintervention zurück ins Präsidentenamt - unter der Bedingung,
dass er das Land den neoliberalen Vorgaben von Internationalem Währungsfonds und
Weltbank unterwarf. Die US-Truppen blieben bis 2004 und wurden dann von Blauhelmen
der Uno-Mission zur Stabilisierung Haitis (MINUSTAH) abgelöst. Haiti wurde zur NGO-
Republik unter UN-Verwaltung. Die letzten MINUSTAH-Truppen zogen Ende 2017 - ohne
Erfolge vorweisen zu können - ab. Die Entwicklungsagenturen und Hilfswerke blieben.

4 Antropophagie meint hier das Verspeisen von Menschenteilen oder das Trinken von Blut,
in denen heilige Energie konzentriert sein soll. Dies entspricht im Christentum dem Glauben,

dass die Oblate der Eucharistie realer Leib Christi sei. Bei den Opfern des Vodou ist es

im Prinzip dasselbe, nur wird die heilige Energie in einem Tier konzentriert.

Literatur

Bell, Madison Smartt, 2007: Toussaint Louverture. A Biography. New York

Césaire, Aimé, 2017: Über den Kolonialismus. Kommentierte Neuausgabe. Berlin

Dubois, Laurent, 2012: Haiti. The Aftershocks of History. New York

Kappeler, Florian, 2013: Herr Strömli in Santo Domingo. Die Schweiz und die haitianische
Revolution. In: Du, 838, 80-87

Katz, Jonathan M., 2013: The Big Truck That Went By. How the World Came to Save Haiti and
Left Behind a Disaster. New York

Keppeler, Toni, 2015: Herr Clinton baut Haiti auf. In: WOZ, 8.1., 15-17

Louverture, Toussaint, 2014: The Memoir of General Toussaint Louverture. Translated and
edited by Philippe R. Girard. New York

Métraux, Alfred, 2017: Voo-Doo in Haiti, 4- Aufl. Gifkendorf

Price-Mars, Jean, 2009 [1928]: Ainsi parla l'Oncle. Essais d'ethnographie. Québec (Auswahl
und Übersetzung der Zitate von Price-Mars: Laura Nadolski)

Reuter, Astrid, 2003: Voodoo und andere afroamerikanische Religionen. München

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 53



Heft 43:

Dauerkrise,
Ramschverkauf
& Reeder-Macht

Normalabo 4 Hefte/Jahr Ch 32 Euro
NormalaboPLUS 4 Hefte/Jahr +
2 Hefte LP21 Extra Ch 42 Euro

In der Schweiz ist auch ein Einzug
über Visa-oder Mastercard möglich

Probeheft/Abo
www.lunapark21.net


	Freiheit ist schwarz : warum an die Revolution in Haiti erinnert werden muss

