Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Artikel: Zur Aktualitat des postkolonialen Feminismus fir die Schweiz : globale
Ausrichtung, lokale Verortung und dekoloniale Praxis

Autor: Santos Pinto, Jovita dos / Purtschert, Patricia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-846970

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-846970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jovita dos Santos Pinto / Patricia Purtschert

Zur Aktualitat des postkolonialen Feminismus
fiir die Schweiz

Globale Ausrichtung, lokale Verortung und dekoloniale Praxis*

Eine wichtige Erkenntnis der Postcolonial Studies besagt, dass der Kolonialis-
mus nicht nur ékonomische und politische Dimensionen aufweist, sondern
auch das moderne Wissen auf tiefgehende Weise geprigt hat. Bedeutsam fiir die-
se eurozentrische Logik ist, dass (nationale, kulturelle oder geschlechtliche)
Identitédten i{iber die Abgrenzung von einem minderwertigen Anderen herge-
stellt werden. Dieser Prozess wird in der postkolonialen Forschung als Othering
bezeichnet. Er basiert auf einem hierarchischen System, das mit Differenzen wie
der Westen und der «Rest», Subjekt und Objekt, zivilisiert und wild, rational und
emotional, Mann und Frau, Mensch und Tier, weiss und schwarz oder normal
und abnormal operiert.

Was bedeuten solche Einsichten fiir eine feministische und linke Kritik an
Ungleichheitsverhdltnissen? Nach der «Kolonialitdt von Geschlecht» zu fragen,
wie dies die Philosophin Maria Lugones (Lugones 2007, 186f.) tut, erweitert den
Blick auf die wechselseitige Abhdngigkeit von Geschlecht, Race, Sexualitdt und
Klasse und macht sichtbar, wie sich diese Kategorien gegenseitig bedingen und
hervorbringen. Im wirkméachtigen bindren und hierarchischen Geschlechter-
system der Moderne wurde keineswegs nur zwischen Mdnnern und Frauen un-
terschieden, sondern es wurden variable und dynamische Zuordnungen ent-
lang unterschiedlicher Differenzachsen vorgenommen; ein Zusammenhang,
der gerade von Feminist*innen im Globalen Siiden, Schwarzen' und of Color Fe-
minist*innen fortwidhrend aufgezeigt wird.

Dezentrierung des weissen, mittelstandischen Feminismus

Schwarze Feminist*innen in den USA machen seit der ersten Frauenbewegung
darauf aufmerksam, dass sie in den Programmen und Forderungen weisser Fe-

*  Dieser Text ist eine stark iiberarbeitete Fassung von dos Santos Pinto, Jovita / Purtschert,
Patricia, 2018: Decolonize Gender Studies!, in: genderstudies 32, 2-4

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 35



ministinnen weitgehend ausgeschlossen bleiben. Die ehemals versklavte So-
journer Truth brachte dies an der Frauenkonvention in Ohio 1851 deutlich zum
Ausdruck. Nach sexistischen Reden von Médnnern, die argumentierten, Frauen
seien aufgrund ihrer Fragilitit zwar schiitzenswert, aber nicht zur politischen
Mitsprache fahig, ergriff sie das Wort. Einige weisse Frauen fiirchteten in diesem
Moment, Truth wiirde mit ihrem Votum vom Frauenstimmrecht auf die Ab-
schaffung der Sklaverei ablenken. Sie aber reagierte auf beides, indem sie zeigte,
dass sie nie als zerbrechliche Frau behandelt worden war. Denn was die Arbeits-
ausbeutung betraf, war kein Unterschied zwischen ihr und versklavten Mén-
nern gemachtworden: «Niemand hat mir je auf eine Kutsche geholfen, oder mich
iiber eine Schlammpfiitze getragen, oder mir den besten Platz angeboten. Schaut
auf meinen Arm, ich habe gepfliigt und gepflanzt und in Stédllen gearbeitet, kein
Mann hat mich iiberboten. Und bin ich denn keine Frau?»* Truths beriihmter
Satz «Und bin ich denn keine Frau?» (wenn ich nicht den Normen einer biirgerli-
chen Weiblichkeit entspreche), hallt bis heute nach. Ihre Intervention reiht sich
ein in eine fortdauernde Kritik Schwarzer Frauen, die aufzeigen, wie sie an der
Schnittstelle von anti-rassistischen und feministischen Kdmpfen {ibergangen
werden.

Die Juristin Kimberlé W. Crenshaw (Crenshaw 1989) verwies Ende der 1980er-
Jahre beispielsweise darauf, dass sich juristische Kémpfe gegen Diskriminierun-
gen an Gerechtigkeitsmodellen orientieren, die auf weisse Méannlichkeit zuge-
schnitten sind. Wenn Differenzen beriicksichtigt werden, dominiert jeweils die
privilegierteste Position innerhalb einer diskriminierten Gruppe: Bei Rassismus
wird von Schwarzen Méannern gesprochen und bei Sexismus von weissen, mit-
telstindischen Frauen. Indem jeweils von der méachtigsten Position innerhalb
unterschiedlicher Diskriminierungskategorien ausgegangen wird, bleiben gera-
de die marginalisiertesten Personen - in diesem Fall Schwarze Frauen - in der
Analyse unsichtbar und vom Zugang zu anti-diskriminierenden Massnahmen
ausgeschlossen. Zudem wird verhindert, dass die Erfahrungen und Realitédten
Schwarzer Frauen als reprisentativ (fiir diejenige aller Frauen, aller Schwarzen
oder aller Menschen) gelten kénnen. Stattdessen werden sie auf einen Neben-
schauplatz gedriangt. Das zeigt auch ein Blick auf die dominierende Schweizer
Historiografie, in der (Im)Migration weitgehend nur als Randnotiz der Nach-
kriegszeit erwdhnt, problematisiert und dann wieder beiseite gelegt wird. Eine
Auswirkung davon ist, dass der weitreichende Einfluss von Migration auf die
Schweiz ausgeklammert bleibt. Beispielsweise, wie Francesca Falk in einem
neuen Forschungsbeitrag zeigt, die Bedeutung stideuropdischer Arbeitsmigran-
tinnen fiir die Institutionalisierung von Krippenplétzen in der Schweiz oder der
Einsatz von Frauen mit Migrationserfahrungen fiir die Einfiithrung des Frauen-
stimmrechts (Falk 2019).

Eine Geschlechtergeschichte, die sich am postkolonialen Feminismus orien-
tiert, muss sich zudem mit den vielfdltigen Formen und Auswirkungen des Ras-

36 WIDERSPRUCH —72/18



sismus auseinandersetzen. Auf einer Spurensuche nach Schwarzen Frauen in
der Schweiz zeigt Jovita dos Santos Pinto, wie der Diskurs iiber Schwarze Frauen
spéatestens seit dem 18. Jahrhundert vom Zugriff auf ihre Korper als Versklavte,
als wissenschaftliche Objekte oder als hypersexualisierte Objekte der Begierde
dominiert wird. Zudem werden Schwarze Schweizerinnen bis heute nicht als
solche anerkannt, sondern als postkoloniale Migrierte oder deren Nachfahren
gesehen. Dadurch bleiben sie, unabhingig von ihrer Herkunftsgeschichte, als
«ewig Ankommende» (El-Tayeb 2011, S.xxv) eingefroren und werden ausserhalb
einer Schweizer Geschichte und ihren Aushandlungen von Gesellschaftsformen
verortet (dos Santos Pinto 2013).

Auch der Orientalismus, der Diskurs, der den «Orient» als das minderwertige
Andere des fortgeschrittenen «Okzidents» imaginiert, hallt in aktuellen Debat-
ten zu Religion und Geschlechtergerechtigkeit wirkmaéachtig nach. Diese wurden
in der Schweiz mitden Diskussionen zur Minarettinitiative 2009 neu entfacht, in
denen verschleierte Musliminnen pauschal als passive Opfer ihrer sexistischen
Minner dargestellt wurden. Der Islam wird in solchen Darstellungen als eine
homogene, riickstindige und despotische Religionskultur verstanden, die un-
vereinbar ist mit einer ebenso homogen verstandenen, aber aufgekldrten und
demokratischen Schweizer Kultur. Zudem wird impliziert, dass Gleichstellung
in der Schweiz ein eingel6stes Versprechen und die christlich-sdkulare Form der
Emanzipation der giiltige Massstab fiir alle ist. Wie Meral Kaya betont, wird da-
bei gidnzlich {ibergangen, inwiefern rassistische Ausschliisse und Diskriminie-
rungen den Alltag von Muslim*innen in der Schweiz priagen (Kaya 2012, 117f.).
Wihrend Kaya aufzeigt, dass mit den paternalistischen «Rettungsfantasien» ge-
geniiber Musliminnen eine regressive und restriktive Migrations- und Integrati-
onspolitik gestiarkt wird, verweist Stefanie Boulila darauf, dass diese Debatte Fe-
ministinnen in den Mainstream katapultierte, die rassistische Argumente be-
dienen. Die einst ungeliebten Feministinnen werden dann salonfdahig, wenn sie
die Vorstellung vertreten, dass «zu viel Multikulturalismus» eine Bedrohung fiir
die vermeintlich egalitdre Schweiz sei, und dass sich feministische und anti-ras-
sistische Haltungen folglich ausschliessen (Boulila 2013).

Kritik am feministischen Eurozentrismus

Ein anderer wichtiger Einwand postkolonialer Forscherinnen zielt auf den Euro-
zentrismus der feministischen Forschung im Globalen Norden. Ein feministi-
sches Programm bedeutet demnach keineswegs, dass dabei nicht koloniale Logi-
ken zum Einsatz kommen. So zeigt Chandra Talpade Mohanty, wie feministische
Forschung im Norden oft ein statisches Bild der «Drittwelt-Frau» herstellt, das
die unterschiedlichen kulturellen, historischen, religiosen, geografischen und
soziobkonomischen Lebensrealititen dieser Frauen einebnet. Dabei wird un-

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 37



hinterfragt eine westliche Kritik am Patriarchat iibernommen und auf gédnzlich
andere Kontexte libertragen. «Drittwelt-Frauen» werden in einen Gegensatz zu
«westlichen Feministinnen» gesetzt und als riickstdndig, unemanzipiert und
machtlose Opfer patriarchaler Strukturen dargestellt. Mohantys Punkt ist, dass
solche eurozentrischen Darstellungen, in denen nur westliche Feministinnen
als handlungsmaichtige Subjekte auftauchen, ungleiche Machtbeziehungen zwi-
schen Erster und Dritter Welt aufnehmen und bestdrken. Zudem fehltihnen die
zentrale Einsicht, dass Frauenim Stiden nicht nur gegen das Patriarchat, sondern
immer auch gegen Imperialismus, rassistische Strukturen und postkoloniale
Ausbeutungsverhédltnisse kimpfen (Mohanty 1988, 149f.).

Wie die Verschleierungsdebatte zeigt, richtet sich der Opferdiskurs zuneh-
mend auch auf migrierte und andere Frauen* of Color in der Schweiz. Beispiel-
haft dafiir ist die politisierte Debatte um Genitalbeschneidungen. In den Erkla-
rungen der Weltgesundheitsorganisation fallen darunter jegliche korperliche
Eingriffe, die die teilweise oder vollstiandige Entfernung der dusserlichen weibli-
chen Geschlechtsorgane aufgrund nicht-medizinischer Zwecke zum Ziel haben.
In vielen westlichen Lindern besteht aber ein weitgehender Konsens, dass die
dsthetische Genitalchirurgie nicht unter das gesetzliche Verbot der Genitalbe-
schneidung féllt, das in der Schweiz 2012 erlassen worden ist. Wie Dina Bader an-
hand von Expert*innengesprachen sichtbar macht, werden die beiden Praktiken
dabei als Gegensidtze konstruiert. Dies obschon beide teilweise vergleichbare
korperliche Eingriffe umfassen, auch was die sozialen Urspriinge und die mog-
lichen negativen Auswirkungen auf die Leben der betroffenen Frauen angeht.
Bader geht es in ihrer Studie keineswegs darum, die Genitalbeschneidung gut-
zuheissen oder Gewalterfahrungen zu relativieren, die mit Beschneidungen ein-
hergehen. Sie zeigt aber auf, wie die unterschiedliche Interpretation der kultu-
ralisierten Beschneidung auf der einen und der medizinisch gerahmten Schon-
heitsoperation auf der anderen Seite zwei bekannte koloniale Figuren aufrufen:
die «autonome» und entscheidungsfdahige weisse Frau auf der einen und die «un-
terdriickte» und abhdngige Schwarze Frau auf der anderen Seite. So werden Ge-
nitalbeschneidungen nur mit «traditionellen» Praktiken in Verbindung gebracht,
die an Minderjdhrigen unter Zwang und unhygienischen und barbarischen Be-
dingungen durchgefiihrt werden, obwohl sie auch in medizinischen Settings
und auch an Erwachsenen durchgefiihrt werden, und obwohl gewisse Frauen
damit verbundene Korperdsthetiken geltend machen. Die dsthetische Genital-
chirurgie hier wird hingegen als moderne Praxis dargestellt, die auf neusten me-
dizinischen Erkenntnissen und Technologien beruht. Obwohl auch sie an Min-
derjihrigen durchgefiihrt wird, und die vergeschlechtlichte Kérperédsthetik des
«Barbie-Looks» dabei auf invasive Art hergestellt wird, gilt sie als einvernehmli-
che Handlung, die auf der selbstbestimmten Entscheidung einer miindigen Frau
beruht, die ihr kérperliches Wohlbefinden verbessern will (Bader 2016, 573f). Mit
dieser Rahmung bleibt eine Auseinandersetzung mit feministischen Fragen um

38 WIDERSPRUCH —72/18



Selbstbestimmung und Zwang unmdoglich, weil einmal mehr ein Weltbild aufge-
rufen wird, in dem von vornherein klar ist, wer unterdriickt wird und wer mit
wessen Hilfe befreit werden muss.

Durch ihre Kritik an einer eurozentrischen Wissensproduktion und an der
Unsichtbarmachung, Aneignung, Viktimisierung oder Bevormundung nicht-
weisser Frauen* und QTIBPoC? ist die postkolonial-feministische Forschung
folglich von grosster Aktualitdt. Dies gerade auch durch die vielfach festgestellte
neue Bedeutung nationalistischer Diskurse in Ldndern des Globalen Nordens,
die sich nun als «sexuelle Demokratien» (Fassin 2010, 507f.) verstehen. Dabei
wird eine hierarchische Unterscheidung getroffen zwischen der eigenen Gesell-
schaft, welche die rechtliche und gesellschaftliche Anerkennung von Menschen
unterschiedlicher Geschlechtsidentitdten und sexueller Orientierungen angeb-
lich erreicht hat, und «anderen» Landern und Menschen, die von einer solchen
Gleichberechtigung scheinbar noch weit entfernt sind. Diese Argumentation
wird nicht nur von rechtspopulistischen Akteuren portiert (die sich zumeist
gleichzeitig fiir die Abschaffung von Gleichstellungsstellen oder Gender-Stu-
dies-Instituten aussprechen), sondern teilweise auch von staatlichen Stellen
und linken, feministischen und queeren Aktivist*innen verwendet (Boulila 2018,
1f). So zeigen Sushila Mesquita und Patricia Purtschert, dass koloniale Narrative
auch von Schweizer LGB-Aktivist*innen verwendet werden. Sie perpetuieren
damitdie rassistische Unterscheidung zwischen einem homophoben Siiden und
einem fortschrittlichen Norden sowie zwischen homophoben Migrant*innen
und fortschrittlichen Schweizer*innen und verunmdoglichen auf diese Weise
wirkungsvolle Blindnisse zwischen unterschiedlich positionierten queeren Ak-
tivist*innen (Mesquita/Purtschert 2016, 140f.).

Die Kolonialitat von Geschlecht

Wie ldsst sich historisch begriinden, dass die biirgerliche Geschlechterordnung,
die unsere Vorstellungen von Ménnlichkeit und Weiblichkeit bis heute prégt,
untrennbar mit kolonialen Herrschaftsformen verbunden ist? Diesen Fragen
geht Anne McClintock nach, indem sie zeigt, dass sich die sogenannten Ent-
deckungsreisen europdischer Machte seit dem 15. Jahrhundert einer Geschlech-
tersymbolik bedienten (McClintock 1995). Die unbekannten Liander und ihre Be-
wohner*innen wurden dabei sexualisiert und als jungfrauliche Regionen darge-
stellt, die von den kolonialen Abenteurern durchforstet, erobert, gezihmt (resp.
diszipliniert und erzogen), aber auch bewundert und begehrt werden konnten.
Auf diesem «pornotropischen» (ebd.) Hintergrund wurden gleichzeitig Masssté-
be fiir die europdische Zivilisation entwickelt. So entstand die Vorstellung einer
rationalen Triebkontrolle, die fiir das Selbstverhiltnis des biirgerlichen weissen
Mannes zentral ist, durch die Abgrenzung von kolonialen Anderen, welche an

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 39



den Extremen von exzessiver Sexualitdt oder (sexueller) Passivitdt angesiedelt
wurden. Vorstellungen von devianten nicht-weissen Geschlechtskorpern und
Sexualitdten regulierten auf diese Weise das normgebende biirgerliche Ge-
schlechterbild in den kolonialen Metropolen. Ab dem 19. Jahrhundert wurden
solche Bilder von kolonialen Anderen in Missionszeitschriften, Volkerschauen,
neu entstehenden Werbeformaten sowie Kinder- und Unterhaltungsliteratur
tiber das Bildungsbiirgertum hinaus popularisiert und derart zu einem Bestand-
teil der Alltagskultur. So basiert auch das Ideal der guten Schweizer Hausfrau,
dasin den 1930er-Jahren zunehmend an Bedeutung gewann, auf einem kontinu-
ierlichen kolonialen Othering. Populdre Zeitschriften, Filme und Werbungen
zeigten stets aufs Neue, dass die hduslichen Tétigkeiten der Schweizerin Aus-
druck hochster Zivilisiertheit sowie technischer Entwicklung sind und die
Schweizer Hausfrau als Vorbild in der ganzen Welt gelten kann. Diese Darstel-
lungen dienten nicht zuletzt dazu, wie Patricia Purtschert in einer neuen For-
schungsarbeit aufzeigt, weissen Schweizer Frauen, die ohne politische Rechte
und mitenorm eingeschrdankten beruflichen Perspektiven auskommen mussten,
mit ihrem Status als politisch, sozial und 6konomisch minderwertige Biirgerin
zu versohnen (Purtschert 2019).

Europiische Vorstellungen von Sexualitdt und Geschlecht wurden also einer-
seits durch koloniale Verhiltnisse geformt. Andererseits erwiesen sie sich als
wichtige Elemente der kolonialen Regierung, wie Ann Laura Stoler zeigt. Die His-
torikerin und Anthropologin untersucht Formen der Intimitdt und des Zusam-
menlebens zwischen holldndischen Beamten und einheimischen Frauen in In-
donesien zu Zeiten der hollindischen Kolonialherrschaft. Die Frauen arbeiteten
als Haushilterinnen oder sie unterhielten als Sexarbeiterinnen oder Konkubinen
intime und sexuelle Beziehungen mit Vertretern der Kolonialmacht, die auch oft
von Gewalt geprdagt waren. Die Kolonialregierung wusste diese Beziehungen
strategisch einzusetzen: Zu gewissen Zeiten wurden indonesische Mitressen als
hilfreich fiir die Integration der holldindischen Kolonialbeamten erachtet, und
sogenannte «inter-rassische» Beziehungen wurden begiinstigt oder zumindest
geduldet. Zu einem anderen Zeitpunkt wurde die Emigration holldndischer
Frauen nach Indonesien gefordert, wihrend die Beziehung zu lokalen Frauen
und die Entstehung einer mixed-race Bevolkerung problematisiert und mit juris-
tischen Mitteln wie Heiratsverboten bekdmpft wurden. Stolers Arbeiten zeigen,
dass das Private und das Intime, welche in der gdngigen Kolonialforschung kaum
Beachtung gefunden hatten, fiir das koloniale Regime ein bedeutsamer Ort war,
der einerseits kontrolliert werden musste und andererseits eine wirkmaéachtige
Ansatzstelle fiir koloniale Regierungstechniken darstellte (Stoler 2002).

Wer zum Biirger werden konnte, wurde zu Beginn des 19. Jahrhunderts auch
in der Schweiz davon mitbestimmt, wer welche Vorfahren hatte und unter wel-
chen Bedingungen Sexualitdt gelebt wurde. Einen Eindruck solcher Regulie-
rungspraktiken vermittelt, wie Jovita Pinto in ihrer Lektiire der Akten aufzeigt,

40 WIDERSPRUCH —72/18



ein Gerichtsfall um eine Einbiirgerung aus Yverdon (dos Santos Pinto 2018). Sa-
muel Hippolyte Buisson wurde 1790 als «illegitimes» Kind in Yverdon geboren.
Seine Mutter, Pauline Buisson, war als versklavtes Madchen von ihrem Besitzer,
David-Philippe de Treytorrens, aus Haiti in die Schweiz gebracht worden. Im Ge-
richtsfall stritt ein Erbe der Familie de Treytorrens mit der Gemeinde von Yver-
don dariiber, ob eine Einbiirgerung fiir Buisson beantragt werden solle und wer
die Verantwortung dafiir trage. Diskutiert wurde dabei auch der legale und sozi-
ale Status der Mutter: Pauline Buisson wurde von der Gemeinde als Versklavte
gesehen, die eine «Gefahr» darstellte, die der Kontrolle bedurft hitte. Sie wurde
als sexuell «ziigellos» und «entflammbare Materie» bezeichnet, und ihr Sohn als
unerwiinschtes Resultat davon. Der Gerichtsstreit wurde erst beigelegt, als
Samuel Buisson schon gestorben war. Auch in einem anderen Fall wurde ein
Schwarzer Mann wegen «Ziigellosigkeit» nicht eingebiirgert. Rassisierung wur-
de aber nichtallein iiber Erscheinung bestimmt. Nicht-weisse Mdnner erlangten
manchmal durchaus das Biirgerrecht und konnten sogar politische Karriere ma-
chen: wenn ihre Viter sie anerkannten, wenn diese dem oberen Biirgertum oder
dem Adel angehérten, wenn ihre Viter in der Schweiz weisse Schweizerinnen
geheiratet hatten, und wenn diese Frauen die S6hne adoptierten. So zumindest
war es in den Féllen von Nationalrat Alois Wyrsch (1825-1888) (Schir 2017) oder
vom Waadter Kantonsrat Louis Henri Bourgeois (1800-1831) (Gilbert 1994). Ob
Minner of Color also Schweizer Biirger werden konnten, hing davon ab, ob sie in
die Genealogie von biirgerlichen Vitern eingeschrieben wurden oder in jene von
versklavten Frauen.

Dass das Private und Intime weiterhin zentrale Schauplédtze - nun postkoloni-
aler - Regierungstechniken sind, zeigt sich beispielsweise anhand neuerer ge-
setzlicher Regulierungen,® die verlangen, dass Verbindungen zwischen Schwei-
zer*innen und Migrierten aus ehemals kolonisierten Regionen auf ihre Recht-
massigkeit tiberpriift werden - wéahrend Aufenthaltsmoglichkeiten ausserhalb
von Eheschliessungen fiir viele Menschen aus dem Siiden praktisch unméglich
geworden sind. Dabei werden Standesédmter mit neuen Uberwachungsfunktio-
nen versehen und die Beamt*innen dazu angehalten, aufgrund von Verdacht zu
handeln. Fiir diese Einschdtzungen greifen sie auf Erfahrungsmuster zuriick,
die von rassifizierten Vorstellungen gepriagt sind und diese wiederum fortsetzen.
Dabei wird eine «ehrliche» und «authentische» Ehe eher da vermutet, wo sich die
beiden Personen aufgrund von Aussehen, Herkunft, aber auch Alter dhneln.
Paare mit einer heterogenen Erscheinung werden eingehender gepriift. Dabei
mischen sich sexistische und rassistische Bilder: So geraten weisse Frauen, die
jliingere nicht-weisse Mdnner ehelichen wollen, schneller ins Visier der Behor-
den als weisse Minner, die jiingere nicht-weisse Frauen heiraten wollen (Lavan-
chy 2015, 278f.). Dabei werden alle intersektionalen Register der Diskriminie-
rung gezogen: Weisse Frauen gelten als verfithrbar und miissen behordlich dis-
zipliniert werden, nicht-weisse Mdnner setzen ihre sexuelle Anziehungskraft fiir

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 41



den illegalen Erwerb von Aufenthaltspapieren ein, nicht-weisse Frauen gelten
als gefiigig und kontrollierbar, und weisse Schweizer Madnner - die sind die Her-
renihrer selbst und wissen schon, was sie tun.

Fazit: gesellschaftliche Diskurse dekolonisieren

Die postkoloniale Forschung wird in den letzten zehn Jahren zunehmend an
Schweizer Universitdten rezipiert, fiir den hiesigen Kontext produktiv gemacht
und die Schweiz damit nochmals auf neue Weise in einer globalisierten Welt ver-
ortet. Auch in der linken und feministischen Politik werden Schlagworte wie
postkolonial, dekolonial, postmigrantisch und intersektional zunehmend aufge-
nommen. Damit gewinnt eine postkoloniale Kritik auch in der Schweiz zuneh-
mend an Gewicht. Entscheidend ist dabei, die koloniale Frage nicht weiterhin als
Nebenwiderspruch zu behandeln, sondern darin eine unerldssliche Perspektive
fiir kritische Diskussionen und eine Politik der Befreiung zu erkennen. Zu beden-
ken gilt es dabei, dass die Dekolonisierung von Wissen, Wissenschaft/en, offent-
lichen Institutionen oder Menschenrechtsorganisationen kein vorgegebenes
Programm ist, sondern ein radikales Unterfangen mit offenem Verlauf darstellt.
Die Aufgabe besteht darin, eine Forschung und Politik zu betreiben, die nicht-
weisse Menschen nicht mehr libergeht, sie zu Objekten degradiert, oder ihr Wis-
sen ausserhalb moderner Sinnhorizonte verortet. Wie die andauernde Kritik -
gerade auch von Schwarzen Menschen und People of Color - allerdings ebenfalls
zeigt, laufen kritische Begriffe wie postkolonial oder dekolonial Gefahr, als
Schlagworter verwendet und dabei entpolitisiert zu werden. Das passiert immer
dann, wenn solche kritischen Konzepte in Rdumen verwendet werden, in denen
gleichzeitig diejenigen Menschen ausgeschlossen werden oder marginalisiert
bleiben, die wesentlich zu dieser Form der Kritik beigetragen haben (N4f/Trenkel
2018). An diese Beobachtung schliessen zahlreiche unbequeme Fragen an: wer
wird als Forscher*in, Dozent*in oder als Professor*in angestellt, welche Biicher
stehen in den Bibliotheken und welche auf den Lehrprogrammen, wer wird zi-
tiert, wer besetzt institutionelle Schliisselpositionen, wo gibt es intersektional
sensitive Beschwerdestellen mit faktischer Handlungsmacht, wer erarbeitet ein
politisches Programm und wer vertritt es in welchem Namen?

Weil eine postkoloniale feministische Kritik an den Grundfesten unserer
Strukturen riittelt, bediirfen wir kreativer, unerhoérter, mutiger und erstaunli-
cher Praktiken, um ein Wissen, eine Politik und eine Praxis méglich zu machen,
die letztlich auch unser eigenes Selbstverstdndnis und die Grundlagen unseres
Wissens transformiert. Ein solcher dekolonialer Feminismus ist eine dringend
bendtigte Antwort aufungleiche globale Machtverhéltnisse und ihre langen und
komplexen Geschichten. Umgesetzt werden kann er nur als kollektives, inter-
sektionales, global ausgerichtetes und zugleich lokal verortetes Projekt.

42 WIDERSPRUCH —72/18



Anmerkungen

1 Schwarzwird auch in adjektivischer Verwendung grossgeschrieben, um zu markieren,
dass es sich um ein konstruiertes Zuordnungsmuster handelt und nicht aufvermeintlich
reellen Eigenschaften wie Hautfarbe fusst. Die Grossschreibung verweist weiter auf das
antirassistische Widerstandspotenzial, das durch kollektivierte Kdimpfe dem Begriff ein-
geschrieben ist. Weiss wird kleingeschrieben, um es von dieser Bedeutungsebene abzu-
grenzen, auch wenn es sich ebenfalls um ein Konstrukt handelt (siehe Eggers, Maureen
Maisha /Kilomba, Grada/Piesche, Peggy/Arndt, Susan (Hg.) 2005: Mythen, Masken und
Subjekte. Miinster, 13).

2 Ubersetzung der Autorinnen, nach: www.feminist.com/resources/artspeech/genwom/
sojour.htm (Abfrage 30.08.2018).

3 Akronym fiir Queer, Trans* und Inter Black People and People of Color.

4 Ausldndergesetzrevision, die 2008 in Kraft trat: www.sem.admin.ch/sem/de/home/
aktuell/gesetzgebung/archiv/aug.html (Abfrage 08.08.2018).

Literatur

Bader, Dina, 2016: Nationalisme sexuel. Le cas de I'excision et de la chirurgie esthétique géni-
tale dans les discours des experts en Suisse. In: Swiss Journal of Sociology 42 (3), 573-791

Boulila, Stefanie Claudine, 2018: Race and Racial Denial in Switzerland. In: Ethnic and Racial
Studies 3, 1-18

Boulila, Stefanie Claudine, 2013: Insignificant Signification. A Feminist Critique of the Anti-
Muslim Feminist. In: Hafez, F. (Hg.): Jahrbuch fiir Islamophobieforschung. Wien

Crenshaw, Kimberlé, 1989: Demarginalizing The Intersection of Gender and Race. A Feminist
Perspective of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. In:
The University of Chicago Legal Forum, 139-168

dos Santos Pinto, Jovita, 2018: Besitzen, s/exotisieren, vergessen - Sklaverei, Einbiirgerung und
Rassisierung um 1798. Referat an Konferenz: Von der Kolonisierung zur Globalisierung,
19.-20.4.2018. globaleschweiz.wordpress.com/aufzeichnungen/ (Abfrage 31.8.2018)

dos Santos Pinto, Jovita, 2013: Spuren. Eine Geschichte Schwarzer Frauen in der Schweiz. In:
Berlowitz, Shelley/Joris, Elisabeth / Meierhofer-Mangeli, Zeedah (Hg.): Terra incognita?
Der Treffpunkt Schwarzer Frauen in Ziirich. Ziirich, 143-185

El-Tayeb, Fatima, 2011: European Others: Queering Ethnicity in Postnational Europe. Minnea-
polis

Eggers, Maureen Maisha /Kilomba, Grada/Piesche, Peggy/Arndt, Susan (Hg.), 2005: Mythen,
Masken und Subjekte. Miinster

Falk, Francesca, 2019: Gender Innovation and Migration in Switzerland. Basingstoke

Fassin, Eric, 2010: National Identities and Transnational Intimacies. Sexual Democracy and
the Politics of Immigration in Europe. In: Public Culture 22 (3), 507-529

Gilbert, Marion, 1994: De la Guyane & Lausanne. Un métis au Conseil d’Etat en 1831. In: Revue
historique vaudoise 102, 129-157

Kaya, Meral, 2012: Geschlechtim Schweizer Migrationsdiskurs - die postkoloniale Konstruk-
tion der «unterdriickten Muslimin» und die rassistische Verwendung des Schleiers. In:
Purtschert, Patricia / Liithi, Barbara / Falk, Francesca (Hg.): Postkoloniale Schweiz. For-
men und Folgen eines Kolonialismus ohne Kolonien. Bielefeld, 117-132

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 43



Lavanchy, Anne, 2015: Glimpses into the Hearts of Whiteness. Institutions of Intimacy and the
Desirable National. In: Purtschert, Patricia / Fischer-Tiné, Harald (Hg.): Colonial Switzer-
land. Rethinking Colonialism from the Margins. Basingstoke, 278-296

Lugones, Maria, 2007: Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender Order. In: Hypathia
22 (1) 186-209

McClintock, Anne, 1995: Imperial Leather. Race, Gender, Sexuality in the Colonial Contest.
New York

Mesquita, Sushila/Purtschert Patricia, 2016: La gouvernance gay. Défis pour la construction
de coalitions contre I'homophobie dans la Suisse postcoloniale / Gay Governance. Chal-
lenges to Coalition Building against Homophobia in Postcolonial Switzerland. In: Gardey,
Delphine /Kraus, Cynthia (Hg.): Politiques de la coalition. Penser et se mobiliser avec
Judith Butler. Politics of Coalition. Thinking Collective Action with Judith Butler. Ziirich,
140-167

Mohanty, ChandraT., 1988.: Aus westlicher Sicht. Feministische Theorie und koloniale Dis-
kurse. In: Beitrage zur feministischen Theorie und Praxis 23, 149-162

Naf, Vanessa / Trenkel, Nora, 2018: Es darfnicht alles beim Alten bleiben in den Gender Stu-
dies! Interview mit Sushila Mesquita. In: Gender Studies 32, 8-11

Purtschert, Patricia, 2019: Kolonialitit und Geschlechtim 20. Jahrhundert. Eine Geschichte
der weissen Schweiz. Bielefeld

Schir, Bernhard, 2017: Imperiale Dienste und emotionale Konflikte. S6ldner in der Globalge-
schichte der Schweiz. Trial presentation University of Bern 6.10.2017 (unpubliziert)

Stoler, Ann Laura, 2002: Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate in
Colonial Rule. Berkeley

W, 5%
ry

ot 4
LROPA-MAGAZ

EU-kritisch, 6kologisch, sozial
Luternauweg 8, 3006 Bern
fax: 0317312913
forum@europa-magazin.ch
http://www.europa-magazin.ch




	Zur Aktualität des postkolonialen Feminismus für die Schweiz : globale Ausrichtung, lokale Verortung und dekoloniale Praxis

