
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Artikel: Zur Aktualität des postkolonialen Feminismus für die Schweiz : globale
Ausrichtung, lokale Verortung und dekoloniale Praxis

Autor: Santos Pinto, Jovita dos / Purtschert, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jovita dos Santos Pinto/Patricia Purtschert

Zur Aktualität des postkolonialen Feminismus
für die Schweiz
Globale Ausrichtung, lokale Verortung und dekoloniale Praxis*

Eine wichtige Erkenntnis der Postcolonial Studies besagt, dass der Kolonialismus

nicht nur ökonomische und politische Dimensionen aufweist, sondern
auch das moderne Wissen auf tiefgehende Weise geprägt hat. Bedeutsam für diese

eurozentrische Logik ist, dass (nationale, kulturelle oder geschlechtliche)
Identitäten über die Abgrenzung von einem minderwertigen Anderen hergestellt

werden. Dieser Prozess wird in der postkolonialen Forschung als Othering
bezeichnet. Er basiert auf einem hierarchischen System, das mit Differenzen wie
der Westen und der «Rest», Subjekt und Objekt, zivilisiert und wild, rational und
emotional, Mann und Frau, Mensch und Tier, weiss und schwarz oder normal
und abnormal operiert.

Was bedeuten solche Einsichten für eine feministische und linke Kritik an

Ungleichheitsverhältnissen? Nach der «Kolonialität von Geschlecht» zu fragen,
wie dies die Philosophin Maria Lugones (Lugones 2007, i86f.) tut, erweitert den

Blick auf die wechselseitige Abhängigkeit von Geschlecht, Race, Sexualität und
Klasse und macht sichtbar, wie sich diese Kategorien gegenseitig bedingen und
hervorbringen. Im wirkmächtigen binären und hierarchischen Geschlechtersystem

der Moderne wurde keineswegs nur zwischen Männern und Frauen
unterschieden, sondern es wurden variable und dynamische Zuordnungen
entlang unterschiedlicher Differenzachsen vorgenommen; ein Zusammenhang,
der gerade von Feminist*innen im Globalen Süden, Schwarzen1 und of Color Fe-

minist*innen fortwährend aufgezeigt wird.

Dezentrierung des weissen, mittelständischen Feminismus

Schwarze Feminist*innen in den USA machen seit der ersten Frauenbewegung
darauf aufmerksam, dass sie in den Programmen und Forderungen weisser Fe-

* Dieser Text ist eine stark überarbeitete Fassung von dos Santos Pinto, Jovita / Purtschert,
Patricia, 2018: Decolonize Gender Studies!, in: genderstudies 32,2-4

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 35



ministinnen weitgehend ausgeschlossen bleiben. Die ehemals versklavte
Sojourner Truth brachte dies an der Frauenkonvention in Ohio 185t deutlich zum
Ausdruck. Nach sexistischen Reden von Männern, die argumentierten, Frauen
seien aufgrund ihrer Fragilität zwar schützenswert, aber nicht zur politischen
Mitsprache fähig, ergriffsie das Wort. Einige weisse Frauen fürchteten in diesem

Moment, Truth würde mit ihrem Votum vom Frauenstimmrecht auf die

Abschaffung der Sklaverei ablenken. Sie aber reagierte auf beides, indem sie zeigte,
dass sie nie als zerbrechliche Frau behandelt worden war. Denn was die
Arbeitsausbeutung betraf, war kein Unterschied zwischen ihr und versklavten Männern

gemacht worden: «Niemand hat mir je aufeine Kutsche geholfen, oder mich
über eine Schlammpfütze getragen, oder mir den besten Platz angeboten. Schaut

auf meinen Arm, ich habe gepflügt und gepflanzt und in Ställen gearbeitet, kein
Mann hat mich überboten. Und bin ich denn keine Frau?»2 Truths berühmter
Satz «Und bin ich denn keine Frau?» (wenn ich nicht den Normen einer bürgerlichen

Weiblichkeit entspreche), hallt bis heute nach. Ihre Intervention reiht sich

ein in eine fortdauernde Kritik Schwarzer Frauen, die aufzeigen, wie sie an der

Schnittstelle von anti-rassistischen und feministischen Kämpfen übergangen
werden.

Die Juristin Kimberlé W. Crenshaw (Crenshaw 7989) verwies Ende der 1980er-

Jahre beispielsweise darauf, dass sich juristische Kämpfe gegen Diskriminierungen

an Gerechtigkeitsmodellen orientieren, die auf weisse Männlichkeit
zugeschnitten sind. Wenn Differenzen berücksichtigt werden, dominiert jeweils die

privilegierteste Position innerhalb einer diskriminierten Gruppe: Bei Rassismus

wird von Schwarzen Männern gesprochen und bei Sexismus von weissen,
mittelständischen Frauen. Indem jeweils von der mächtigsten Position innerhalb
unterschiedlicher Diskriminierungskategorien ausgegangen wird, bleiben gerade

die marginalisiertesten Personen - in diesem Fall Schwarze Frauen - in der

Analyse unsichtbar und vom Zugang zu anti-diskriminierenden Massnahmen

ausgeschlossen. Zudem wird verhindert, dass die Erfahrungen und Realitäten
Schwarzer Frauen als repräsentativ (für diejenige aller Frauen, aller Schwarzen
oder aller Menschen) gelten können. Stattdessen werden sie auf einen
Nebenschauplatz gedrängt. Das zeigt auch ein Blick auf die dominierende Schweizer

Historiografie, in der (Im)Migration weitgehend nur als Randnotiz der

Nachkriegszeit erwähnt, problematisiert und dann wieder beiseite gelegt wird. Eine

Auswirkung davon ist, dass der weitreichende Einfluss von Migration auf die

Schweiz ausgeklammert bleibt. Beispielsweise, wie Francesca Falk in einem

neuen Forschungsbeitrag zeigt, die Bedeutung südeuropäischer Arbeitsmigran-
tinnen für die Institutionalisierung von Krippenplätzen in der Schweiz oder der

Einsatz von Frauen mit Migrationserfahrungen für die Einführung des

Frauenstimmrechts (Falk 2019).

Eine Geschlechtergeschichte, die sich am postkolonialen Feminismus orientiert,

muss sich zudem mit den vielfältigen Formen und Auswirkungen des Ras-

36 WIDERSPRUCH-72/18



sismus auseinandersetzen. Auf einer Spurensuche nach Schwarzen Frauen in
der Schweiz zeigt Jovita dos Santos Pinto, wie der Diskurs über Schwarze Frauen

spätestens seit dem 18. Jahrhundert vom Zugriff auf ihre Körper als Versklavte,
als wissenschaftliche Objekte oder als hypersexualisierte Objekte der Begierde
dominiert wird. Zudem werden Schwarze Schweizerinnen bis heute nicht als

solche anerkannt, sondern als postkoloniale Migrierte oder deren Nachfahren
gesehen. Dadurch bleiben sie, unabhängig von ihrer Flerkunftsgeschichte, als

«ewig Ankommende» (El-Tayeb 2011, S.xxv) eingefroren und werden ausserhalb
einer Schweizer Geschichte und ihren Aushandlungen von Gesellschaftsformen
verortet (dos Santos Pinto 2013).

Auch der Orientalismus, der Diskurs, der den «Orient» als das minderwertige
Andere des fortgeschrittenen «Okzidents» imaginiert, hallt in aktuellen Debatten

zu Religion und Geschlechtergerechtigkeit wirkmächtig nach. Diese wurden
in der Schweiz mit den Diskussionen zur Minarettinitiative 2009 neu entfacht, in
denen verschleierte Musliminnen pauschal als passive Opfer ihrer sexistischen
Männer dargestellt wurden. Der Islam wird in solchen Darstellungen als eine

homogene, rückständige und despotische Religionskultur verstanden, die
unvereinbar ist mit einer ebenso homogen verstandenen, aber aufgeklärten und
demokratischen Schweizer Kultur. Zudem wird impliziert, dass Gleichstellung
in der Schweiz ein eingelöstes Versprechen und die christlich-säkulare Form der

Emanzipation der gültige Massstab für alle ist. Wie Meral Kaya betont, wird dabei

gänzlich übergangen, inwiefern rassistische Ausschlüsse und Diskriminierungen

den Alltag von Muslim*innen in der Schweiz prägen (Kaya 2012, H7f.J.

Während Kaya aufzeigt, dass mit den paternalistischen «Rettungsfantasien»
gegenüber Musliminnen eine regressive und restriktive Migrations- und
Integrationspolitik gestärkt wird, verweist Stefanie Boulila darauf, dass diese Debatte
Feministinnen in den Mainstream katapultierte, die rassistische Argumente
bedienen. Die einst ungeliebten Feministinnen werden dann salonfähig, wenn sie

die Vorstellung vertreten, dass «zu viel Multikulturalismus» eine Bedrohung für
die vermeintlich egalitäre Schweiz sei, und dass sich feministische und anti-rassistische

Haltungen folglich ausschliessen (Boulila 2013).

Kritik am feministischen Eurozentrismus

Ein anderer wichtiger Einwand postkolonialer Forscherinnen zielt auf den
Eurozentrismus der feministischen Forschung im Globalen Norden. Ein feministisches

Programm bedeutet demnach keineswegs, dass dabei nicht koloniale Logiken

zum Einsatz kommen. So zeigt Chandra Talpade Mohanty, wie feministische
Forschung im Norden oft ein statisches Bild der «Drittwelt-Frau» herstellt, das

die unterschiedlichen kulturellen, historischen, religiösen, geograflschen und
sozioökonomischen Lebensrealitäten dieser Frauen einebnet. Dabei wird un-

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 37



hinterfragt eine westliche Kritik am Patriarchat übernommen und auf gänzlich
andere Kontexte übertragen. «Drittwelt-Frauen» werden in einen Gegensatz zu
«westlichen Feministinnen» gesetzt und als rückständig, unemanzipiert und
machtlose Opfer patriarchaler Strukturen dargestellt. Mohantys Punkt ist, dass

solche eurozentrischen Darstellungen, in denen nur westliche Feministinnen
als handlungsmächtige Subjekte auftauchen, ungleiche Machtbeziehungen
zwischen Erster und Dritter Welt aufnehmen und bestärken. Zudem fehlt ihnen die
zentrale Einsicht, dass Frauen im Süden nicht nur gegen das Patriarchat, sondern
immer auch gegen Imperialismus, rassistische Strukturen und postkoloniale
Ausbeutungsverhältnisse kämpfen (Mohanty 1988, t49f.).

Wie die Verschleierungsdebatte zeigt, richtet sich der Opferdiskurs zunehmend

auch auf migrierte und andere Frauen* of Color in der Schweiz. Beispielhaft

dafür ist die politisierte Debatte um Genitalbeschneidungen. In den

Erklärungen der Weltgesundheitsorganisation fallen darunter jegliche körperliche
Eingriffe, die die teilweise oder vollständige Entfernung der äusserlichen weiblichen

Geschlechtsorgane aufgrund nicht-medizinischer Zwecke zum Ziel haben.

In vielen westlichen Ländern besteht aber ein weitgehender Konsens, dass die
ästhetische Genitalchirurgie nicht unter das gesetzliche Verbot der Genitalbe-
schneidung fällt, das in der Schweiz 2012 erlassen worden ist. Wie Dina Bader
anhand von Expert*innengesprächen sichtbar macht, werden die beiden Praktiken
dabei als Gegensätze konstruiert. Dies obschon beide teilweise vergleichbare
körperliche Eingriffe umfassen, auch was die sozialen Ursprünge und die
möglichen negativen Auswirkungen auf die Leben der betroffenen Frauen angeht.
Bader geht es in ihrer Studie keineswegs darum, die Genitalbeschneidung gut-
zuheissen oder Gewalterfahrungen zu relativieren, die mit Beschneidungen
einhergehen. Sie zeigt aber auf, wie die unterschiedliche Interpretation der kultu-
ralisierten Beschneidung auf der einen und der medizinisch gerahmten
Schönheitsoperation auf der anderen Seite zwei bekannte koloniale Figuren aufrufen:
die «autonome» und entscheidungsfähige weisse Frau auf der einen und die
«unterdrückte» und abhängige Schwarze Frau auf der anderen Seite. So werden
Genitalbeschneidungen nur mit «traditionellen» Praktiken inVerbindung gebracht,
die an Minderjährigen unter Zwang und unhygienischen und barbarischen
Bedingungen durchgeführt werden, obwohl sie auch in medizinischen Settings
und auch an Erwachsenen durchgeführt werden, und obwohl gewisse Frauen
damit verbundene Körperästhetiken geltend machen. Die ästhetische
Genitalchirurgie hier wird hingegen als moderne Praxis dargestellt, die aufneusten
medizinischen Erkenntnissen und Technologien beruht. Obwohl auch sie an
Minderjährigen durchgeführt wird, und die vergeschlechtlichte Körperästhetik des

«Barbie-Looks» dabei auf invasive Art hergestellt wird, gilt sie als einvernehmliche

Handlung, die aufder selbstbestimmten Entscheidung einer mündigen Frau

beruht, die ihr körperliches Wohlbefinden verbessern will (Bader 2016, 573O. Mit
dieser Rahmung bleibt eine Auseinandersetzung mit feministischen Fragen um

38 WIDERSPRUCH-72/18



Selbstbestimmung und Zwang unmöglich, weil einmal mehr ein Weltbild aufgerufen

wird, in dem von vornherein klar ist, wer unterdrückt wird und wer mit
wessen Hilfe befreit werden muss.

Durch ihre Kritik an einer eurozentrischen Wissensproduktion und an der

Unsichtbarmachung, Aneignung, Viktimisierung oder Bevormundung
nichtweisser Frauen* und QTIBPoC3 ist die postkolonial-feministische Forschung
folglich von grösster Aktualität. Dies gerade auch durch die vielfach festgestellte
neue Bedeutung nationalistischer Diskurse in Ländern des Globalen Nordens,
die sich nun als «sexuelle Demokratien» (Fassin 2010, 507L) verstehen. Dabei
wird eine hierarchische Unterscheidung getroffen zwischen der eigenen Gesellschaft,

welche die rechtliche und gesellschaftliche Anerkennung von Menschen
unterschiedlicher Geschlechtsidentitäten und sexueller Orientierungen angeblich

erreicht hat, und «anderen» Ländern und Menschen, die von einer solchen

Gleichberechtigung scheinbar noch weit entfernt sind. Diese Argumentation
wird nicht nur von rechtspopulistischen Akteuren portiert (die sich zumeist
gleichzeitig für die Abschaffung von Gleichstellungsstellen oder
Gender-Studies-Instituten aussprechen), sondern teilweise auch von staatlichen Stellen
und linken, feministischen und queeren Aktivistinnen verwendet (Boulila 2018,

rf). So zeigen Sushila Mesquita und Patricia Purtschert, dass koloniale Narrative
auch von Schweizer LGB-Aktivist*innen verwendet werden. Sie perpetuieren
damit die rassistische Unterscheidung zwischen einem homophoben Süden und
einem fortschrittlichen Norden sowie zwischen homophoben Migrantinnen
und fortschrittlichen Schweizerinnen und verunmöglichen auf diese Weise

wirkungsvolle Bündnisse zwischen unterschiedlich positionierten queeren
Aktivistinnen (Mesquita/Purtschert20i6,140L).

Die Kolonialität von Geschlecht

Wie lässt sich historisch begründen, dass die bürgerliche Geschlechterordnung,
die unsere Vorstellungen von Männlichkeit und Weiblichkeit bis heute prägt,
untrennbar mit kolonialen Herrschaftsformen verbunden ist? Diesen Fragen
geht Anne McClintock nach, indem sie zeigt, dass sich die sogenannten
Entdeckungsreisen europäischer Mächte seit dem 15. Jahrhundert einer
Geschlechtersymbolik bedienten (McClintock 1995). Die unbekannten Länder und ihre
Bewohnerinnen wurden dabei sexualisiert und als jungfräuliche Regionen dargestellt,

die von den kolonialen Abenteurern durchforstet, erobert, gezähmt (resp.

diszipliniert und erzogen), aber auch bewundert und begehrt werden konnten.
Auf diesem «pornotropischen» (ebd.) Hintergrund wurden gleichzeitig Massstäbe

für die europäische Zivilisation entwickelt. So entstand die Vorstellung einer
rationalen Triebkontrolle, die für das Selbstverhältnis des bürgerlichen weissen
Mannes zentral ist, durch die Abgrenzung von kolonialen Anderen, welche an

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 39



den Extremen von exzessiver Sexualität oder (sexueller) Passivität angesiedelt
wurden. Vorstellungen von devianten nicht-weissen Geschlechtskörpern und
Sexualitäten regulierten auf diese Weise das normgebende bürgerliche
Geschlechterbild in den kolonialen Metropolen. Ab dem 19. Jahrhundert wurden
solche Bilder von kolonialen Anderen in Missionszeitschriften, Völkerschauen,
neu entstehenden Werbeformaten sowie Kinder- und Unterhaltungsliteratur
über das Bildungsbürgertum hinaus popularisiert und derart zu einem Bestandteil

der Alltagskultur. So basiert auch das Ideal der guten Schweizer Hausfrau,
das in den i93oer-Jahren zunehmend an Bedeutung gewann, auf einem
kontinuierlichen kolonialen Othering. Populäre Zeitschriften, Filme und Werbungen
zeigten stets aufs Neue, dass die häuslichen Tätigkeiten der Schweizerin
Ausdruck höchster Zivilisiertheit sowie technischer Entwicklung sind und die
Schweizer Hausfrau als Vorbild in der ganzen Welt gelten kann. Diese Darstellungen

dienten nicht zuletzt dazu, wie Patricia Purtschert in einer neuen
Forschungsarbeit aufzeigt, weissen Schweizer Frauen, die ohne politische Rechte

und mit enorm eingeschränkten beruflichen Perspektiven auskommen mussten,
mit ihrem Status als politisch, sozial und ökonomisch minderwertige Bürgerin
zu versöhnen (Purtschert 2019).

Europäische Vorstellungen von Sexualität und Geschlecht wurden also einerseits

durch koloniale Verhältnisse geformt. Andererseits erwiesen sie sich als

wichtige Elemente der kolonialen Regierung, wie Ann Laura Stoler zeigt. Die
Historikerin und Anthropologin untersucht Formen der Intimität und des

Zusammenlebens zwischen holländischen Beamten und einheimischen Frauen in
Indonesien zu Zeiten der holländischen Kolonialherrschaft. Die Frauen arbeiteten
als Haushälterinnen oder sie unterhielten als Sexarbeiterinnen oder Konkubinen
intime und sexuelle Beziehungen mit Vertretern der Kolonialmacht, die auch oft
von Gewalt geprägt waren. Die Kolonialregierung wusste diese Beziehungen
strategisch einzusetzen: Zu gewissen Zeiten wurden indonesische Mätressen als

hilfreich für die Integration der holländischen Kolonialbeamten erachtet, und

sogenannte «inter-rassische» Beziehungen wurden begünstigt oder zumindest
geduldet. Zu einem anderen Zeitpunkt wurde die Emigration holländischer
Frauen nach Indonesien gefördert, während die Beziehung zu lokalen Frauen
und die Entstehung einer mixed-race Bevölkerung problematisiert und mit
juristischen Mitteln wie Heiratsverboten bekämpft wurden. Stolers Arbeiten zeigen,
dass das Private und das Intime, welche in der gängigen Kolonialforschung kaum

Beachtung gefunden hatten, für das koloniale Regime ein bedeutsamer Ort war,
der einerseits kontrolliert werden musste und andererseits eine wirkmächtige
Ansatzstelle für koloniale Regierungstechniken darstellte (Stoler 2002).

Wer zum Bürger werden konnte, wurde zu Beginn des 19. Jahrhunderts auch

in der Schweiz davon mitbestimmt, wer welche Vorfahren hatte und unter
welchen Bedingungen Sexualität gelebt wurde. Einen Eindruck solcher
Regulierungspraktiken vermittelt, wie Jovita Pinto in ihrer Lektüre der Akten aufzeigt,

40 WIDERSPRUCH-72/18



ein Gerichtsfall um eine Einbürgerung aus Yverdon (dos Santos Pinto 2018).

Samuel Hippolyte Buisson wurde 1790 als «illegitimes» Kind in Yverdon geboren.
Seine Mutter, Pauline Buisson, war als versklavtes Mädchen von ihrem Besitzer,

David-Philippe de Treytorrens, aus Haiti in die Schweiz gebracht worden. Im
Gerichtsfall stritt ein Erbe der Familie de Treytorrens mit der Gemeinde von Yverdon

darüber, ob eine Einbürgerung für Buisson beantragt werden solle und wer
die Verantwortung dafür trage. Diskutiert wurde dabei auch der legale und soziale

Status der Mutter: Pauline Buisson wurde von der Gemeinde als Versklavte

gesehen, die eine «Gefahr» darstellte, die der Kontrolle bedurft hätte. Sie wurde
als sexuell «zügellos» und «entflammbare Materie» bezeichnet, und ihr Sohn als

unerwünschtes Resultat davon. Der Gerichtsstreit wurde erst beigelegt, als

Samuel Buisson schon gestorben war. Auch in einem anderen Fall wurde ein
Schwarzer Mann wegen «Zügellosigkeit» nicht eingebürgert. Rassisierung wurde

aber nicht allein über Erscheinung bestimmt. Nicht-weisse Männer erlangten
manchmal durchaus das Bürgerrecht und konnten sogar politische Karriere
machen: wenn ihre Väter sie anerkannten, wenn diese dem oberen Bürgertum oder
dem Adel angehörten, wenn ihre Väter in der Schweiz weisse Schweizerinnen

geheiratet hatten, und wenn diese Frauen die Söhne adoptierten. So zumindest
war es in den Fällen von Nationalrat Alois Wyrsch (1825-1888) (Schär 2017) oder
vom Waadter Kantonsrat Louis Henri Bourgeois (1800-1831) (Gilbert 1994). Ob

Männer of Color also Schweizer Bürger werden konnten, hing davon ab, ob sie in
die Genealogie von bürgerlichen Vätern eingeschrieben wurden oder in jene von
versklavten Frauen.

Dass das Private und Intime weiterhin zentrale Schauplätze - nun postkolonialer

- Regierungstechniken sind, zeigt sich beispielsweise anhand neuerer
gesetzlicher Regulierungen,4 die verlangen, dass Verbindungen zwischen
Schweizerinnen und Migrierten aus ehemals kolonisierten Regionen auf ihre
Rechtmässigkeit überprüft werden - während Aufenthaltsmöglichkeiten ausserhalb

von Eheschliessungen für viele Menschen aus dem Süden praktisch unmöglich
geworden sind. Dabei werden Standesämter mit neuen Überwachungsfunktionen

versehen und die Beamtinnen dazu angehalten, aufgrund von Verdacht zu
handeln. Für diese Einschätzungen greifen sie auf Erfahrungsmuster zurück,
die von rassifizierten Vorstellungen geprägt sind und diese wiederum fortsetzen.
Dabei wird eine «ehrliche» und «authentische» Ehe eher da vermutet, wo sich die
beiden Personen aufgrund von Aussehen, Herkunft, aber auch Alter ähneln.
Paare mit einer heterogenen Erscheinung werden eingehender geprüft. Dabei
mischen sich sexistische und rassistische Bilder: So geraten weisse Frauen, die

jüngere nicht-weisse Männer ehelichen wollen, schneller ins Visier der Behörden

als weisse Männer, die jüngere nicht-weisse Frauen heiraten wollen (Lavan-
chy 2or5, 278L). Dabei werden alle intersektionalen Register der Diskriminierung

gezogen: Weisse Frauen gelten als verführbar und müssen behördlich
diszipliniert werden, nicht-weisse Männer setzen ihre sexuelle Anziehungskraft für

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 41



den illegalen Erwerb von Aufenthaltspapieren ein, nicht-weisse Frauen gelten
als gefügig und kontrollierbar, und weisse Schweizer Männer - die sind die Herren

ihrer selbst und wissen schon, was sie tun.

Fazit: gesellschaftliche Diskurse dekolonisieren

Die postkoloniale Forschung wird in den letzten zehn Jahren zunehmend an
Schweizer Universitäten rezipiert, für den hiesigen Kontext produktiv gemacht
und die Schweiz damit nochmals auf neue Weise in einer globalisierten Welt
verortet. Auch in der linken und feministischen Politik werden Schlagworte wie
postkolonial, dekolonial, postmigrantisch und intersektional zunehmend
aufgenommen. Damit gewinnt eine postkoloniale Kritik auch in der Schweiz zunehmend

an Gewicht. Entscheidend ist dabei, die koloniale Frage nicht weiterhin als

Nebenwiderspruch zu behandeln, sondern darin eine unerlässliche Perspektive
für kritische Diskussionen und eine Politik der Befreiung zu erkennen. Zu bedenken

gilt es dabei, dass die Dekolonisierung von Wissen, Wissenschaft/en, öffentlichen

Institutionen oder Menschenrechtsorganisationen kein vorgegebenes

Programm ist, sondern ein radikales Unterfangen mit offenem Verlauf darstellt.
Die Aufgabe besteht darin, eine Forschung und Politik zu betreiben, die
nichtweisse Menschen nicht mehr übergeht, sie zu Objekten degradiert, oder ihr Wissen

ausserhalb moderner Sinnhorizonte verortet. Wie die andauernde Kritik -
gerade auch von Schwarzen Menschen und People of Color - allerdings ebenfalls

zeigt, laufen kritische Begriffe wie postkolonial oder dekolonial Gefahr, als

Schlagwörter verwendet und dabei entpolitisiert zu werden. Das passiert immer
dann, wenn solche kritischen Konzepte in Räumen verwendet werden, in denen

gleichzeitig diejenigen Menschen ausgeschlossen werden oder marginalisiert
bleiben, die wesentlich zu dieser Form der Kritik beigetragen haben (Näf/Trenkel
2018). An diese Beobachtung schliessen zahlreiche unbequeme Fragen an: wer
wird als Forscherin, Dozentin oder als Professorin angestellt, welche Bücher
stehen in den Bibliotheken und welche auf den Lehrprogrammen, wer wird
zitiert, wer besetzt institutionelle Schlüsselpositionen, wo gibt es intersektional
sensitive Beschwerdestellen mit faktischer Handlungsmacht, wer erarbeitet ein

politisches Programm und wer vertritt es in welchem Namen?

Weil eine postkoloniale feministische Kritik an den Grundfesten unserer
Strukturen rüttelt, bedürfen wir kreativer, unerhörter, mutiger und erstaunlicher

Praktiken, um ein Wissen, eine Politik und eine Praxis möglich zu machen,
die letztlich auch unser eigenes Selbstverständnis und die Grundlagen unseres
Wissens transformiert. Ein solcher dekolonialer Feminismus ist eine dringend
benötigte Antwort aufungleiche globale Machtverhältnisse und ihre langen und
komplexen Geschichten. Umgesetzt werden kann er nur als kollektives, inter-
sektionales, global ausgerichtetes und zugleich lokal verortetes Projekt.

42 WIDERSPRUCH-72/18



Anmerkungen

1 Schwarz wird auch in adjektivischer Verwendung grossgeschrieben, um zu markieren,
dass es sich um ein konstruiertes Zuordnungsmuster handelt und nicht aufvermeintlich
reellen Eigenschaften wie Hautfarbe fusst. Die Grossschreibung verweist weiter auf das
antirassistische Widerstandspotenzial, das durch kollektivierte Kämpfe dem Begriff
eingeschrieben ist. Weiss wird kleingeschrieben, um es von dieser Bedeutungsebene
abzugrenzen, auch wenn es sich ebenfalls um ein Konstrukt handelt (siehe Eggers, Maureen
Maisha / Kilomba, Grada / Piesche, Peggy / Arndt, Susan (Hg.) 2005: Mythen, Masken und
Subjekte. Münster, 13).

2 Übersetzung der Autorinnen, nach: www.feminist.com/resources/artspeech/genwom/
sojour.htm (Abfrage 30.08.2018).

3 Akronym für Queer, Trans* und Inter Black People and People of Color.

4 Ausländergesetzrevision, die 2008 in Kraft trat: www.sem.admin.ch/sem/de/home/
aktuell/gesetzgebung/archiv/aug.html (Abfrage 08.08.2018).

Literatur

Bader, Dina, 2016: Nationalisme sexuel. Le cas de l'excision et de la chirurgie esthétique géni¬
tale dans les discours des experts en Suisse. In: Swiss Journal of Sociology 42 (3), 573-791

Boulila, Stefanie Claudine, 2018: Race and Racial Denial in Switzerland. In: Ethnie and Racial
Studies 3,1-18

Boulila, Stefanie Claudine, 2013: Insignificant Signification. A Feminist Critique of the Anti¬
Muslim Feminist. In: Hafez, F. (Hg.): Jahrbuch für Islamophobieforschung. Wien

Crenshaw, Kimberlé, 1989: Demarginalizing The Intersection of Gender and Race. A Feminist
Perspective ofAntidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. In:
The University of Chicago Legal Forum, 139-168

dos Santos Pinto, Jovita, 2018: Besitzen, s/exotisieren, vergessen - Sklaverei, Einbürgerung und
Rassisierung um 1798. Referat an Konferenz: Von der Kolonisierung zur Globalisierung,
19.-20.4.2018. globaleschweiz.wordpress.com/aufzeichnungen/ (Abfrage 31.8.2018)

dos Santos Pinto, Jovita, 2013: Spuren. Eine Geschichte Schwarzer Frauen in der Schweiz. In:
Berlowitz, Shelley / Joris, Elisabeth / Meierhofer-Mangeli, Zeedah (Hg.): Terra incognita?
Der Treffpunkt Schwarzer Frauen in Zürich. Zürich, 143-185

El-Tayeb, Fatima, 2011: European Others: Queering Ethnicity in Postnational Europe. Minneapolis

Eggers, Maureen Maisha/ Kilomba, Grada / Piesche, Peggy / Arndt, Susan (Hg.), 2005: Mythen,
Masken und Subjekte. Münster

Falk, Francesca, 2019: Gender Innovation and Migration in Switzerland. Basingstoke

Fassin, Eric, 2010: National Identities and Transnational Intimacies. Sexual Democracy and
the Politics of Immigration in Europe. In: Public Culture 22 (3), 507-529

Gilbert, Marion, 1994: De la Guyane à Lausanne. Un métis au Conseil d'État en 1831. In: Revue

historique vaudoise 102,129-157

Kaya, Meral, 2012: Geschlecht im Schweizer Migrationsdiskurs - die postkoloniale Konstruktion

der «unterdrückten Muslimin» und die rassistische Verwendung des Schleiers. In:
Purtschert, Patricia / Lüthi, Barbara / Falk, Francesca (Hg.): Postkoloniale Schweiz.
Formen und Folgen eines Kolonialismus ohne Kolonien. Bielefeld, 117-132

POSTKOLONIALE VERSTRICKUNGEN DER GLOBALEN SCHWEIZ 43



Lavanchy, Anne, 2015: Glimpses into the Hearts ofWhiteness. Institutions of Intimacy and the
Desirable National. In: Purtschert, Patricia / Fischer-Tiné, Harald (Hg.): Colonial Switzerland.

Rethinking Colonialism from the Margins. Basingstoke, 278-296

Lugones, Maria, 2007: Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender Order. In: Hypathia
22 (1) 186-209

McClintock, Anne, 1995: Imperial Leather. Race, Gender, Sexuality in the Colonial Contest.
New York

Mesquita, Sushila / Purtschert Patricia, 2016: La gouvernance gay. Défis pour la construction
de coalitions contre l'homophobie dans la Suisse postcoloniale / Gay Governance.
Challenges to Coalition Building against Homophobia in Postcolonial Switzerland. In: Gardey,
Delphine / Kraus, Cynthia (Hg.): Politiques de la coalition. Penser et se mobiliser avec
ludith Butler. Politics of Coalition. Thinking Collective Action with Judith Butler. Zürich,
140-167

Mohanty, Chandra T., 1988.: Aus westlicher Sicht. Feministische Theorie und koloniale Dis¬

kurse. In: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 23,149-162

Näf, Vanessa / Trenkel, Nora, 2018: Es darf nicht alles beim Alten bleiben in den Gender Stu¬

dies! Interview mit Sushila Mesquita. In: Gender Studies 32, 8-11

Purtschert, Patricia, 2019: Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhundert. Eine Geschichte
der weissen Schweiz. Bielefeld

Schär, Bernhard, 2017: Imperiale Dienste und emotionale Konflikte. Söldner in der Globalge¬
schichte der Schweiz. Trial presentation University of Bern 6.10.2017 (unpubliziert)

Stoler, Ann Laura, 2002: Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate in
Colonial Rule. Berkeley

EU-kritisch, ökologisch, sozial

Luternauweg 8,3006 Bern
fax: 0317312913

forum@europa-magazin.ch

http://www.europa-magazin.ch


	Zur Aktualität des postkolonialen Feminismus für die Schweiz : globale Ausrichtung, lokale Verortung und dekoloniale Praxis

