
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 37 (2018)

Heft: 72

Vorwort: Editorial

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Editorial

Gibt es eine westeuropäische Nation, die der kolonialen Machtausübung
unverdächtiger scheint als die Schweiz? Haben «wir» damit überhaupt etwas zu tun?
Dieser Frage geht das aktuelle Widerspruch-Heft nach, indem es zu einer
Auseinandersetzung mit der postkolonialen Stellung der Schweiz anregt. Der Begriff
Postkolonialismus beschreibt die Auswirkungen von Kolonialismus, Dekoloni-
sierung und neokolonialen Tendenzen auf die heutige globale Situation als

verflochtene, reziproke Geschichte des Westens und des Globalen Südens. Auch die
Schweiz hat sich nie nur innerhalb ihres Territoriums entwickelt, sondern war
immer auf vielfältige Weise in die gewaltvolle europäische Kolonialisierung
verstrickt. Schweizer Firmen handelten mit Waren und Geld, im Einzelfall auch mit
Sklavinnen, und die Schweizer Politik tolerierte und förderte während
Jahrzehnten Sklavenhandel, Aneignung von Land und Kulturgütern sowie
wissenschaftliche Klassifizierung und Missionierung (siehe Beitrag von Hans Fässler).
Als Kleinstaat positionierte sich die Schweiz unter dem Deckmantel der «Neutralität»

geschickt zwischen den imperialen Mächten und profitiert auch heute von
neokolonialen Strukturen (siehe Beitrag von Sarah Suter). Mit der Aussiedlung
von Armen und Hungerleidenden schuf sie in den kolonisierten Ländern
«Schweizer Kolonien» und tolerierte oder förderte Schweizer Söldner, die im
Dienste imperialer Kolonialherren kämpften.

Als Kulturtheorie kritisieren postkoloniale Ansätze auch den Eurozentrismus
unserer alltäglichen Anschauungsweisen und Alltagspraxen. Von einem
ideologiekritischen Standpunkt zeigen sie auf, wie der Ort der Wissensproduktion
auch den Inhalt beeinflusst. So entfalten etwa koloniale Denkmuster, die «den

Westen» als vernünftig, zivilisiert oder emanzipiert konstruieren, noch heute
eine ungebrochene Wirkung - lange nach dem formalen Ende des Kolonialismus.

Diese Muster begegnen uns unter anderem dann, wenn Identitäten über
die Abgrenzung zum «Anderen» hergestellt werden und wenn diese «Anderen»
dabei abgewertet oder als weniger weit fortgeschritten dargestellt werden. Der
dafür in der postkolonialen Theorie etablierte Begriff lautet «Othering». Dieses

ist an unzähligen Stellen unseres Alltags zu beobachten, etwa wenn exotische
Reisen beworben werden (siehe Beitrag von Annina Clavadetscher) oderwenn in
Debatten um Kopftücher und «den Islam» unterschlagen wird, wie schwer es die
weibliche Emanzipation gerade hierzulande hatte und noch immer hat (siehe

Beitrag von Jovita dos Santos Pinto / Patricia Purtschert). So zeigt beispielsweise

EDITORIAL 3



die Kritik an der Doppelmoral der Rechtspopulist*innen, die in rassistischem
Tonfall Frauenrechte gegen «Ausländer» in Stellung bringen, wie die
selbstverständliche Normalität des «Schweizerseins» sowie der Mythos von Nation und
Schweizer Volk immer auch durch kolonial geprägte Bilder aufrechterhalten
werden. Selbstredend darf diese Kritik nicht mit einer undifferenzierten
Affirmation «des Islams» verwechselt werden.

Eine wichtige postkoloniale Forderung bezieht sich sodann auf die Art und
Weise, wie und von welchen Standpunkten aus Geschichte geschrieben wird.
Grundlagen einer neuen Geschichtsschreibung wurden an der Tagung «Von der

Kolonisierung zur Globalisierung» diskutiert, die im April 2or8 an der Universität

Bern stattfand und uns zum vorliegenden Heftthema inspiriert hat. Von der

Tagung gingen Impulse aus, die in einzelne Artikel eingeflossen sind und die uns
unter anderem eine linke Kritik an Liberalismus und Fortschrittserzählung neu
kontextualisieren lassen. Die Erfolgserzählung der liberalen Demokratie wird
seit den frühen sozialistischen Bewegungen auf ihre blinden Flecken hin
befragt. Diese verdecken, dass hinter der vordergründigen Gleichberechtigung in
der formalen Demokratie asymmetrische Macht- und Eigentumsverhältnisse
bestehen, die im nationalen und internationalen Massstab negativ wirken.

Aus einer postkolonialen Perspektive entsteht nun die paradigmatische Forderung,

diese Verhältnisse polyzentrisch zu denken. Dies bedeutet, sich von der

Vorstellung zu verabschieden, dass Zivilisation oder Unterdrückung lediglich
von den (westlichen) Zentren in die jeweiligen Peripherien diffundier(t)en. Denn

implizit geht eine solche Sicht mit der Annahme einher, dass die Menschen in der

Peripherie «unterentwickelt» seien und Geschichte mehr oder weniger passiv
über sich ergehen liessen. Stattdessen ist zu fragen, welche Impulse von Kulturen
aus der Peripherie in die Zentren kamen, welches Wissen verleugnet und/oder
unter neuem Namen europäisiert wurde (siehe Interview mit Uriel Orlow). Als

Beispiele sind etwa die haitianischen Sklavinnen zu nennen, die den modernen

Freiheitsbegriff (mitjbegründeten (siehe Beitrag von Bernhard Schär und Beitrag
von Toni Keppeler) oder das Wissen indigener Heilkunst, das der Basler Pharmaziefirma

Novartis (damals Ciba) zu ihrem Erfolg verhalf (siehe Beitrag von Anja
Suter). Dementsprechend erklingen heute aus dem Globalen Süden postkoloniale
Stimmen wie die des indischen Historikers Dipesh Chakrabarty, der fordert,
Europa zu «provinzialisieren». Der Westen soll nicht mehr das Zentrum der
Geschichte und des Denkens darstellen, stattdessen sollen die peripherisierten
«Provinzen» des Globalen Südens ebenfalls zu Zentren des Wissens werden. Was

der Postkolonialismus fordert, ist, die Zentralität westlichen Denkens zugunsten
einer polyzentrischen Wissensbildung aufzugeben, in der die wissenschaftliche
und gesellschaftliche Wahrnehmung der Welt von verschiedenen - auch von
subalternen - Regionen aus geleistet und als gleichwertig anerkannt wird.

Eine solche Geschichtsschreibung trägt nicht zuletzt dem Umstand
Rechnung, dass wir längst in einer globalen, interkulturellen Welt leben, in der Mehr-

4 WIDERSPRUCH-72/18



fachzugehörigkeit nicht mehr nur als diskriminiertes Anderssein, sondern auch
als Normalität erfahren wird (siehe Beitrag von Halua Pinto de Magalhäes).

Dagegen erleben wir zurzeit zwar einen ideologischen Backlash, dessen Vertreterinnen

«westliche», «christliche» und «europäische» Werte aufleben lassen - in
alter kolonialer Tradition und Überheblichkeit. Doch können wir diesem Backlash

- zumindest aufder diskursiven Ebene - gerade auch mit Erkenntnissen aus

der postkolonialen Geschichtsschreibung begegnen. Denn keine Kultur
existierte je für sich; nicht einmal die im rückwärtsgewandten Geschwätz
herbeibeschworenen Fundamente der «europäischen Zivilisation»: Selbst die griechische

und die römische Antike standen im regen Austausch mit afrikanischen
und asiatischen Kulturen, wie die Postcolonial Classics zeigen.

Da auch wir Teil einer postkolonialen Gesellschaft sind, soll ein weiteres Ziel
dieses Heftes eine linke Selbstbefragung sein. Als Linke arbeiten wir zwar an
einem Angebot kollektiver Stärke, das nicht auf dem Ausschluss von «Anderen»,

auf der Verachtung von Schwäche und Verletzbarkeit beruht. Doch bedarf dies
auch einer kritischen Selbstreflexion: Wo tragen wir Scheuklappen? Weshalb
beziehen wir uns etwa auf die französische oder sowjetische Revolution, nicht aber

auf die Sklavinnenrevolution in Haiti? Wo haben wir koloniale Denkweisen ver-
innerlicht? Welche Bündnisse können wir eingehen, welches Wissen wollen wir
teilen und fördern? In diesem Sinn ist linke Politik wesentlich auf eine polyzent-
rische Geschichtsschreibung angewiesen.

Andererseits soll linke Politik über akademische Reflexion hinausgehen, wie
dieses Widerspruch-Heft zeigt. Uns interessiert weniger die Auseinandersetzung
zwischen postkolonialen und marxistischen Ansätzen; ob nämlich letztere mit
ihrer spezifischen Art der Liberalismuskritik Imperialismus (und Patriarchat)
reproduzieren oder ob erstere materielle Bedingungen negieren und Klassensolidarität

untergraben. Stattdessen wollen wir die jeweils interessanten Aspekte
reflektieren und politisch fruchtbar machen, woraus sich die eingangs skizzierte

Frage ergibt, wie sich postkoloniales Denken mit einer Kritik an den materiellen,
ökonomischen Prozessen einer globalisierten Schweiz verbindet (siehe Beitrag
von Markus Wissen/Ulrich Brand) und welche konkreten Gegenbewegungen -
in der Geschichtsschreibung, aber auch im politischen Handeln - daraus entstehen

können. Gegenbewegungen, die kritische Identifikationsangebote für
Menschen mit und ohne Migrationserfahrungen bieten und neue Stimmen zu Wort
kommen lassen. Stimmen, die im Kampf um Anerkennung von unterschiedlichen

Identitäten, Kulturen und Realitäten dringend nötig sind, gerade wenn wir
den Blick aufFragen der (international) gleichberechtigten Teilhabe öffnen.

Die Redaktion bedankt sich bei den Organisatorinnen der Tagung «Von der

Kolonisierung zur Globalisierung» für die Zusammenarbeit zu diesem Heft.
Besonderer Dank geht an Patricia Purtschert und Bernhard C. Schär, auch für ihre
kritischen Anmerkungen beim Verfassen dieses Editoriais.

EDITORIAL 5


	Editorial

