
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 70

Buchbesprechung: Marginalien/ Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARGINALIEN/REZENSIONEN

Cynthia Cockburn: Antimilitarism. Political
and Gender Dynamics of Peace
Movements. Palgrave-MacMillan, Basingstoke
2012 (297 S.)

Über die Friedensbewegungen und
insbesondere ihre gewaltfreien Ansätze wird
undwurde auch in der Linkenviel und gern
geschmunzelt. Dass sie oft radikal und
erfolgreich sind, ist weniger bekannt. In
ihrem 2012 publizierten BuchAntimilitarism
untersucht Cynthia Cockburn mittels
exemplarischer Länder- und Themenstudien

Antikriegs-, Antimilitarismus- und
Friedensbewegungen rund um den Erdball
und erläutert auf Basis unzähliger
Interviews, Grundlagenpapieren und
Erfolgsgeschichten, wo die Angriffspunkte, aber
auch Abgründe und Konflikte innerhalb
der politisch breit aufgestellten Bewegungen

liegen.
Zahlreiche Aktionsbündnisse haben

sich global vernetzt, beispielsweise in War
Resisters' International (WRI), der pazifistischen

und antimilitaristischen Internationale

der Kriegsdienstgegner*innen, die in
vierzig Ländern aktiv ist. «Krieg ist ein
Verbrechen gegen die Menschlichkeit» heisst

es in ihrer Gründungserklärung von 1921.

Viele ihrer Mitgliederorganisationen be¬

greifen den gemeinsam postulierten
gewaltfreien Widerstand gegen Kriegund
Aufrüstung als antinationalistischen Kampf

gegen Diskriminierung und Unterdrückung

und positionieren sich radikal links.
Ein Beispiel, das Cockburn in ihrem

Buch beleuchtet, ist das Movimiento de Ob-

jectores de Conciencia (MOC), die Bewegung

der Kriegsdienstverweigerer aus

Gewissensgründen in Spanien. Das MOC

setzt sich mit seinem Programm der «totalen

Verweigerung» seit 1979 kreativund
rebellisch gegen Staatsautoritarismus zur
Wehr. Sein Instrument, den zivilen
Ungehorsam, begreift es als kollektiven,
revolutionären Ansatz gegen die Dienstpflicht,
aber auch gegen die militärischen Strukturen

und die repressiven und autoritären
Werte, die auch nach der Militärdiktatur
Francos weiterwirken. Sie lehnen jede
Unterwerfung unter den Staat ab und verweigern

nicht nur den Militär-, sondern auch
den Zivildienst. Viele zahlten dafür einen
hohen Preis. Sie wurden zu langen
Haftstrafen verurteilt, gedemütigt und
eingeschüchtert. Dennoch beteiligten sich
Tausende junger Männer an der Dienstverweigerung.

1997 erreichten sie mit 130000
Anträgen ihren Höhepunkt. Die Behörden
versuchten durch harte Strafen und
vorsätzliches verschleppen von Anklagen und

MARGINALIEN/REZENSIONEN 147



Gerichtsprozessen die Bewegung auszu-
bremsen. Diese Versuche der Verzögerung
undVertuschung des Staates forderten die

Aktivistinnen mit Selbstanzeigen heraus
und liessen sich wieder und wieder
aburteilen. Theatralisch inszenierten sie die
Gerichtstermine, besetzten Militärgelände,
färbten Panzer schwul-lesbisch lila oder
störten den Militärdienstvon innen.
Unterstützung erhielten sie von Menschen aus

ihrem direkten Umfeld, die bereits unter
dem Franco-Regime erlebten, was
Unterdrückung bedeutet. Zur Jahrtausendwende

kapitulierte der Staat und schaffte die
Milizarmee ab. Das Image der Armee war
aber derart angeschlagen, dass trotz der

Öffnung des Militärdienstes für Frauen

anfänglich kaum zwei Drittel der geplanten
Kontingente gefüllt werden konnten. Der

Haupterfolg von MOC aber war die Schaffung

einer breiten öffentlichen Aufmerksamkeit

für Kriegs- und Aufrüstungsthemen

und ganz allgemein die Stigmatisierung

von Gefängnisstrafen als illegitime
Praxis der Staatsgewalt.

Längst nicht alle Kriegsgegnerinnen
kämpfen wie MOC gewaltfrei oder pazifistisch.

Viele sind überzeugt, dass es gerechte

und notwendige (Befreiungs-)Kämpfe
gibt, die es zu unterstützen gilt. Oft kommen

diese Gruppen aus dem antiautoritären,

anarchistischen Umfeld* Ihre politischen

Wurzeln finden sie in den Bewegungen

gegen Sklaverei und Kolonialismus, in
der Antiapartheidbewegung oder den

Befreiungsbewegungen inLateinamerika. Sie

kommunizieren offen, dass sie zur
Selbstverteidigung oder zum Kampf gegen
autoritäre Regimes und Institutionen bereit

sind, Gewalt einzusetzen. Sie positionieren

sich dezidiert antikapitalistisch, staats-

und religionskritisch und wählen als
Aktionsform oft publikumswirksame - für einige

schockierende - symbolische Angriffe

auföffentliche Einrichtungen. Viele ihrer
Kämpfe richten sich auch gegen Institutionen,

die Krieg verwalten oder Konflikte
schüren. Ein ganzes Kapitel widmet Cock-
burn dem Kampf gegen die NATO -Erweiterung

nach Westen und Osten. Am Beispiel
der Demonstrationen gegen den NATO-
Gipfel 2009 in Strassburg erläutert sie, wie
die direkteKonfrontation mit der Staatsgewalt

und die schonungslose Repression
immer wieder die Bewegung zu spalten drohte.

Doch auch hier schafften es die
Aktivistinnen dank unermüdlicher interner
Aussprachen und des Verzichts auf Dogmen

Gemeinsames zu finden. Die Differenzen

zwischen Antikriegsgruppen - so
Cockburn - basieren denn auch weniger
aufWertekonflikten als aufdivergierenden
linken Systemanalysen. Spaltblock ist und
bleibt die Frage, ob und in welchem Aus-

mass Kapitalismus als zentrale Ursache

von Krieg betrachtetwird.
Cockburn betreibt weder Personenkult,

noch interessiert sie sich für den einzig
richtigen Weg. In unvergleichlicher Dichte

leitet sie her, weshalb Menschen und Gruppen

je nach historischem Kontext Gewalt
unterschiedlich erfahren, bekämpfen und
bewältigen. Ein spezielles Augenmerk legt
sie auf den unterschiedlichen
Erfahrungshintergrund von Frau undMann. Denn, so

Ulla Eberhard von der Initiativgruppe für
eine feministische Agenda: «There is a

Gordian knot connecting patriarchy and the

military. To try to untie this knot from one

end only won'twork.» (S. 61) Während bei

Männern der Widerstand gegen Krieg oft
an der Rekrutierung und der autoritären
Unterdrückung im Militärdienst
entflammt, mobilisiert Frauen vorerst die
physische und psychische Zerstörung ihrer
Männer und Söhne im Krieg. Diese Empathie

mit Angehörigen, aber auch der
Austausch mit feministischen und emanzipa-

148 WIDERSPRUCH-70/17



torischen Bewegungen sensibilisierte
Frauen für die unmittelbaren und langfristigen

Folgen von Gewalt. Dies schärfte ihre

Wahrnehmung fürpsychische Zerstörung,
die in Form militarisierter Gewalt patriar-
chale Gesellschaftsmuster reproduziert.
So versammeln sich heute invielen Städten

von Buenos Aires bis Bangalore, Jerusalem,

Kapstadt, Belgrad und London «Frauen in
Schwarz» im Namen eines «gerechten
Friedens» zu Mahnwachen gegen Krieg, Gewalt

und Rüstungsexporte. Aus der Analyse
ihrer spezifischen Betroffenheit erkannten
viele in der Verknüpfung von Patriarchat
und Militarismus die Konstruktion einer

Männlichkeit, die sich in häuslicher
Gewalt gegen Frauen und Kinder entlädt.

In die Praxis übertragenwurde diese
radikal feministische Analyse erstmals in
den frühen igSoer-Jahren nach dem NATO-

DoppelbeschlusszurStationierung 140 US-

amerikanischer Cruise- und Pershing-II-
Raketen auf dem ehemaligen Militärflugplatz

in Greenham Common in England.
Nach dem Protestmarsch gegen den

Regierungsentscheid ketteten sich rund 250

Frauen aus Protest gegen die nukleare
Aufrüstung an den Absperrzaun. Sie errichteten

ein Frauenfriedenscamp vor den Toren
der US-Basis und blieben bei Wind, Regen
und Schnee während mehrerer Monate
und Jahre dort, um den Transport der

Nuklearsprengkörper zu behindern und zu
skandalisieren. Sie dekorierten unzählige
Kilometer Zaun mitBlumen, Stickmustern
und Tüchern, verlangten publikumswirksame

Aussprachen mit Regierungsver-
treter*innen und fanden immer neue
Methoden, um für Aktionen durch den

messerscharfen Natodraht in die
Hochsicherheitszone vorzudringen. Mit zivilem
Ungehorsam widersetzten sie sich den

Räumungsversuchen, den Bürgerwehrattacken

und den Belästigungen durch US-

Soldaten. Über die Grundelemente weibliche

Nacktheit, Singen und Stricken modulierten

sie immer neue Protestformenund
schafften es damit, die Aufrüstungs- und
Sicherheitsbestrebungen der führenden
Weltmächte lächerlich zu machen. Dank
breiter Solidarität aus der Bevölkerung
überlebte das Camp ein gutes Jahrzehnt.

Einige Frauen hielten durch, bis 1992 die
letzten Raketen abgezogen wurden.

In diesem Frauenfriedenscamp wurde
erstmals explizit formuliert, dass Frauen
auch innerhalb der politischen Kämpfe
und Bewegungen durch Mitstreiter oder
Partner tätlich bedroht und verletzt
werden; dass die Militarisierung also auch ihr
Leben durchdringt. Frauen erkannten,
dass Männer sie in ihrem Kampf behindern,

und verboten diesen, sich im Camp
aufzuhalten und an ihren Aktionen
teilzunehmen. Dieser rigorose Ausschluss der

Männer war fürviele traumatisch. Einige
nannten es Faschismus, andere bedauerten

die Männer, wieder andere aber waren
geradezu euphorisch. Cockburn verweist
hier auf Barbara Harford und Sarah Hopkins,

welche konstatieren: «Thousands of
women identify with Greenham because

they see women taking initiative that
builds on, rather than denies, women's

strength [...]. [It] isn't so much anti-men as

pro-women.» (S. 39)

Mit ihrem Buch schenkt uns Cockburn
ein echtes Who's who der Friedensbewegung.

Sie reiste nach Japan, Korea, Palästina,

Spanien und dokumentiert
unterschiedlichste Schattierungen von Anti-
kriegsinitiativen zwischen religiösem
Pazifismus und Militanz, ohne jemanden
abzuwerten. So spannt sie einen Regenbogen

aus Widerstand ans Firmament, der

uns, ohne das Konfliktpotenzial innerhalb
sozialer Bewegungen ausser Acht zu lassen,

für zukünftige Kämpfe inspirieren kann.

MARGINALIEN/REZENSIONEN 149



Antimilitarism wie auch Cynthia Cock-

burns frühere Bücher zu feministischer
Friedenspolitik sind ein Muss für alle, die

sich für die Komplexität und die
Widersprüche in linken, feministischen und
Graswurzelbewegungen interessieren. Für
die vertiefte Erforschung regionaler oder

nationaler Bewegungen erschliessen sie

einen weitläufigen Fundus an Quellen zu
Personen, GruppenundNetzwerken. Nicht
zuletzt lernen wir mit Cockburn Frauen und
Männer kennen, die durch jahrzehntelanges

Engagement die Friedensbewegungen

mitgeprägtundweiterentwickelt haben.

Nina Schneider

Annemarie Sancar/Sidonia Gabriel:

Gendergerechte Friedenspolitik. Friedensarbeit

und Frauenrechte im Spiegel von
KOFF. KOFF Essentials 01/2015. swisspeace,
Bern (43 S.). Und: Annemarie Sancar: Der
soziale Alltag im Fokus. Feministische

Perspektiven auf die Managementlogik
der Friedensförderung. In: Neue Wege 7-8,
2017 (S. 15-17)

Gleich zwei Texte von Annemarie Sancar

beschäftigen sich mitder Geschlechterperspektive

in der Friedensförderung: zum
einen ein gemeinsam mit Sidonia Gabriel
verfasster Rückblick auf die diesbezüglichen

Aktivitäten des Kompetenzzentrums
für Friedensförderung (KOFF), zum anderen

ein aktueller, kurzer und prägnanter
Artikel in der Zeitschrift Neue Wege. Aus

unterschiedlicher Warte und in
unterschiedlicher Form beleuchten beide Texte

die Frage, inwiefern eine Frauen- respektive

Geschlechterperspektive in die
Friedensförderung der Schweiz eingebracht
wurde und wird. Dahinter steckt die sehr

viel komplexere Frage, ob und inwiefern
sich die Situation der Frauen in den jeweiligen

Konfliktgebieten durch die friedenspolitische

Arbeit der Schweiz tatsächlich
verbessert hat. Annemarie Sancar bezweifelt
die Verbesserung: Wenn Sicherheit aus

einer sozialen und nicht militaristischen
Optik beleuchtet wird, zeigt sich, dass
Gewalt gegen Frauen nicht zurückgegangen
ist. Aber auch andere Unsicherheitsfakto-

ren, spezifisch für Frauen, werden durch
die offizielle Friedensförderung nicht
beseitigt, da sie gar nicht erst in den Blick
gerückt werden. So wird zu wenig beachtet,
dass Frauen in vielen Ländern schlechteren

Zugang zu Bildung haben und auf dem

Arbeitsmarkt entsprechend in unsichereren

informellen Bereichen Arbeit finden,
die ein hohes soziales und finanzielles
Risiko mit sich bringen. Insgesamt, so San-

cars Fazit im Neue Wege-Artikel, prägen
nach wie vor zu viele Unsicherheitsfakto-

ren den Alltagvon Frauen, auch Jahre nach

einem Friedensschluss. Und dies trotz
massiver Bemühungen auf internationalem

Parkett, die Sicherheit von Frauen und
Mädchen in und nach Konflikten zu erhöhen.

Was ist da schiefgelaufen?
Der Bericht Gendergerechte Friedenspolitik.

Friedensarbeit und Frauenrechte im

Spiegel von KOFF zeichnet die sehr
spannende Verbindung zwischen der Schweizer

Friedensförderungund der feministischen

Friedenspolitik der Schweiz nach. Das

KOFF vernetzt 49 Trägerorganisationen der

Schweizer Friedensförderung. Es wurde

2001 vom Eidgenössischen Departement
für auswärtige Angelegenheiten (EDA) und
mehreren Schweizer NGOs gegründet und
wird unter dem Dach von swisspeace, dem

Institut für Friedensforschung an der
Universität Basel, geführt.

Die Verbindung von Friedensförderung
und feministischer Friedenspolitik begann

150 WIDERSPRUCH-70/17



Mitte der i99oer-Jahre, in den Jahren nach
der Weltfrauenkonferenz in Beijing (1995)

und im Anschluss an den Bosnienkrieg
(1992-1995), der international grosse Empörung

auslöste: Zum ersten Mal wurde gen-
derspezifische Gewalt und Vergewaltigung
als Kriegswaffe öffentlich diskutiert. Die
Tatsache, dass UN-Mitarbeiter bei Aktivitäten

von Frauenhandel und Prostitution
zumindest indirekt oder durch Duldung
beteiligt waren, rückte zudem die Frage
nach der strukturellen Dimension von
Geschlechterungleichheit ins Blickfeld. So

wurde ab 1995, wie der KOFF-Bericht
festhält, die Friedensforschung um die Dimension

Geschlecht erweitert. Diese konzeptionelle

Erweiterung führte bei swisspeace
1998 zur Lancierung der legendären Frau-
en-Rundtische, an die NGOs, Verwaltung,
Wissenschaftund internationale
Friedensmissionen eingeladen wurden. Diskutiert
wurde an diesen Runden Tischen
insbesondere die Bedeutung frauenspezifischer
Perspektiven in der Friedensarbeit und

-politik. Die Resultate aus diesen Diskussionen

flössen, dank der guten Vernetzung
der beteiligten Organisationen, in den
Wortlaut des Nationalen Aktionsplans
«Gleichstellung, Entwicklung und Frieden»

ein. Die Frauen-Rundtische werden mit
zeitweiligen Unterbrüchen bis heute

durchgeführt und trugen insgesamt einiges

zum gegenseitigen Verständnis der
unterschiedlichen Konzepte und Strategien
bei. Doch, undhier kritisiert der KOFF-Be-

richt rückblickend auch die eigene Arbeit,
geriet ob derAuseinandersetzung mit den

unterschiedlichen Ansprüchen an Theorie,

Empirie und Praxis zeitweilig der
Anspruch, die Genderperspektive in die reale

Friedens- und Konfliktforschung
einzubringen, etwas aus dem Blick.

Und so konnten die Rundtische auch

nicht verhindern, dass sich die zunehmen¬

de Technisierung der Friedensförderung
auch im KOFF niederschlug: Im Jahr 2000
hat die Schweiz die Resolution 1325 des UN-
Sicherheitsrates «Frauen, Frieden, Sicherheit»

unterzeichnet und erstattet seither
Bericht zu den dort aufgeführten Massnahmen

- dieses Gender-Monitoringwird am
KOFF durchgeführt. Gender wurde zunehmend

aufein «bürokratisches Instrument
reduziert», eine «Folge der managementorientierten

Verwaltungslogik, nach
welcher Gender als Phänomen arithmetischer
Ungleichheiten erscheint.» (KOFF, S. 31)

Gemeint ist damit, dass ein simples
Zählen von Ungleichheiten, zum Beispiel
die Anzahl von Frauen in den politischen
Friedensförderungsgremien, die Ungleichheiten

an sichnicht angreift, sondern lediglich

aufzeigt. Gender-Mainstreaming, so
kritisiertSancar denn auch in ihrem Text in
Neue Wege, mag zwar kleine Verbesserungen

gebracht haben, Transformationen im
Sinne einer feministischen Kritik des

globalen Wirtschaftssystems gebe es aber
nicht. Sie hat nicht unrecht: Fehlen dem

Gender-Mainstreaming die Visionen, die

politischen Dimensionen, das Darüber-hi-
naus-Gehen-Wollen, verkommt es zum
inhaltsleeren Rechtfertigungsprozess ohne

Folgen. Und schlimmer noch: Die Vereinfachungen

durch die technologischen Abläufe

sind anfällig auf Verkürzungen, es kann

sogar zu Stereotypisierungen und Essenzi-

alisierungen von traditionellen Geschlechterbildern

führen: männliche Täter versus
weibliche Opfer - männliche Beschützer

versus ungeschützte Frauen.

Hier braucht es gute und scharfsichtige
Analysen und neue Praxisansätze in der

Friedensförderung - und Sancar macht
einen interessanten Vorschlag: Eine
feministische Perspektive umfasst immer die

wirtschaftliche, politische und soziale

Bedeutung der Arbeit insgesamt, also auch

MARGINALIEN/REZENSIONEN 151



der unbezahlten Sorgearbeit. Denn zur
«Sicherheit» gehören neben dem Schutz

körperlicher Integrität eben auch wirtschaftliche

und soziale Sicherheiten, wie wir sie ja
auch füruns hier einfordern: der Anspruch
auf eine sicher bezahlte Arbeit und der

Anspruch auf Zeit, um daneben die unbezahlten

Arbeiten erfüllen zu können, zu denen
die Sorge und Betreuung von Angehörigen
gehört. Leider endet damit Sancars Plädoyer.

Unklar bleibt, wie die Care-Perspektive
tatsächlich in die Friedensförderung
eingebracht werden könnte. Denn klar ist,
dass dafür die zentralen Konzepte und
Dokumente wie die UN-Resolution 1325 nicht
ausreichen: Dort fehlen diese tiefer gehenden

Aspekte weitgehend. Die Implementierung

des «Care-Diamond», wie ihn Shahra
Razavi vor fast fünfzehn Jahren
vorgeschlagen hat, könnte Antwort geben: Care-

Arbeit zwischen den vier Eckpunkten Staat,

Markt, Zivilgesellschaft und Haushalt.
Wenn sich die Verteilung der Care-Arbeit in
die Ecke Haushalt verschiebt und damit
zum grössten Teil als unbezahlteArbeit auf
den Schultern der Frauen lastet,
verschlechtert sich deren Lebensqualität massiv,

da diese Arbeit zu allen anderen
hinzukommt. Andersherum: Wenn der Staat,

unterstützt von zivilgesellschaftlichen
Initiativen und begleitet von geregelten
marktwirtschaftlichenAngeboten (z.B.
Kitas, Tagesschulen etc.), einen Teil der Care-

Arbeit und damit seiner Verantwortung
übernimmt, erst dannkönnen Frauen eine

selbständige, unabhängige und gesicherte
Existenz in Nachkriegsgesellschaften
aufbauen. Ob dies das richtige theoretische

Konzept wäre, um die Sicherheit von Frauen

in einem erweiterten Sinn zu gewährleisten,

welche Netzwerke dafür mobilisiert

werden müssten undwelche Rolle bei
alledem der Nationale Aktionsplan zur
UN-Resolution 1325 spielen könnte, all dies

müsste in einem nächsten Schritt diskutiert

werden. Vielleicht an einem KOFF-

Frauen-Rundtisch?

Lilian Fankhauser

Tagungsbericht: 100 Jahre Stockholmer
Friedenskonferenz. It's not about Revolution,

it's about Peace! 14. September 2017,

Frauenzentrum Zürich

Mit der Konferenz «100 Jahre Stockholmer
Friedenskonferenz» im Frauenzentrum in
Zürich endete die Veranstaltungsreihe zu
den drei Zimmerwalder Konferenzen und
den Frauenfriedenskonferenzen während
des Ersten Weltkrieges. InReferaten wurde
der Vorreiterrolle der Frauen in der
Friedensarbeit seit dem Ersten Weltkrieg bis

heute gedacht und ausblickend mit einer

Podiumsdiskussion über den Kampfgegen
den Krieg heute diskutiert. Die
Veranstaltungwurde organisiertvon den Frauen für
den Frieden Schweiz, der Robert-Grimm-
Gesellschaft und der Women's International

League for Peace and Freedom Schweiz

in Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen

Friedensrat und der
Rosa-Luxemburg-Stiftung.

Mit Beginn des Ersten Weltkrieges im
August 1914 brach die Sozialistische
Internationale wie ein Kartenhaus zusammen.
Selbst mit einer Reihe von Vermittlungsgesprächen,

zunächst zwischen den
schweizerischen und italienischen (Lugano,
September 1914) und dann zwischen den

skandinavischen und holländischen
(Kopenhagen, Januar 1915) Genossenlnnen,
gelang es den sozialdemokratischen
Parteien mit ihrem Internationalen Sozialistischen

Büro (ISB) in Brüssel nicht, sie

wiederaufzubauen. Auf Anregung der deut-

152 WIDERSPRUCH-70/17



sehen Sozialistin Clara Zetkin (1857-1933)

gelang es jedoch, in Zusammenarbeit mit
den Internationalistinnen Robert Grimm
(1881-1958) und Angelica Balabanoff (1869-
1965), in der letzten Märzwoche 1915 die
internationale sozialistische Frauenkonferenz

in Bern illegal durchzuführen. Mit
dem verabschiedeten Manifest «Frauen
des arbeitenden Volkes!» wurden die Frauen

allerLänder zu Friedensaktionen aufge-

Exakt einen Monat später, in der letzten
Aprilwoche 1915, fand in Den Haagmitüber

1300 Teilnehmerinnen aus dreizehn
Ländern der zu dieser Zeit wohl grösste
internationale Frauenfriedenskongress statt.
Aus diesem Kongress ging die Internationale

Frauenvereinigung für dauernden Frieden

hervor, die später in Internationale
Frauenliga für Frieden und Freiheit (IFFF)

umbenannt wurde und sich bis heute für
Frieden, soziale Gerechtigkeit und
Gleichstellung einsetzt. Erst danach fand sich
Anfang September 1915 die sozialistische
Opposition in Zimmerwald zusammen und
verabschiedete das Zimmerwalder Manifest

für den Frieden. Es folgte im Frühling
1916 in Kiental die zweite Zimmerwalder
Konferenz mit Beschlüssen und Resolutionen

zurHerbeiführung des Friedens.

Erst mit der Verlegung des ISB-Büros
nach Stockholm im Frühjahr 1917 konnten
die Verhandlungen für eine sozialistische
Friedenskonferenz wiederaufgenommen
werden. Doch die Bemühungen scheiterten.

Anfangs September 1917 fand hingegen
die dritte Zimmerwalder Konferenz in
Stockholm statt. Gleich anschliessend, am

24. September, hielt die Sozialistische
Fraueninternationale ihre eigene - wenig
bekannte - Beratung in Stockholm ab, welche

die Sozialistin Angelica Balabanoff auf
Wunsch von Clara Zetkin einberufen hatte.

Die Teilnehmerinnen aus Bulgarien,

Deutschland, Finnland, Italien, Österreich,

Rumänien, Russland, Schweden und der

Schweiz erstatteten Bericht über Not und
Missstände in ihrem jeweiligen Land.

Die Veranstaltung «100 Jahre Stockholmer

Friedenskonferenz» erinnerte an diese

Tage in Stockholm und stand vor allem im
Gedenken an all die Frauen, die gegen den

Krieg gekämpft haben, insbesondere an
Clara Zetkin und Clara Ragaz, die im
Folgenden kurzvorgestellt werden.

In ihrem Referat würdigte Marga Voigt,
Herausgeberin der Clara-Zetkin-Briefe aus

dem ErstenWeltkrieg und Co-Autorin dieses

Beitrags, die politische Arbeit von Clara

Zetkin. Zetkin war eine treibende Kraft in
der deutschen Sozialdemokratie (SPD) auf
der europäischen Bühne, ebenso als Sekretärin

der 1907 gegründeten Sozialistischen
Fraueninternationale. Nach dem
Hereinbrechen des Ersten Weltkrieges schloss sie

sich innerhalb der SPD der «Gruppe
Internationale» um Rosa Luxemburg (1871-1919)

und Karl Liebknecht (1871-1919) an. Als

Internationalistin positionierte sie sich bei

Kriegsausbruch als Kriegsgegnerin, als

Sozialdemokratin knüpfte sie die zerrissenen
Fäden ins Ausland neu und organisierte
bereits im März 1915 die genannte
Frauenkonferenz in Bern, die 25 Sozialistinnen
aus acht Ländern, auch aus den Krieg
führenden, vereinigte. Zu Unrecht steht die
Berner Frauenkonferenz imSchatten derer

von Zimmerwald und Kiental: Das Berner
Friedensmanifest der Sozialistinnen war
ein erstes deutliches Signal für den

Friedenskampf.

Clara Zetkin war der Überzeugung,
dass die Vorbedingung für ein internationales

Zusammenwirken der Sozialistinnen

für den Frieden eine grundsätzliche
Klärung ihrerStellungnahme zu Militarismus

und Krieg sei. Die Sozialistinnen waren

überzeugt, dass der Krieg eine der

MARGINALIEN/REZENSIONEN 153



grössten sozialen Krisen sei undmitseinen

Schlägen das treffe, was den Frauen am
teuersten sei und deshalb eine starke
Triebkraftbildenwürde.

Zum schweizerischen Frauentag im
März 1917 schickte Clara ZetkinMarieHüni
(1871-1949), der Redakteurin des Frauenblattes

Die Vorkämpferin, einen offenen
Brief und betonte, die Genossinnen aller
Länder seien in grosser Mehrheit auf dem
Boden der sozialistischen Weltanschauung
geblieben. An den Völkern sei es, in allen
Ländern durch die Bekundung ihrer
Erkenntnis und ihres Willens dem Frieden
die Bahn zu öffnen. Und an den Völkern,
das besage auch: an den Frauen. Und weiter:

«Sind die Frauen nicht die Hälfte, und

jetzt unter dem Wüten des Krieges erst
recht die grosse Hälfte der Völker? Sind sie

es nicht, die nun in der Familie Vater- und

Mutterpflicht zugleich erfüllen, die Räder

des Wirtschaftsgetriebes intakt halten, im
Schul- und Verkehrswesen, in der Gemeinde

und im Staat die Lücken schliessen, die

in die Reihen der wirkenden Männerdurch
den Dienst im Schützengraben und in der

Kaserne gerissen werden? Der Krieg wandelt

die soziale Schwäche der Frauen in
Macht, wenn die Frauen wissen, wollen
und handeln.»1

Im Juli 1917 liess Clara Zetkin die schwedische

Genossin Anna Lindhagen (1870-

1941) in einem Brief wissen, dass sie es «für
absolut notwendig» halte, dass die sozialistischen

Frauen überall mitwirkten, wo
«ehrlich und ernst» für einen Frieden
gekämpft würde: «Gerade weil wir Frauen

weibliche Menschen, nicht missratene,
verpfuschte Kopien der Männer sind und

unsere eigenen geistigen und sittlichen
Werte für die Betrachtung und Lösung der

vorliegenden Probleme mitbringen.»2
Auch Clara Ragaz Nadig (1874-1957) sah

sich als Sozialistin, aber als religiös-soziale.

Sie beharrte auf friedlichen Mitteln im
Kampfund lehnte «blinden Hass» ab. Clara

Ragaz nimmt innerhalb der schweizerischen

Frauen- und Friedensbewegung der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts einen
bedeutenden Platz ein. Sie engagierte sich unter

anderem für die Heimarbeiterinnen mit
ihren niedrigen Löhnen. Während des Ersten

Weltkriegs wurde sie nach einigen
Monaten aktive Verfechterin des Friedens. Am
15. Mai 1915 hielt sie in Biel den Vortrag «Die

Frau und der Friede». Darin äusserte sie, die

politische Gleichstellung sei unabdingbar,
sollte aber nicht Selbstzweck sein, sondern

das höhere Ganze im Auge behalten.
Stockholm war nicht erst 1917

Treffpunkt, um über Friedensverhandlungen
nachzudenken. Als Schweizer Delegierte
nahm Clara Ragaz im Jahr 1916 an der

inoffiziellen, vom Industriellen Henry Ford
einberufenen Neutralen Vermittlungs-Konferenz

zu Stockholm teil. Sie wurde begleitet

von Marguerite Gobat, Tochter des

Friedensnobelpreisträgers Albert Gobat und

Mitgründerin der Schweizer IFFF-Sektion.

Clara Ragaz befürwortete die Gründung
des Völkerbundes (1920), aber war gegen die

Verpflichtung der Mitgliedstaaten, im Falle

eines kriegerischen Aktes gegen einen

Mitgliedstaat sofort und direkt dem betroffenen

Staat militärisch zu Hilfe zu eilen. Sie

war eine sehr gute Netzwerkerin. Gemeinsam

mit der Chemieprofessorin und
Frauenrechtlerin Gertrud Woker (1878-1968)

setzte sie sich gegen Chemie- und Gaswaffen

ein und gründete die IFFF-Kommission

gegen wissenschaftliche Kriegsführung.
Schon 1915 war Clara Ragaz Mitbegründerin
der Schweizer Sektion der IFFF undwar bis

1946 deren Präsidentin. Während des Zweiten

Weltkrieges amtierte sie als Internationale

Vizepräsidentin der IFFF.

In ihrem Kongressvortrag zeichnete die

Historikerin Katharina Hermann die Rolle

154 WIDERSPRUCH-70/17



der Frauen im Ersten Weltkrieg nach; ausgehend

von Schweizer Sozialistinnen schlug
sie auch eine Brücke zu bürgerlichen Frauen,

ebenso zu Frauen in anderen Staaten.

Hermann fragte: Was trieb die Frauen

an, gegen den Krieg zu protestieren? Die

Politisierung der Frauen hing starkmit den

Entbehrungen während der Kriegsjahre
zusammen. Viele Familien gerieten durch
die stetig steigende Teuerung und wegen
fehlender Einkommen der im Militär
dienenden Männer in finanzielle Not. Dies
führte zu einer Mehrfachbelastung für die

Frauen. Während die Männer an der
Schweizer Grenze «jassten», mussten die
Frauen zu Hause für den Lebensunterhalt
der Familie sorgen. Frauen konnten, auch
als Fabrikarbeiterinnen, den Lohnverlust
des Mannes nicht ersetzen, da sie in fast
allen Bereichen viel weniger als die Männer
verdienten. In der Industrie wurde den

Frauen rund 55 Prozent des Lohnes eines

männlichen Industriearbeiters bezahlt;
meist war sogar der höchste Frauenlohn

geringer als der niedrigste Männerlohn.
Die finanzielle Not und die Schwierigkeit,

die Familie zu ernähren, politisierte
die Arbeiterfrauen und brachte sie dazu,
sich zu organisieren. Auf den Veranstaltungen

gegen Krieg und Teuerung gewannen

die Arbeiterinnenvereine und
Frauengruppen der sozialdemokratischen Partei

neue Mitglieder. Im Sommer 1918 fand in
der Stadt Zürich, angeführt von der Sozialistin

Rosa Bloch-Bollag (1880-1922), eine

grosse Frauendemonstration statt. Die
Frauen forderten Massnahmen gegen die

Teuerung, Sicherung der Lebensmittelversorgung

und Notunterstützung der

Wehrmannsfamilien, auch wenn die Frau einer

Erwerbstätigkeit nachging. Die Arbeiterinnen

beteiligten sich schweizweit ebenso an

gezielten Aktionen und Blockaden beim
Landesstreik 1918.

Auch bürgerliche Frauen engagierten
sich während des Krieges. Sie wollten sich

nach Kriegsbeginn in den Dienst ihres
Landes stellen und gründeten bereits 1914

die Zentralstelle Frauenhilfe zur Koordination

des ehrenamtlichen Engagements.
So wurde für die Armee um die Wette
gestrickt und genäht. Diese Arbeit führte zu

Spannungen mit den Arbeiterinnen: Die

bürgerlichen Frauen erbrachten mit ihren
Strick- und Näharbeiten ohne Bezahlung
einen sogenannten Liebesdienst, während
die Arbeiterinnen auf Einkommen ange-

Sowohl die Arbeiterinnen wie auch die

bürgerlichen Frauen hofften, für ihren Einsatz

mit politischen Rechten, nicht zuletzt
dem Frauenstimmrecht belohnt zu werden

- aber vergebens. Während in
Deutschland und Österreich das
Frauenstimmrecht eingeführt wurde, schmetterten

die Schweizer Männer in den sechs

kantonalen Abstimmungen zwischen 1919

und 1921 das Frauenstimmrecht ab. Die
Arbeiter verwarfen an der Urne das

Frauenstimmrecht ebenso wuchtig wie das

Bürgertum.

Die Geschichte derwohl bedeutendsten

pazifistischen Frauenorganisation der

Zwischenkriegszeit geht auf den Frauen-

friedenskongress in Den Haag zurück. Seit

1918 ist sie unter dem Namen Internationale

Frauenliga für Frieden und Freiheit
(IFFF) oder Women's InternationalLeague
for Peace and Freedom (WILPF) bekannt.
Die IFFF war demnach auch Thema der
Konferenz. Die Forderungen von damals,
wie das Selbstbestimmungsrecht der Völker,

die allgemeine und totale Abrüstung
sowie die Gleichberechtigung der
Geschlechter, Rassen und Konfessionen, sind
auch heute nochaktuell.

Die IFFF verfasste anlässlich ihres
Jubiläums 2015 das Manifest «100 Jahre Frie-

MARGINALI EN/REZENSION EN 155



densarbeit». Darin benennt sie die Wurzeln

von Konflikten und Kriegen, darunter
den Militarismus als Geisteshaltung, das

kapitalistische Wirtschaftssystem und das

Patriarchat. Die Frauen der IFFF verstehen
diese Ursachen als sich überschneidende
und gegenseitig verstärkende Machtsysteme,

die auf Gewalt begründet sind und

Kriege fördern. So setzen sie sich mit kreativen

Mitteln ein fürweltweite Abrüstung,
nachhaltige Wirtschaftssysteme, vermittelnde

multilaterale Organisationen und
die Verwirklichung der Frauen- und
Menschenrechte, um den Frieden zu erreichen.

Bereits 1915 setzte die IFFF statt auf
kriegerische Armeeeinheiten auf völkerrechtliche

Instrumente und bei internationalen
Konflikten auf den Einsatz von Schiedsgerichten.

Im Rahmen der UNO bringt sich
die IFFF erfolgreich auf der institutionellen
Ebene ein. So konnte sie dazu beitragen,
dass der UN-Sicherheitsrat im Jahr 2000 die
Resolution 1325 verabschiedete, die Grundsätze

einer Friedenspolitik formuliert, die

der Gleichberechtigung Rechnung trägt
und die Teilnahme von Frauen an
Friedenskonferenzen und Verhandlungstischen

vorsieht. Im Juli 2017 unterstützte die

IFFF das neu verabschiedete generelle
Atomwaffenverbot, das jedoch ohne die

Beteiligung der NATO -Staaten erarbeitet wurde.

Die weltweit über dreissig Sektionen der

IFFF engagieren sich national gegen die

Militarisierung der Gesellschaft und
verfolgen die Einhaltung der Menschen- und

Sozialrechte ihrer Landesregierungen.
Die abschliessende Podiumsdiskussion

des Kongresses zeigte, dass diese feministischen

Ansätze aus der Geschichte auch
heute durchaus fruchtbar gemacht werden
können. Einer dieser Ansätze liegt in der

Vernetzung der Frauen, dem Schmieden

von nationalen und internationalen
Allianzen. Aufgrund der sich verbreitenden

Vereinzelung als Folge der Neoliberalisie-

rung wird dies umso wichtiger, so der
Tenor der Diskussion. Dabei ist die mediale
Vernetzung, aber auch die persönliche
Begegnung von Bedeutung, um die Nachhaltigkeit

der Verbindungen zu stärken. Ein

gutes Beispiel für eine solche Vernetzungsarbeit

seien die «16 Tage gegen Gewalt an
Frauen», an denen sich in der Schweiz seit
2008 nunmehr über sechzig Organisationen

beteiligen, meinte Helena Nyberg,
Vorstandsmitglied der IFFF Schweiz und Co-

Autorin dieses Beitrags. Die Vernetzung
müsse über nationale Grenzen hinaus
geschehen, um friedenswirksame Veränderungen

zu bewirken. Immerhin besteht die

IFFF noch heute in über dreissig Ländern,
während es eine zielgerichtete sozialistische

Fraueninternationale in dieser Form
nicht mehr gibt. So stand plötzlich die Frage

nach dem Warum imRaum - angesichts
der zahllosen, mit Waffen ausgetragenen
Kriege und Konflikte weltweit.

An den Kampf der Frauen für einen
dauerhaften Frieden zu erinnern, sie trotz
ihres teilweisen Scheiterns im Gedächtnis zu

behalten, sei ihr ein grosses Anliegen,
betonte Katharina Hermann. Aus der
Geschichte der Frauenkämpfe für den Frieden

lasse sich ableiten, so die Teilnehmenden

der Veranstaltung, dass es noch immer
wichtig sei, Forderungen an die Regierungen

zu stellen, die von allen Frauen geteilt
würden. So waren das Frauenstimmrecht
oder die Forderung nach Nahrungssicherheit

im KriegAnliegen, die alle Frauen

vertraten. Im Hinblick aufdie Debatten über
Queer und Intersektionalität sind die

Friedensforderungen der Frauen heute

Forderungen, die alle Menschen teilen können.
Beim Betrachten der aktuellen

Forderungen der IFFF-Frauen und des feministischen

Manifests der SP-Frauen* Schweiz3

sehen die Podiumsteilnehmerinnen

156 WIDERSPRUCH-70/17



durchaus Gemeinsamkeiten. Natascha
Wey, Co-Präsidentin der SP-Frauen*, stellte

fest, dass kaum ein Nachdenken über die
Ursachen von Krieg und Konflikten stattfinde

und solche Grundsatzfragen von den

Frauen heute nicht mehr gestellt würden:
Den Frieden und damit vollkommene
Abrüstung und Antimilitarismus einzufordern,

sei eine radikale Position.
Bedrohen nicht auch heute Entscheidungen

über Krieg und Frieden das Leben

und Wohlbefinden von Frauen? Müssen
solche Entscheidungen nicht auch Frauensache

werden? Welche Forderungen stellen

Frauen heute im Kampf gegen den Krieg?
In welcher Sprache stellen wir Forderungen

fürdauernden Frieden?

Im Manifest der SP Frauen* Schweiz
wird zwar eine feministische Friedenspolitik

formuliert, doch jene «radikalen»

Forderungen sind darin nicht enthalten.

Vernetzung und Solidarität sollten als

wichtige Grundlagen der Friedensarbeit
aufgenommen werden, ohne dabei die
fundamentale Forderung nach einem Frieden
ohne Wenn und Aber auszulassen. Nur so

können wir für eine starke internationale
Friedensbewegung weltweit ei

Agnes Hohl, Helena Nyberg,

Marga Voigt, Monika Wicki

1 Zetkin, Clara, 1917: Zum Schweizerischer
Frauentag 1917. In: DieVorkämpferin, 11.3

www.e-periodica.ch/digbib/view?pid=v
ooi:i9i7:i2#282 (Abfrage: 23.9.2017).

2 Zetkin, Clara, 2017: Die Kriegsbriefe (1914

Miko Peled: Der Sohn des Generals. Reise

eines Israelis in Palästina. Aus dem
Englischen von Michael Schiffmann, edition 8,

Zürich 2016 (351 S.)

17: Manifest für 1

Der Name Miko Peled dürfte den m

in der Palästina-Solidaritätsarbeit
Engagierten durch die englische Originalausgabe

seines Buches von 2012 bekannt sein.

Nun liegt sein Reisebericht der besonderen

Art in deutscher Übersetzung vor. An Aktualität

hat das Sachbuch nichtverloren, und
derAutor istweiterhin unterwegs für seine

Vision einer friedfertigen Zukunft in Israel
und Palästina.

Miko Peleds Reise in Palästina ist vor
allem der Weg und die Geschichte seiner
Familie: vom Grossvater, als Mitbegründer
des Staates Israel, über den Vater, den General

im Sechstagekrieg, bis zu Miko, dem für
den zionistischen Staat verlorenen Sohn.

Avraham Katznelson (1888-1956), Miko
Peleds Grossvater mütterlicherseits, stammte

aus einer jüdischen Stadt im heutigen
Weissrussland, warArzt und schon in jungen

Jahren aktiv für die zionistische Idee.

1924 kam er nach Palästina und gehörte
1948 zu den Unterzeichnern der

Unabhängigkeitserklärung. Er begründete das jüdische

Gesundheitssystem in Palästina und
amtete in den Jahren vor der Staatsgründung

faktisch als Gesundheitsminister. Bei
den ersten israelischen Parlamentswahlen

im Januar 1949 stand er auf der Seite von
Chaim Weizmann, dem Rivalen von Ben

Gurion. Er wurde für die erste Regierung in
seiner Position bestätigt. Danach war er
Botschafter in Stockholm bis zu seinem
Tod 1956. Durch die Erzählungen der
Grossmutter blieb Avraham Katznelson in
der Familie allgegenwärtig und auch dem
Autor im Gedächtnis, obwohl er ihn nicht
gekannt hatte.

MARGINALIEN/REZENSIONEN 157



Der Vater des Autors, Matti Peled (1923-

1994), in Haifa geboren, wurde mit sechzehn

Jahren Mitglied der zur jüdischen
Miliz Hagana gehörenden Eliteeinheit
Palmach, die gegen die britische Mandatsmacht

kämpfte. Im Krieg von 1948/49 wurde

er schwer verwundet, entschied sich

aber, in der Armee zu bleiben.

Die Eltern von Miko Peled hatten Ende

der I940er-Jahre fürden jüdischen Staat

gekämpft, doch sie wussten undhaben erfahren,

dass es nicht um «ein Land ohne Volk
füreinVolk ohne Land» ging. Während des

Unabhängigkeitskrieges (so die offizielle
israelische Bezeichnung) respektive der
Nakba, der Katastrophe für die ansässigen
Palästinenser und Palästinenserinnen,
wurden mindestens 750 000 nichtjüdische
Menschen aus ihren Häusern und Dörfern
vertrieben. Rund 500 Dörfer wurden bis

zumWaffenstillstand 1949 zerstört. Vor
allem in den Städten wurden die Gebäude der

vertriebenen Palästinenserinnen nicht nur
geplündert, sie waren auch willkommener
Wohnraum für die Ansiedlung der neu ins
Land gekommenen jüdischen Bevölkerung.

So wurde auch der Familie von Matti
Peled ein standesgemässes Wohnhaus im
Viertel Katamon in Jerusalem angeboten,

aus dem die bisherigen Bewohnenden erst

vor kurzem geflohen waren. Für die Eltern
des Autors kam das nicht infrage. Sie

entschieden sich für eine andere, bescheidenere

Wohnung. Miko Peled hörte von seiner

Mutter immerwieder: «Ich sollte in das

Haus einer Familie einziehen, die vielleicht
in einem Flüchtlingslager lebt? Die Wohnung

einer anderen Mutter? Kannst du dir
vorstellen, wie sehr sie ihrZuhause vermissen

müssen?»

Während der Besetzung des Gazastreifens

1956 hatte Matti Peled für kurze Zeit
die Funktion eines Militärgouverneurs im
besetzten Gebiet inne. Er musste realisie¬

ren, dass er eine mit dem früheren
britischen Gouverneur in Palästina vergleichbare

Rolle übernommen hatte; die Rolle

desjenigen Gouverneurs also, dessen

Regime er damals als Mitglied der Palmach

bekämpft hatte. Krieg führen ist das eine,
etwas anderes ist es, die besiegte Bevölkerung

unter Kriegsrecht zu halten. Besonders

unangenehm war für ihn, dass er mit
den Menschen im Gazastreifen nicht direkt
reden konnte. Er brauchte immer einen
Übersetzer. Aus dieser Erfahrung heraus
entschloss er sich, arabisch zu lernen.

Der Sechstagekrieg vom Juni 1967 war
ein Wendepunkt in der Geschichte der
Familie Peled und wird zu einem zentralen
Thema des Buches. Der Autor war damals
fünf Jahre alt, an die dramatischen Tage
erinnert er sich bis heute. Fürdie Recherchen

zu diesem Buch hatte er nicht nur Zugang
zu den militärischenArchiven, vieles hater
im Familienkreis erfahren, zu dem unter
anderen auch Ezer Weizmann gehörte, der

von 1993 bis 2000 israelischer Staatspräsidentwar.

Israel habe damals aus purer
Notwehr gehandelt, um einmal mehr der totalen

Vernichtung zu entgehen, so die
überlieferte Meinung. Miko Peled zeigt in
seinem Buch auf, dass dies ein immernoch

gepflegter Mythos sei.

1967 war Matti Peled auf der obersten

militärischen Ebene angelangt: Er war im
Rang eines Generalmajors, Logistikchef
der Armee, eine Stufe unter dem
Generalstabschef. Er wusste deshalb bestens, dass

die israelische Armee den arabischen
Gegnern weit überlegen war. Für Matti Peled

und seine Kollegenbot sich die Gelegenheit

zu vollenden, was im Krieg von 1948/49

nicht zu Ende geführtwerden konnte. Das

Resultat ist bekannt: In sechs Tagen
eroberte Israel ein Gebiet, das doppelt so

gross war wie der bisherige Staat Israel.

1968 beendete Matti Peled seine militäri-

158 WIDERSPRUCH-70/17



sehe Karriere und zog mit seiner Familie
für drei Jahre nach Los Angeles, um an der

University of California Arabistik zu stu-

Nach dem Sechstagekrieg erklärte Mat-

ti Peled, es sei nun der Zeitpunkt gekommen,

um mit der palästinensischen
Bevölkerung Frieden zu schliessen. Während
seines Aufenthaltes in Los Angeles setzte er

sich in wöchentlichen Kolumnen in der
israelischen ZeitungMa'arivkritischmitder

israelischenPolitik auseinander. Mitte der

I970er-Jahre forderte er dazu auf, mit der

Palästinensischen Befreiungsorganisation
(PLO) zu verhandeln. Für ihnwarklar, dass

nur ein Frieden mit der palästinensischen
Bevölkerung die Existenz Israels als
jüdischer und demokratischer Staat sichern
könne. Er vertrat seine Ansichten in
zahlreichen Vorträgen. Auf die Vorwürfe, er

wolle mitTerroristen sprechen, antwortete
er: «Terrorismus ist eine schreckliche
Sache. Aber es bleibt die Tatsache, dass, wann
immer eine kleine Nation von einer stärkeren

regiert wird, Terror das einzige Mittel
ist, das sie noch hat. [...] Wennwir dem
Terrorismus ein Ende bereiten wollen, dann
müssen wir mit der Besatzung aufhören
und Frieden schliessen.» Matti Peled wurde

vom General der israelischen Armee zu
einem aussergewöhnlichen Friedensakti¬

lm Herbst 1997 kam es in der Familie
Peled zu einer Katastrophe. Die dreizehnjährige

Nichte des Autors wurde Opfer
eines Selbstmordanschlags zweier junger
Palästinenser. Zu dieser Zeit lebte Miko
Peled in Kalifornien und war mehr an seiner

beruflichen Laufbahn als Kampfsportlehrer

interessiert. Das schockartige Ereignis

riss ihn aus seiner relativen politischen
Lethargie. Statt Hassgefühle gegen Araber
und Palästinenserinnen aufkommen zu
lassen, stellte sich Miko Peled Fragen: Wie

konnte es zu diesem furchtbaren Ereignis
kommen? Wer sind die Menschen, aus

deren Mitte dieses Attentat hervorging? Was

haben wir, die Israelis getan, um sie zu
solchen Aktionen zu treiben? Zum Entsetzen
des politischen Establishments bekräftigte
die Familie Peled ihre Haltung öffentlich:
Nicht die Selbstmordattentäter waren die
wirklich Schuldigen. Die Familie sah die
israelische Unterdrückung der Palästinenserinnen

als indirekte Ursache für den Tod

ihrerTochter.

Diese Tragödiewardie Wende im Leben

von Miko Peled. Er suchte nach Menschen,

mit denen er offen über Israel und Palästina

reden konnte. Das führte ihn zu einer

jüdisch-palästinensischen Dialoggruppe
in San Diego. Seither setzte er sich füreinen

selbständigen palästinensischen Staat im
Westjordanland und im Gazastreifen mit
Ostjerusalem als Hauptstadt ein, wie
ehemals sein Vater. Hier beginnt nun, was im
Untertitel des Buches angedeutet wird:
«Die Reise eines Israelis in Palästina». Sie

wurde zur Forschungsexpedition ins
«Feindesland» der «anderen Seite», die im
Buch beschrieben ist; und sie machte den

ZionistenMiko Peled zum überzeugten
Befürworter eines gemeinsamen säkularen
und demokratischen Staats zwischen
Mittelmeer und Jordan. Als Enkel eines

Mitgründers des Staates Israel im Jahr 1948

sagt er heute mit Nachdruck: «Wir Juden

brauchen eine Heimat - aber einen eigenen
Staat brauchen wir nicht.»

Ruedi Knutti

MARGINALIEN/REZENSIONEN 159



Ulrike Guérot: Der neue Bürgerkrieg. Das

offene Europa und seine Feinde. Ullstein

Verlag, Berlin 2017 (96 5.). Und: dies.:

Warum Europa eine Republik werden
muss! Eine politische Utopie. Dietz Verlag,
Bonn 2016 (304 S.)

Ulrike Guérots neues Buch trägt den Titel
Der neue Bürgerkrieg. Ein schwieriger Titel.
Es herrscht zwar Krieg am Rande Europas.
Im Osten der Ukraine schiessen Soldaten

auf sogenannte Separatisten. Aber um diesen

Krieg geht es der deutschen Politologie-
professorinnicht. Sie schreibt über den
Zustand der Europäischen Union. Wenn sie

gefragt wird, ob sie wirklich der Meinung
sei, in Europa herrsche Krieg, lacht sie und

antwortet: «Da sage ich mal ganz schmerzfrei:

Beschweren Sie sich beimVerlag, ich

habe mich auch beschwert.» (WOZ vom
24.8.17) Sie hätte einen anderen Titel
gewählt, sagt sie, aber sie wolle sich auch
nicht ganz davon distanzieren.

Das ist nachvollziehbar, denn sie

beschäftigt sich in ihrem Buch intensiv mit
dem Bürgerkriegs-Begriff.

Während des Ersten Weltkrieges
beschrieb der österreichische Maler Franz
Marc - kurz vor seinem Tod an der Front -
den monströsen Krieg als einen Kulturkampf,

der zwischen den Kräften eines

progressiv-künstlerischen und eines säku-

larisiert-materialistischen Europas
ausgetragen werde. Marc sei einer der Ersten

gewesen, konstatiert Guérot, der den Ersten

Weltkrieg als Bürgerkrieg innerhalb einer
kulturellen Einheit begriffen habe. Oder

wie es Marc selber formulierte: «In diesem

Kriege kämpfen nicht, wie es in Zeitungen
steht undwie die Herrn Politiker sagen, die

Zentralmächte gegen einen äusseren Feind,

auch nicht eine Rasse gegen die andere,
sondern dieser Grosskrieg ist ein europäi¬

scher Bürgerkrieg, ein Krieg gegen den

inneren, unsichtbaren Feind des europäischen

Geistes.» (S. 31)

Doch was meint der Begriff des Bürgerkrieges

heute?

Es ist offenkundig, dass in der EU
unheimliche Zentrifugalkräfte wirken. Der
gemeinsame Markt und die gemeinsame
Währung haben die Mitgliedstaaten
ökonomisch zusammengebracht, gleichzeitig
droht die ökonomische Annäherung die
Idee des vereinten Europas total auszuhöhlen.

Der Nationalismus kehrt zurück. Das

Problem von heute ist aber nicht, dass die

Mitgliedstaaten es immer weniger miteinander

können. Viel verheerender wirkt,
dass das heutige EU-Gebilde die Bürgerinnen

gegeneinander antreten lässt.
Offensichtlich wurde das vor allem nach der
Bankenkrise. Die EU hätte sich als

Haftungsunion verstehen und die Rettung der

Banken als gemeinsame Aufgabe angehen

können. Doch das Gegenteil passierte.
Bankschulden wurden zu Staatsschulden.

Länder wie Griechenland sind zwangsläufig

ins Trudeln geraten. Das Sozialsystem
wurde eingedampft, Millionenvon Griechinnen

kommen kaum mehr über die Runden.

Vom grossen Versprechen eines geeinten,

prosperierenden Europas bleibt für sie

nur das bittere Gefühl übrig, dass sie für
andere bezahlen.

«Da die Eurokrise als Verteilungskrise
nichtpolitisch gelöst werden konnte, blieb

nur der Rückfall in Nationalismus und
Chauvinismus, beides Brutstätten des

heutigen Populismus», schreibt Guérot: «Am
Ende der Bankenkrise stand kein united we,
sondern ein <Jeder gegen jedem [...].» (S. 17)

Guérot nimmt die Bürgerkriegstheorie
des italienischen Philosophen Giorgio
Agamben auf, der zwischen dem Volk als

«populus», dem «politischen Körper», und
der «Volksmenge» unterscheidet. Betrach-

160 WIDERSPRUCH-70/17



tet man die heutigen europäischen
Demokratien, ergibt die Unterscheidung sehr viel
Sinn. Es stehen sich Gruppen von
Bürgerinnen gegenüber, die eine Menge bilden,
aber nicht das Volk. Beim Brexit sieht man
das schon fast idealtypisch. Die eine Hälfte
istdafür, die andere dagegen, es gibt keine

eindeutige Mehrheitmehr.
«Wo aber die Krise der Repräsentation

den politischenKörper zerlegt, da herrscht
stricto sensu Bürgerkrieg insofern, als dass

es nur noch konkurrierende Mengen von

Bürgern gibt, von denen keine die politische

Vertretung für alle beanspruchen
kann. Der politische Körper löst sich auf
und muss neu begründet werden», schreibt
Guérot (S. 47).

Nach Agamben bedeutet Bürgerkrieg
immer eine Politisierungder Bürgerschaft.
Und genau das lässt sich heute beobachten.
«Eine nervöse Zivilgesellschaft rüstet
gegen den Populismus auf. Selten wurde so

vieldiskutiertwie heute, die Bürgerwerden
sich wieder bewusst, dass die Politik ihr
persönliches Leben betrifft.» (Ebd.)

Guérot will ihr Buch als Streitschrift
verstanden haben. Sie widmet sich dem schwelenden

Bürgerkrieg, um ihn zu entschärfen,
bevor er zu einem offenen, blutigen mutiert.
Sie ist überzeugt, dass das nur gelingen wird,
wenn sich Europa von den Nationalstaaten
verabschiedet und einen europäischen
Souverän neu begründet. Das mache natürlich
Angst und schaffe Unruhe: «Aber es wäre
genau die Perspektive einer Neubegründung
Europas, durch die wir den schwelenden

Bürgerkrieg, die Frontstellung von nationaler

Demokratie und Rechtspopulismus,
überwinden könnten zugunsten eines

richtigen Europas: ein Markt, eine Währung,
eine Demokratie.» (S. 48)

Dieser Idee hat sie schon in ihr erstes
Buch Warum Europa eine Republik werden

muss! gewidmet. Es trägt den Untertitel

Eine politische Utopie. Das mag es sein, die
Idee hat aber vor allem auch etwas
Überzeugendes, weil sie simpel und einleuchtend

ist. Der gemeinsame Markt mit der

gemeinsamen Währung lässt die
Arbeitssuchenden und die Sozialsysteme aufeinander

los. Das befeuert den Zerfall.
Kommthinzu: Ist eine Bevölkerung erst

einmal in der Diktion des Bürgerkriegs
gefangen, beginnen ganz andere
Mechanismen zu spielen. Es findet eine totale

Politisierung statt, der sich in einer
Bürgerkriegssituation eben niemand mehr
entziehen kann. Jeder ist gezwungen, «Position

zu beziehen und in seinem Umfeld dafür

oder dagegen zu werben» (S. 66).

Dieser Falle entrinnt man nicht durch
den Versuch, die Rechtspopulistlnnen verbal

zu bekämpfen. Sie sind eher das Symptom

eines fundamentalen strukturellen
Fehlers als die Ursache.

Theoretisch lässt sich dieser Fehler
leicht beseitigen. «Die Probleme des Politischen

heute - die Auflösung des Rechts-

links-Schemas, die gefährliche Konfrontation

von VolkundEliteund schliesslich die

unsinnige Gegenüberstellung von Nation
und Europa - liessen sich alle zugleich
transzendieren durch ein neu verfasstes

Europa.» (S. 69) Klingt logisch, wirkt aber
sehr unrealistisch. Immerhin bietet die
Idee der Republik eine starke, optimistische

Gegenerzählung -man sollte sie nicht
geringschätzen.

Susan Boos

MARGINALIEN/REZENSIONEN l6l



Andreas Cassee: Globale Bewegungsfreiheit.

Ein philosophisches Plädoyer für
offene Grenzen. Suhrkamp Verlag, Berlin
2016 (282 S.)

Im Herbst 2015 bezeichnete Slavoj Zizek in
einem Essay die Linksliberalen, die offene

Grenzen fordern, als die «grössten Heuchler»,

da sie insgeheim wüssten, dass es

aufgrund populistischer Dynamiken nie dazu

kommen werde (Die Zeit Nr. 37/2015).
Bedeutet politische Aussichtslosigkeit in
diesem Falle jedoch auch, dass solche

Forderungen immoralischen Sinne unberechtigt
sind? Andreas Cassee prüft in seiner jüngst
bei Suhrkamp erschienenen Studie zu
globaler Bewegungsfreiheit, ob bzw. welche
moralischen Gründe für ein staatliches
Recht auf Ausschluss von Einwanderungswilligen

sprechen. Die von gesellschaftlichen

Mehrheiten geteilte Vorstellung, dass

Staaten nicht nur faktisch, sondern auch
moralisch dazu berechtigt seien,

Einwanderungswilligen die Niederlassung im
Staatsgebiet zu untersagen, bezeichnet der

Autor als «Standardansicht». Diese auf ihre
Stichhaltigkeit hin zu befragen ist, ist das

Anliegen von Cassees Studie, die dem
Bereich der Moralphilosophie / angewandten
Ethik zuzuordnen ist und als Dissertation

von der Philosophischen Fakultät der
Universität Zürich angenommen wurde. Cassee

knüpft bei seiner Prüfung, ob sich

Einwanderungsbeschränkungen moralisch
rechtfertigen lassen, an eine entsprechende
Debatte an, die im englischen Sprachraum
im Umfeld von philosophischem Liberalismus

und Kommunitarismus seit mehr als

dreissig Jahren geführt wird. Diese liefert
Cassee nicht nur Analysematerial in Form

von Argumenten für unterschiedliche
Positionierungen, sondern prägt darüber hinaus

auch insgesamt die Struktur der Studie.

Im ersten Teil werden Argumentationen

von Christopher H. Wellman, Ryan
Pevnick, Michael Walzer, David Miller und
Will Kymlicka kritisch geprüft, die auf je
eigene Weise die «Standardansicht» vertreten,

dass a) Nationalstaaten die rechtliche
Kompetenz haben sollten, Nichtbürgerln-
nen die Einwanderung zu erlauben oder zu
verbieten, dass es b) kein allgemeines
moralisches Anspruchsrecht gebe, in ein Land
der eigenen Wahl einzuwandern, und dass

c) die Staaten bei der Ausübung ihrer
einwanderungspolitischen Entscheidungskompetenz

zugunsten ihrer eigenen Bürger

parteiisch sein dürfen.
Cassee analysiert die spezifischen

Argumentationsweisen einzeln und
sorgfältig. Dies gilt für Wellmans Analogie
zwischen Staaten und Clubs, die aufgrund des

Rechts aufVereinigungsfreiheit legitimiert
sind, Einwanderungsbeschränkungen zu
erlassen, ebenso wie für Pevnicks
Argumentation, dass Einwanderung das kollektive

Eigentum der Bürgerinnen verletze,
als das staatliche Institutionen zu verstehen

seien. Der Autor untersucht Walzers

kommunitaristische Begründung des

Rechts auf Ausschluss von
Einwanderungswilligen mit einem Recht auf kulturelle

Selbständigkeit ebenso wie die

Ausführungen der beiden Vertreter eines

liberalen Nationalismus: Millers «suffizi-
enzorientierte» Theorie der Rechte

Einwanderungswilliger, die bei «angemessenen»

Rechten und Optionen auf ein

anständiges Leben in ihrem Heimatland kein
Recht auf Einwanderung hätten, und
Kymlickas Ansicht, dass individueller Freiheit

kulturelle Zugehörigkeit vorausgehe
und ohne einen stabilen nationalkulturellen

Hintergrund, der Wahlentscheidungen
durch ein verbindliches Deutungsmuster
erleichtere, individuelle Autonomie nicht

162 WIDERSPRUCH-70/17



Vor allem im zweiten Teil der Studie
entwickelt Cassee seine eigene Position,
indem er die wichtigsten Einwände gegen die
«Standardansicht» diskutiert:
Einwanderungsbeschränkungen Verstössen a) gegen
Prinzipien der individuellen Freiheit, b)

gegen globale Verteilungsgerechtigkeit und
c) gegen demokratische Mitbestimmung
aller Betroffenen.

Die Mobilitäts- und damit auch die
Lebenschancen der Menschen variieren stark

je nach staatlicher Zugehörigkeit. Während

ein deutscher Pass visumsfreie Reisemöglichkeiten

in 173 Länder eröffne, so seien dies

bei einem afghanischen lediglich 25 (Stand

Mai 2016). Für die Höhe des Einkommens,
das eine Person erzielt, sei heute das

Aufenthaltsland der wichtigste Indikator. Falls
globale Verteilungsgerechtigkeit gefordert
ist - selbst die Forderung nach dieser ist im
fachphilosophischen Diskurs umstritten -,
dann sind auch Einwanderungsbeschränkungen

problematisch, die den global
«Unterprivilegierten die Möglichkeit nehmen,
ihre ökonomische Situation auf selbstbestimmte

Weise zu verbessern» (S. 201).

Die verbreitete Vorstellung, dass

Einwanderungsbeschränkungen demokratisch

legitim seien, auch wenn sie nur
schwer theoretisch gerechtfertigt werden

könnten, basiere aufeiner nationalstaatlichen

Konzeption des demos. Diese

Konzeption ist demokratietheoretisch zumindest

problematisch, da die sich potenziell
niederlassenden Migrantinnen selber
«kein Mitbestimmungsrecht bei der Festlegung

der Regeln hatten, denen sie
unterworfen sind» (S.209).

Immer wieder wendet Cassee einen
Analogieschluss von innerstaatlicher auf
zwischenstaatliche Bewegungsfreiheit an.

Warum soll es einer Person erlaubt sein,

von Zürich nach Genfzu ziehen, nicht aber

in andere Länder? Der Autor plädiert für

ein Recht auf globale Bewegungsfreiheit,
vor allem aufgrund von dessen kaum zu
überschätzender Bedeutung für die individuelle

Autonomie. Dieses Recht soll zwar
nichtuneingeschränkt oder absolut gelten,
es dürfe jedoch auch nicht willkürlich
begrenzt werden: «Jede Einschränkung dieses

Rechts bedarf einer Rechtfertigung
durch andere entsprechend gewichtige
moralische Ansprüche.» (S. 233)

Da bei der Abwägung des Rechts auf
globale Bewegungsfreiheit mit anderen Rechten

und Ansprüchen verschiedene
Gerechtigkeitstheorien unterschiedliche Ergebnisse

zeitigen dürften, entscheidet sich
Cassee mit einer spezifischen Theorie, seine

Überlegungenweiter voranzutreiben. Er

wählthierfür eine kosmopolitischeVersion

von John Rawls' Theorie der Gerechtigkeit.
Dieser liegt bekanntlich ein Gedankenexperiment

zugrunde, mit dem die von der

Philosophie geforderte Unparteilichkeit
eigener moralischer Urteile erreicht werden
soll: Über einen «Schleier des Nichtwissens»

werden Individuen in einen «Urzustand»

versetzt. Indiesem sollen die Individuen

über eine gerechte gesellschaftliche
Ordnung verhandeln, ohne ihre eigene

zukünftige Position in der entsprechenden
Gesellschaft zu kennen. Ziel ist, so

herauszufinden, welchen Gerechtigkeitsprinzipien
die unwissenden Individuen unter diesen

Bedingungen zustimmen würden.
Rawls kommt zu dem Ergebnis, dass

vernünftige Akteurinnen ein Prinzip der
gleichen Grundfreiheiten für alle und ein Prinzip

der Verteilungsgerechtigkeit wählen
würden, nach dem soziale Ungleichheiten
nurdann legitim wären, wenn diese der am
schlechtesten gestellten Gruppe von
Menschen einen Vorteil bringen. Dass Rawls
selbst den Geltungsbereich seiner
individualistischen Vertragstheorie auf
nationalstaatliche Gesellschaften einschränkt, hält

MARGINALIEN/REZENSIONEN 163



Cassee nicht davon ab, diese Konzeption
aufzugreifen und danach zu fragen, welche

Vereinbarung die Akteurinnen im Urzustand

hinsichtlich eines Rechts auf globale
Bewegungsfreiheit treffenwürden. Cassee

zufolgewürden die Vertragspartnerinnen
diese berücksichtigen, allerdings mit
Einschränkungen, etwa bei Gefahr eines
Zusammenbruchs der öffentlichen Ordnung.
Auch bei negativen Auswirkungen aufdie

soziale Gerechtigkeit, öffentliche
Infrastrukturen und das System sozialer Sicherung

seien Einschränkungen denkbar, die
Akteurinnen würden jedoch hier wohl
genau abwägen, welche Einschränkungen als

Schutzmassnahmen gerechtfertigt seien.

Das Ergebnis einer solchen Abwägung sei

schwervorauszusagen, die Vertragspartnerinnen

würden sich jedoch wohl «auf den
Grundsatz einigen, dass die einzelnen
Staaten bis zu einem gewissen Grad dazu

verpflichtet sind, ihre Institutionen darauf
auszurichten, dass sie möglichstwenigmit
der globalen Bewegungsfreiheit in Konflikt

geraten» (S. 275). Weiter könnte es sein, dass

die Vertragspartnerinnen Einschränkungen

zur Wahrung der kulturellen Kontinuität

formulieren. Dies jedoch nicht zum
Schutz einer wie auch immer definierten
nationalen Identität, sondern nur als letztes

Mittel bei drohenden plötzlichen und
drastischen kulturellen Brüchen, die eine

unvermittelte Einwanderung einer hohen

Anzahl an Menschen mit sich brächten. Die

Länder Europas, so die Einschätzung
Cassées, sind heute weit von einer solchen
Situation entfernt. An diesem Punkt verbleibt
der Autor leider im Ungefähren. Hilfreich
wäre etwa eine Aussage, dass auch das Jahr

2015 hierzu keine Ausnahme bildet, als

allein in Deutschland circa eine Million
Menschen auf der Flucht Schutz suchten.

Immerhin: Obwohl Cassee angesichts der

gegenwärtigen Weltlage zwar Einschrän¬

kungen der Bewegungsfreiheit als gerechtfertigt

erscheinen, ist für ihn zugleich
zumindest «eine wesentlich offenere

Einwanderungspolitik [erforderlich], als sie

gegenwärtig von wohlhabenden Ländern
betriebenwird» (S. 278).

Auch wenn die politische Durchsetzung

einer rechtlichen Verankerung der

globalen Bewegungsfreiheit derzeit
versperrt erscheint, so ändere dies nichts an
dem moralischen «Recht jedes Menschen,
sich auf der Oberfläche des Planeten, den

wir gemeinsam bewohnen, frei zu bewegen»

(S. 279). Dieses Recht habe individual-
ethische Auswirkungen: Wenn bestehende

Einwanderungsbeschränkungen moralisch

unhaltbar sind, so Cassee, dann begehen

Migrantinnen, die irregulär einwandern,

im moralischen Sinne auch kein
Unrecht. Bürgerinnen wären in diesem Falle
moralisch dazu berechtigt bzw. sogar
verpflichtet, ihnen ungeachtet rechtlicher
Verbote zu helfen. An dieser Stelle liegt
meines Erachtens der Übergang von
moralphilosophischen Überlegungen zu linker

Politik, die beim zivilgesellschaftlichen
Widerstand gegen Repressionen nicht
haltmacht, sondern auch den Abbau der globalen

Ungleichheiten anstrebt.

Johannes Gruber

Zygmunt Bauman: Die Angst vor den

anderen. Ein Essay über Migration und
Panikmache. Suhrkamp Verlag, Berlin 2016

(125S.)

Der im Januar 2017 verstorbene Soziologe

Zygmunt Baumanstelltsich in seinem 2016

bei Suhrkamp veröffentlichten Essay die

Frage nach der in Europa wachsenden

Xenophobie. Bauman ist einer der meist-

164 WIDERSPRUCH-70/17



beachteten Soziologen der letzten Dekaden

und hinterlässt ein ausführliches Werk,
das sich seit den tgSoer-Jahren immer wieder

veränderte. Bauman versuchte stets,
den Zeitgeist zu erfassen und auf den
Begriff zu bringen. Von seinen Ansichten der
Postmoderne (1992) bis hin zu seinen Werken

zur flüchtigen Moderne (2000 und
2007) ist besonders ein Gedanke
kennzeichnend: die zunehmende Unsicherheit
der Menschen in Zeiten, die sichdurch die
Abwesenheit absoluter Wahrheiten
auszeichnen. Von seinem Versuch, soziale
Interaktion mittels seines Habitat-Begriffes
zu begreifen, über das Konzept der flüchtigen

Moderne bis hin zu dem von Antonio
Gramsci geliehenen Begriff des «Interregnums»

hat Bauman immerwieder versucht,
die Komplexität der Welt zu reduzieren,
ohne durch Vereinfachung Wesentliches

aus den Augen zu verlieren. Damit gibt er

wenngleich keinen absoluten, so doch
zumindest einen relativen Halt.

Ausgangslage des zuletzt erschienenen

zeitdiagnostischen Essays über Migration
und Panikmache ist der als Folge des

Bürgerkrieges in Syrien erfolgte Anstieg der in
Richtung Europa flüchtenden Menschen.
Die Situation im Nahen Osten wurde ganz
Europa ins Bewusstsein gerufen. Doch
rechtspopulistische Parteienverschafften
sich zunehmend Gehör undverzeichneten
ab 2016 steigende Wählerinnenanteile. Die
Alternative für Deutschland (AfD) betrat
das Feld der parlamentarischen Politikund
in Frankreich verlor der Front National im
Jahre 2017 nur knapp die Präsidentschaftswahlen.

In Österreich wird die rechtspopulistische

Freiheitliche Partei (FPÖ) im Zuge
der Nationalratswahlen am 15. Oktober
2017 als möglicher Koalitionspartner einer

Regierung von Sozialdemokraten oder
Konservativen gehandelt, in Ungarn und
Polen regieren mit der Jobbikbzw. der PiS

(«Recht und Gerechtigkeit») offen
rechtsextreme Parteien. Europaweithat sich die

politische Landschaft verändert. Nach
dem beispielhaften Vorgehen Ungarns
begannen auch andere Staaten der Europäischen

Union, ihre Aussengrenzen durch
das Errichten von Zäunen und verstärkte
Grenzkontrollen abzusichern. Politikerinnen

staatstragender Parteien haben ihre
Rhetorik verhärtet und Forderungen
übernommen, die von den rechtsextremen
Parteien eingebracht wurden.

Hier setzt der Essay Baumans an und
behandelt speziell zwei Themenkomplexe.
Zumeinen benennt Bauman verschiedene

ökonomische und soziale Faktoren, die
insbesondere bei den schlechter gestellten

Bevölkerungsgruppen Fremdenfeindlichkeit

auslösen: Die symbolische Kraft der
am untersten Rand der Gesellschaft
stehenden Geflüchteten führt zu einem
«Angst-Reflex», da diese Menschen uns
daran erinnern, dasswiruns unserer sozialen

und ökonomischen Stellung nicht sicher
sein können. Zum anderen erklärt er

Mechanismen, mitdenen rechtspopulistische
Akteure genau diese Faktoren für den eigenen

Machterhalt nutzen.
Der Essay selbst wechselt zwischen

beiden Themenkomplexen und führt eine
Vielzahl von Erklärungsmodellen an: Von

anthropologischen Gesellschaftstheorien
über politikwissenschaftliche Ansätze bis

hin zu philosophischen Abhandlungen
stützt Bauman - für seine Publikationen
nicht untypisch - sein Argument vielfältig
ab. Der Essay ist in der Folge ein reichhaltiger

Fundus bewährter und aktueller
Konzepte. Nicht nur macht Bauman klar
verständlich, wie aktuelle politische
Entwicklungen mit gesteigerter
Fremdenfeindlichkeit zusammenhängen, auch bettet

er der Essay in sein bisheriges Werk ein
und führt bestehende Gedanken weiter.

MARGINALIEN/REZENSIONEN 165



Problematisch ist hierbei vornehmlich die

Kürze des Texts: Baumans vielfältige
Einflüsse werden meistnur angeschnitten und

wenig ausgeführt.
Inhaltlich nutzt Bauman zwei theoretische

Felder zur Erklärung besagter Phänomene.

Einerseits die fortschreitende
Entwicklung von der Disziplinar- zur
Leistungsgesellschaft, von der soliden in die flüchtige
Moderne (S.58): Die sich etablierende

Leistungsgesellschaft spezialisiert sich im
Gegensatz zur Disziplinargesellschaft «auf die

Produktion und Eliminierungvon Repressiven

und Versagern») (S. 59). Diese Charakterzüge

werden nicht mehr als schicksalshaft,

sondern vielmehr als individuell zu
verantwortenund entsprechend persönlich
vermeidbar gedacht. Dies führt laut Bauman

dazu, dass wir uns imWettstreit miteinander
befinden und Menschen um uns herum
verdächtigen, «übel gesinnte, böswillige Rivalen

zu sein» (S. 109).

Andererseits behandelt die Argumentation

Baumans die sich auf diese Entwicklung

abstützende Arbeit mit der Angst:
Flüchtende und die auf sie fokussierenden

Projektionen sind für Bauman Symbol des

Zusammenbruchs einer vormaligen
Ordnung (S. 20), eines Zusammenbruchs, dem

folgendermassen Gestalt verliehen wird:
«Diese Nomaden [...] erinnern uns [...] an
die (unheilbare?) Verwundbarkeit unserer
eigenen Stellung und an die endemische

Zerbrechlichkeit unseres hart erarbeiteten

Wohlstands.» (S. 21) Diese geistige Haltung
ist für ihnwiederum der fruchtbare Boden,

auf den die durch Politikerinnen produzierte

Angst fällt (S. 22). In diesem Punkt
erinnert die Argumentation Baumans an die

Arbeiten von Colin Crouch oder Tariq Ali
zu den sogenannten Post-Politics, einer
rein administrativen Politik, welche statt
mit politischer Debatte hauptsächlich mit
Angst arbeite. Im Kontext dieser administ¬

rativen Politik sei, wie Bauman argumentiert,

auch der Begriff der «kosmischen

Angst» von Michail Bachtin zu verorten
(S.52L). Diese «Angst vor dem Unendlichen»

(S. 53), welche jedem Menschen
innewohne, müsse greifbar, also endlich
gemacht werden. Dies passiere über «künstliche,

<offizielle> Varianten» (S.53) wie
besagte Panikmache. Damitwird sie einerseits

für die Menschen handhabbar und
andererseits für die Politikerinnen nutzbar.

Individualisierung und eine Erosion der

politischen Macht führen dazu, dass die
Gesellschaft sich «die Erlösung von der
drohenden Depression bei selbstgewählten

Göttern» suche (S. 62). Auch diese «starken

Männer und Frauen» (S.49) könnten
zwar aufgrund der «gewaltigen Diskrepanz

zwischen den Zielen und Mitteln
effektiven Handelns» (S. 63) - ebenjener
Erosion - nichts erreichen, vermögen jedoch
die Illusion der Machbarkeit besser

aufrechtzuerhalten als jene Politikerinnen,
die sich selbst unter die Schirmherrschaft
der Alternativlosigkeit stellten. Dieses

Zusammenspiel zwischen einer von Bauman

postulierten «Urangst», die gar die Form

eines «konditionierten Reflexes» (S. 29)

annimmt, und dem Versuch, diese Angst für
den eigenen Machterhalt politisch zu

nutzen, führe zu jener Xenophobie, die sich

derzeit beobachten lässt.

Flüchtende sind nicht nur ein Symbol
für den Zusammenbruch einer Ordnung,
sondern können fürdiejenigen, die sich als

Einheimische begreifen, dem Gefühl
Gestaltverleihen, ein Opfer von Umständen

zu sein, aufdie man nursehr geringen oder

gar keinen Einfluss hat (S.110). Die sich
selbst als Opfer wahrnehmenden Individuen

müssten «diejenigen ausmachen und
benennen, die sie zu Opfern gemacht
haben; und diese Leute müssen ein erkennbares

Gesicht haben. [...] Migranten und

166 WIDERSPRUCH-70/17



vor allem die Neuankömmlinge unter
ihnen erfüllen alle diese Voraussetzungen
bestens.» (Ebd.)

Noch ein Stück weiter geht Bauman,
wenn er Giorgio Agambens Begriff des

«Homo sacer» aufgreift. Mit diesem expliziert

er, dass die im politischen Diskurs
gemachten Äusserungen zu einer
Entmenschlichung der Flüchtenden führen
und ihrenAusschluss aus der Gesellschaft

zur Folge haben. In letzter Konsequenz
führt dies «zu einerVerschiebung des

Migrationsproblems aus dem Bereich der Ethik
in den der Sicherheitsbedrohungen» (S. 84).

Denn die Abtrennung menschlicher
Interaktionen von jeglicher moralischen Bewertung

macht es einfacher, das Migrationsproblem

aufbürokratische Weise zu lösen

(S.77). Umgekehrt verunmöglicht diese

Entwicklung eine Solidarisierung der
Menschen mit den Flüchtenden.

Baumans Diagnose lautet: «Die Menschheit

befindet sich in der Krise - und es gibt
keinen anderenAusweg aus dieser Krise als

die Solidarität zwischen den Menschen.»
(S. 24) Doch angesichts der Aktualität der
Krise bleibt derWirkungszusammenhang
ihrer Ursachen unklar und Baumans
Lösungsvorschlagentsprechend vage: die

Begegnung der Menschen untereinander
(S. 114). Wenn Gespräche «keine brauchbare

Alternative» als Grundlage einer «kooperativen

undsolidarischen Koexistenz» kennen,

ist die direkte, reale Begegnung der

Migrantlnnenen mit den Europäerinnen
für ihn die einzige Möglichkeit, die von
ihm geforderte Solidarität aufzubauen.
Doch dazu müssten die Flüchtenden
ankommen und nicht an den Mauern der
Festung Europa abprallen. Hier Schwächelt
das Argument Baumans und es stellt sich
die Frage, ob es nicht verkürzt ist, die

Wirkungsmacht des Angstdiskurses auf die
diskursive Ebene zu beschränken.

Im vierten Kapitel, «Zusammen und
dicht gedrängt», artikuliert Bauman dann
plötzlich eine essenzialistische Position:
Menschen seien gleichsam «genetisch» auf

Migration eingestellt (S. 6gf.). Damit
übernimmt Bauman die Argumentationsweise
populistischer Politiker undversucht,
Migration als anthropologische Konstante
darzustellen, die sich eben nicht ändern lasse.

Er scheint damit sein Argument vorallem
für die «frustrierte Mittelschicht», an welche

der Essay adressiert ist, schmackhaft

zu machen. Dieses Vorgehen passt aber

nicht in die sonstige, «fluide» Argumentation
und macht seinen Essay insgesamt

weniger glaubwürdig. Verfechterinnen einer

linken, solidarischen Flüchtlingspolitik
können diesen Punkt genauso angreifen
wie Migrationsgegnerinnen. Diese können

mitVerweis auf andere Erdteile - insbesondere

aber aufdie Nachbarländervon Syrien,
Irak und Afghanistan - ihre Forderung
nach Schliessung der Grenzen weiterhin
behaupten.

Bauman liefert ein facettenreiches Ar-
gumentarium, das sich auch aufKonzepte
seines Lebenswerks zurückbezieht. Es

entfaltet sich zwischen den beiden Polen Freiheit

und Sicherheit, wobei das Gewicht in
diesem Essay klar auf dem Aspekt der

Sicherheitliegt. Dies ist auch dem Umstand

geschuldet, dass der Essay das Formulieren
konkreterUtopien vermissen lässt.

Trotz dieser Schwächen gelingt dem

Essay, was als Hauptanliegen Baumans
bezeichnet werden kann: der Unsicherheit
der flüchtigen Moderne einen Namen und
eine Strukturzu geben, sie handhabbar zu
machen, ohne der allzu profanen Rhetorik
der Machbarkeit zu verfallen, sondern sie

imGegenteil gegen ebendiese abzusichern.

Hendrik Erz

MARGINALIEN/REZENSIONEN 167



CharlotteTheile: Ist die AfD zu stoppen?
Die Schweiz als Vorbild der neuen Rechten.

Rotpunktverlag, Zürich 2017 (191 S.)

Pünktlich zur Bundestagswahl am 22.
September in Deutschland hat Charlotte Theile

mit Ist die AfD zu stoppen? eine Einschätzung

der Entwicklungen der Alternative für
Deutschland (AfD) mit besonderem Bezug

zur Schweizerischen Volkspartei (SVP)

vorgelegt und stellt die Frage, wie rechten

Bewegungen begegnet werden kann.

Zugegeben, der Titel ist etwas reisse-
risch. Die Frage, ob die AfD zu stoppen sei,

impliziertderen unaufhaltsamen Aufstieg.
Und auch wenn das Wahlergebnis der
deutschen Bundestagswahl schlimmer als
erhofft ausgefallen ist: Über die Hälfte der

Wählerinnen der AfD hat ihre Stimme
nicht aus Überzeugung, sondern aus
Protestgegeben.

Zweifelsohne aber wird sich die politische

Landschaft nach der Bundestagswahl
nach rechts verschieben. Die AfD erweitert
dabei die Grenzen des Sagbaren. Sie wendet

eine Taktik des Vorpreschens und
Zurückziehens an - Forderungen werden
aufgestellt und Aussagen getätigt, die bei
Bedarf wieder zurückgenommen oder
relativiert werden können. Dabei nimmt
dieAfD -wie die SVP - fürsich inAnspruch,
für «das Volk» zu sprechen. Immer mit
einemAuge aufdie Nachbarn in der Schweiz

schielend, bemüht sich die AfD, eine
Demokratie mit Volksabstimmungen nach
Schweizer Vorbild auch in Deutschland zu
etablieren. Dies verwundert wenig, denn
der Aufstieg der SVP zeigt, welche Erfolge
Parteien ganz am rechten Rand mittels
Volksabstimmungen erreichen können.
Am Beispiel SVP wird aber auch deutlich,
wie rechten Entwicklungen undPositionen

entgegengetreten werdenkann.

Das essayistische und im journalistischen

Stil gehaltene Buch gliedert sich grob
in vier Teile: die Geschichte und Etablierung

der SVP als stärkste parlamentarische
Kraft der Schweiz; die Entwicklung der
AfD; die Verbindung zwischen SVP und
AfD; die Frage, wie rechten Parteien und
Bewegungen Einhalt geboten werden kann.

Die SVP, einst aus dem Zusammen-
schluss von Bauernparteien hervorgegangen,

verdankt ihren Aufstieg dem
Unternehmer und Milliardär Christoph Blocher.
Der Stimmenanteil bei nationalen Wahlen

steigerte sich von 11,9 Prozent im fahr 1991

auf 29,4 Prozent im Jahr 2015 und die SVP

wurde somit zur stärksten Partei der
Schweiz. Begünstigt wurde dieser Aufstieg
laut Theile durch zwei Faktoren. Blocher

gelang es einerseits, eine Lücke im
konservativen politischen Spektrum zu füllen, die

laut Theile dadurch entstand, dass andere

konservative Parteien versuchten, zu sehr

mit der Zeit zu gehen. Zum andern
verstand es Blocher, mit seinen Erzählungen
rund um die SVP ein Zusammengehörigkeitsgefühl

zu erzeugen. Die entscheidende

Veränderung allerdings war die

Volksabstimmung vom 6. Dezember 1992. An
diesem Tag lehnten 50,3 Prozent der
Schweizerinnen den Beitritt zum Europäischen

Wirtschaftsraum (EWR) ab. Thiele

führtan dieser Stelle in einem instruktiven
Exkurs die Besonderheiten des schweizerischen

Wahlsystems aus.

Die Abgrenzung zur EU blieb ab 1991

eines der Kernthemen der SVP. In den folgenden

Jahren ist es der SVP gelungen, mittels
Volksabstimmungen einige ihrer Positionen

durchzusetzen. Im konsensorientierten

Schweizer Politsystem hat die SVP es

geschafft, sich als Oppositionspartei zu
etablieren und trotzdem in Regierungen
auf allen Ebenen (kommunal, kantonal
und national) vertreten zu sein.

168 WIDERSPRUCH-70/17



Eine solche Strategie lässt sich bei vielen

rechten Parteien beobachten, auch bei
der AfD. Anfang 2013 als europaskeptische
Partei von dem inzwischen ausgetretenen
Bernd Lücke gegründet, radikalisierte sich
die AfD sehr schnellundgewann an Zulauf.
Seit jeher fallen einzelne Politikerinnen der

AfD immerwieder durch gezielte Provokationen

auf, um sogleichmitAusreden zu
reagieren, wenn die gesellschaftliche Empörung

zu gross wird. Doch auch hier gilt:
Eine schlechte Presse ist besser als keine
Presse. Die AfD fängt so eine Stimmung in
der Bevölkerung ein, die von anderen rechten

oder konservativen Parteien nicht
bedient werden kann. So schaffte es die AfD
2016 auf 24,3 Prozent bei der Landtagswahl
in Sachsen-Anhalt. Dieser Aufstieg gründet,

wie jener der Pegida (Patriotische
Europäer gegen die Islamisierung des

Abendlandes), nicht einfach in einem Vakuum.
2010 veröffentlichte Thilo Sarrazin sein

Buch Deutschland schafft sich ab, das sofort

zum Beststeller wurde. Zwanzig Prozent
der Befragten konnten sich damals vorstellen,

eine «Sarrazin-Partei» zu wählen. Diese

entstand schlussendlich nicht, dafür
aber kam die AfD. Deren Europakritik trat
gegenüber der Kritik am Umgang mit
Flüchtenden in den Hintergrund. Die Partei

radikalisiert sich laufend nach rechts.

Die Ankündigung der im Vergleich zu
anderen Exponenten schon fast gemässigten
Parteichefin Frauke Petry, die Partei zu
verlassen, erscheint in dieser Entwicklungnur
konsequent.

In einer Sache sind sich die Mitglieder
der AfD einig: Die Schweiz ist ein gutes
Vorbild. So legt Theile detailliert die Verbindungen

zwischen der AfD und der SVP dar.

Nicht nur, dass der Bezug zur Schweiz
direkt imWahlprogramm der AfD auftaucht.
ImApril 2016 nimmt Petry an einer Tagung
der der SVP nahestehenden AUNS (Aktion

für eine unabhängige und neutrale
Schweiz) teil. Im November desselben Jahres

tritt der AfD-Spitzenkandidat für die

Bundestagswahl, Alexander Gauland, mit
Christoph Blocher in der Politsendung Arena

des Schweizer Fernsehens auf. Im
Gegensatz zur SVP-Bewunderung der führenden

Kader der AfD geht Blocher jedoch auf
Distanz. Die Verbindung ist zurzeit noch
recht einseitig. Theile stellt fest, dass Positionen,

die die SVP vertritt und in der
Schweiz allenfalls als «sehr konservativ»

angesehen werden, impolitischen Diskurs
Deutschlands als rechts(extrem) gelten.

Doch nicht nur gemeinsame Auftritte
verbinden die beiden Parteien. Im April
2017 wird in Deutschland die «Denkfabrik»

gegründet. Dieser Verein zeichnet sich

durch direkte Wahlwerbung für die AfD
aus. Füreinige Plakate istAlexander Segert

zuständig. Dieser wiederum ist bekannt für
seine Gestaltung der Plakatwerbung der
SVP. In diesen Punkten kommt die Stärke
des Buches zum Ausdruck: Die Autorin
zeichnet detailliert die Verbindungen
zwischen SVP und AfD nach und schafft es, in
einfacher Sprache die komplizierten
Verbindungen und die wichtigen Personen

darzustellen, ohne in Redundanz oder
Überinterpretation abzudriften.

Die letzten drei Kapitel widmen sich der

Frage, wie man den Rechten am besten

begegnet. Iheile führt als Antwort zwei
konkrete Beispiele an: den von Grünen-Politikerinnen

sowie Parteilosen gegründete
Verein «Mehr Demokratie» aus Deutschland

und die 2014 gegründete liberale
«Operation Libero» aus der Schweiz.

Eine von Theile benannte Strategie ist,
vorwegzunehmen, was Rechte vorgeben,
zu wollen: mehr Demokratie. Die AfD
propagiert die direkte Demokratie und
Volksentscheide, weil sie denkt, ihre Positionen
damit schneller durchsetzen zu können.

MARGINALIEN/REZENSIONEN 169



Und das Beispiel der SVP bestätigt genau
diese Annahme: Zwar verfügt die Partei
über keine Mehrheiten in Parlamenten und

Regierungen, kann politische Ziele aber

mittels Volksentscheiden durchsetzen.

Allerdings zeigt das Beispiel Schweiz auch,
dass Volksentscheide ergebnisoffen sind
und nicht immer nach rechts kippen müssen.

Im Januar 2016 begann Operation
Libero mit ihrer Kampagne gegen die

«Durchsetzungsinitiative», mit der eine

Verschärfung der Ausschaffungsgesetze
direkt in die Verfassung geschrieben worden

wäre. Waren anfänglich noch zwei
Drittel der Schweizerinnen für die Initiative,

stimmten am 28. Februar 58,9 Prozent

dagegen. Gestärkt durch einen Appell von
120 Rechtsprofessorinnen, begegnete die

Operation Libero der SVP durch direkte
Konfrontation. So drehte sich die

Abstimmungsdiskussion bald nicht mehr um
«kriminelle Ausländer», sondern um die Frage
nach rechtsstaatlichen Grundsätzen. Am
Ende wurde die SVP von einem breiten
gesellschaftlichen Bündnis von ausserparla-
mentarischen linken Organisationen,
Gewerkschaften, Betrieben und Parteien bis

weit in die Mitte geschlagen.
DerAppell des Buches ist eindeutig:

Engagiert euch! Gemeint sind die Bürgerinnen

und Bürger. Appelle an Politikerinnen
findet man in diesem Buch nicht.
Ökonomische Bedingungen werden ebenfalls
nicht reflektiert. Aber damit gibtUieile zu

erkennen, dass es nicht in erster Linie auf
die offizielle Politik ankommt, sondern auf

eigenständiges und kooperatives Handeln.
Dieses Engagement bedarf jedoch eines

neuen Problem- und Kommunikationsverständnisses.

«Populistische Parteien
haben auch die Qualität, Themen, die die
Bevölkerung bewegen, früh wahrzunehmen

- und sie vertreten immer wieder
Forderungen, die aus guten Gründen populär

sind. Wer ihnen das abspricht und jeden
Inhalt mit dem Faschismus-Stempel
versieht, tut ihnennichtnur unrecht, sondern

besorgt auch ihr Geschäft. Kaum etwas
dient Rechtspopulisten so zuverlässig wie
das undifferenzierte Schwingen der <Nazi-

Keule>.» (S.185) Eine diskursive Ausgrenzung

durch stigmatisierende Wortwahl
stärkt die Rechten. Diese Vereinfachungen
tun, was auch Rechten vorgeworfenwird:
Komplexitäten verkennen. Sie erschweren

es, inhaltliche Unterschiede herauszuarbeiten

und auf einer Sachebene den Rechten

Paroli zu bieten. Es geht nicht darum,
im Pathos der Politik «die Sorgen der Bürger

ernst zu nehmen», sondern die Sprache
der Rechten zu dechiffrieren und offenzulegen.

Wer Angst vor Flüchtenden hat, ist
noch kein Nazi, und es hilftnichts, ihn oder

sie als solchen zu bezeichnen. Der
Anspruch, den die Linke haben muss, istkein

neuer: Es geht um Aufklärung. Das Buch

von Charlotte Theile istdafür ein Beispiel.

Tobias Rein

Ulf Kadritzke: Mythos «Mitte». Oder: die

Entsorgung der Klassenfrage. Bertz &

Fischer, Berlin 2017 (104 S.)

Das vorliegende Büchlein ist eine überarbeitete

und aktualisierte Fassung des

Aufsatzes Zur Mitte drängt sich alles, der 2016

in Prokla. Zeitschriftfür kritische Sozialforschung

erschienen ist. UlfKadritzke war bis

2008 Professor für Soziologie an der
Hochschule für Wirtschaft und Recht in Berlin.
Er kennt die soziologische Diskussion zur
«Klassenfrage» in Deutschland in- und
auswendig und geht mit seinen Berufskol-

leg'innen ziemlich hart ins Gericht. In
seinen Augen tragen nämlich prominente

170 WIDERSPRUCH-70/17



Vertreterinnen der soziologischen Zunft -
etwa Heinz Bude, Steffen Mau und Nicole
Burzan - heute wesentlich dazu bei, dass

der Blick auf die Klassengesellschaft
verstellt bleibt und sich alle bloss um die
Zukunft der «Mitte» sorgen. Nicht nur die
Politikerinnen «drängt es also zur Mitte».
Auch zahlreiche Soziologinnen beteiligen
sich an der Konstruktion einer Ideologie
oder Mythologie der Mitte, mit der die
Klassenfrage gleichsam abgeschafft wird.

Das sind starke Thesen, und nicht
immer gelingt es dem Verfasser, sie überzeugend

darzulegen. Der Text ist in zwei Teile

gegliedert. Im ersten Teil greift Kadritzke
Studien aus der Zeit der Weimarer Republik
(1918-1933) auf, die sich mit der Frage
beschäftigten, ob es sich bei den «Angestellten»

um eine neue soziale Klasse handelte
oder um eine neue Fraktion der Arbeiterklasse.

Der Autor erinnert an Gustav von
Schmollers Vortrag am Evangelisch-sozialen

Kongress von 1897, der sozusagen den

«neuen Mittelstand» aus der Taufe hob.

Gegen den steigenden Einfluss des Marxismus

prophezeite der führende Kopf der
Historischen Schule der Nationalökonomie,

es werde nicht zwangsläufig zur
Zuspitzung des Gegensatzes zwischen Proletariat

und Bourgeoisie kommen, da in der

Mitte der Gesellschaft immer wieder neue

Gruppen zum traditionellen, teilweise dem

Untergang geweihten Mittelstand stossen
würden. Soziologen der Weimarer Zeit -
wie Theoder Geiger, Carl Dreyfuss, Hans

Speier und Siegfried Kracauer - hielten
dagegen den neuen Mittelstand für eine
unscharfe, wenn nicht idealistische Kategorie,
hinter der sich eine grosse Vielfalt
unterschiedlichster Arbeits- und Lebensrealitäten

verbarg. Sie versuchten eine modifizierte

Klassentheorie zu entwerfen, der

zufolge Angestellte und Arbeiterinnen
derselben Klasse der Lohnabhängigkeit

angehörten, welche sich jedoch zunehmend

ausdifferenzierte und immer weniger

Elemente eines gemeinsamen Klassen-

bewusstseins aufwies.
Der zweite Teil des Texts schlägt einen

sehr weiten Bogen von der Nachkriegszeit,
als 1953 mit Helmut Schelskys Begriff der
«nivellierten Mittelstandsgesellschaft» in
der deutschen Soziologie erstmals das

Ende der Klassengesellschaft ausgerufen
wurde, bis zum Lagebericht der Herbert-

Quandt-Stiftung von 2007 «über die
gesellschaftliche Mitte in Deutschland». In
diesem Kontext geht UlfKadritzke aufeinige
aktuelle soziologische Studien zu sozialer

Ungleichheit und gesellschaftlicher Mitte
inDeutschland ein. Leider verfolgt er dabei

nicht das Ziel, die eine oder andere interessante

Frage oder Beobachtung aus diesen
Studien aufzugreifen und ernsthaft zu
diskutieren. Letztlich geht es ihm nur darum,
diese Autorinnen der «Entsorgung der
Klassenfrage» zu überführen und ihre
«begriffslose Soziologie der Mitte» (S. 80)

anzuprangern. Zwar räumt er in einer Fussnote

(Nr. 47) durchaus ein, dass Autorinnen

wie Nicole Burzan, Claudia Koppetsch,
Steffen Mau, Oliver Nachtwey und Berthold

Vogel «wichtige Seiten der veränderten

Gesellschaftsstruktur empirisch
sorgfältig darlegen». Aber er tut dies nur, um
sogleich anzufügen: «An ihrem begrifflichen

und damit auch politischen Umgang
mit der Mitte zeigt sich jedoch, dass die

Missachtung der Klassenfrage den Ertrag
ihrer Erkenntnisse schmälert.» Solche

pauschalen Aussagen werden nun jedoch
der Komplexität und Vielseitigkeit der
aktuellen soziologischen Diskussion in keiner

Weise gerecht. Sie verweisen auf eine

Prämisse, die diesem Buch zugrunde liegt,
aber nirgends ganz explizit ausgesprochen
wird: Es gibt letztlich nur eine richtige
Weise, die Klassenfrage zu thematisieren,

MARGINALIEN/REZENSIONEN 171



und diese beruht auf der marxistischen
Klassentheorie.-

Nun kann man sehr wohl mit Ulf Kad-
ritzke einiggehen, dass es eine Mythologie
der Mitte gibt, die kritisch hinterfragt werden

sollte. Genau so würde ich sein Plädoyer

teilen, es nicht bei einer Analyse
sozialstatistischer Daten über Einkommen oder

Bildung bewenden zu lassen, sondern auch

die Produktionsverhältnisse inden Blick zu
nehmen und damit ganz allgemein die Art
der sozialen Beziehungen zwischen
Menschen, Gruppen und Klassen in der
kapitalistischen Gesellschaft. Auch jenen in der

Soziologie der Weimarer Zeitentwickelten
Ansatz, der auf die Analyse der sozialen,
ökonomischen und kulturellen
Ausdifferenzierungen der lohnabhängigen Klasse

zielt, statt der Arbeiterklasse einen neuen
Mittelstand entgegenzustellen, halte ich

für durchaus zielführend. Allerdings sollte

sich jemand, der in dieser Perspektive
weiterdenken und forschenwill, heute den
kritischen Fragen stellen, die imLaufe der
Geschichte an die marxistische Klassentheorie

gerichtet wurden. Und dies tut Ulf
Kadritzke leider kaum. An verschiedenen
Stellen räumt er zwar ein, dass es ein Problem

mit der Unterscheidung zwischen
richtigem und falschem Klassenbewusstsein

gibt. Auch warnt er hier und da vor
ökonomistischem Reduktionismus bei der

Klassenanalyse. Dies sind aber nur
Randbemerkungen, denn im Grossen und Ganzen

beruht sein Argument auf jenem
Klassenrealismus, dem zufolge es soziale Klassen

einfach gibt und man nur richtig
hinsehen muss, um dies zu erkennen und
die jeweiligen Klasseninteressen offenzu-

In dieser stillschweigenden Prämisse

liegt die Schwäche des vorliegenden Büchleins.

Seit Edward P. Thompsons 1963

veröffentlichten The Making ofthe English Wor¬

king Class ist (auch) in die marxistische
Diskussion die Erkenntnis eingeflossen,
dass Klassen nicht einfach da sind,
sondern «gemacht werden». Pierre Bourdieu
hat nicht nur aufgezeigt, dass die
Ausdifferenzierung von Geschmackund Lebensstil
konstitutiv für die Klassenbildung sind,
sondern auch hervorgehoben, dass dem

Klassenkampf ein Klassifizierungskampf
vorausgeht, in dem die jeweils
vorherrschenden Prinzipien der (Di-)Vision des

Sozialen auf dem Spiel stehen. Von Ernesto
Laclau und Chantal Mouffe können wir
lernen, dass Interessen aktiv artikuliert
werden und sich nicht einfach aus einer
objektiven Position ableiten lassen. Und so

weiter und so fort: Solche theoretischen
Debatten scheinen am Verfasser dieses

Büchleins ebenso spurlos vorbeigegangen

zu sein wie die Einwände, die etwa aus
feministischer oder postkolonialer Perspektive

gegen die marxistische Klassentheorie

vorgebracht wurden. In der Tat war das

«revolutionäre Subjekt» des Marxismus unre-
flektiert männlich und weiss, und in den

epischen Diskussionen über Haupt- und

Nebenwidersprüche hatte sich der marxistische

Widerstand gegen Relativierungen
dieser Setzung geäussert. Ebenso
selbstverständlich fokussierte die marxistische
Klassentheorie weder aufAngestellte noch
auf Selbständige oder Erwerbslose,
sondern auf «richtige Arbeiter» - so lange (und
auch noch länger als), wie sich dies in der
vorherrschenden politischen und
gesellschaftlichen Grosswetterlage aufrechterhalten

liess.

Ulf Kadritzke kommt das Verdienst zu,

an längst vergessene soziologische
Untersuchungen aus der Weimarer Zeit zu

erinnern. In der Tat weisen diese einen
überraschenden Aktualitätsgehalt auf, gerade in
Bezug auf soziale und kulturelle
Ausdifferenzierungen der lohnabhängigen Klasse.

172 WIDERSPRUCH-70/17



Gleichwohl ist festzuhalten, dass sich auf
der Grundlage dieser Studien gewisse
Aspekte der Klassenfrage im heutigen
neoliberalen und sich globalisierenden Kapitalismus

nurunzureichend verstehen lassen.

In diesem Sinne wäre es wichtig, die
Mythologie der Mitte nichtnur theoretisch zu

hinterfragen, sondern soziologisch zu
untersuchen: Wenn wir diese Mythologie als

verbreitete (Di-)Vision des Sozialen ernst
nehmen, führt es nichtweiter, sie als falsch

zu kennzeichnen. Vielmehr ginge es um die

Frage, welche neuen Erkenntnisse über die

Klassengesellschaft sich durch eine
Erforschung des «Mythos Mitte» gewinnen
lassen. Diesbezüglich sei die Hypothese
gewagt, dass die Bedeutung des Mittelstandes

heute weniger als während der
Weimarer Zeit darin liegt, ein Bollwerk
gegen die Arbeiterklasse zu bilden. Stattdessen

hat eine Sicht auf die soziale Welt an
Einfluss gewonnen, welche das Denken in
gesellschaftlichen Grossgruppen an sich
diskreditiert. Ulrich Becks Individualisierungstheorie,

die in diesem Büchlein
erstaunlicherweise nicht thematisiert wird,
lässt sich seit den tg8oer-Jahren als
Kronzeugin dieses Umbruchs ins Feld führen.
Im Bild einer atomisierten Gesellschaft ist
die Mitte zunächst einmal nichts weiter als

eine statistische Aggregation jener
Menschen, in deren Lebensentwürfen der von
Luc Boltanski und Ève Chiapello
untersuchte «Neue Geist des Kapitalismus» mehr
oder weniger zu halten scheint, was er
verspricht. Die sozialen Klassen sind, wie
Bourdieu sagt, nur noch «auf dem Papier»
da. In der gesellschaftlichen Wirklichkeit
müssen sie erst von neuem gemacht werden,

umwieder sichtbar zu werden.

Peter Streckeisen

Esteban Pineiro/Seraina Winzeier (Hg.):

Wohnungsnot als gesellschaftlicher
Konflikt. Alfred Kunz und die Gemeinnützige
Stiftung Wohnhilfe Basel. Schwabe Verlag,
Basel 2017 (302 S.)

Wie der Untertitel deutlich macht, ist der

vorliegende Sammelband im Auftrag der

Gemeinnützigen StiftungWohnhilfe Basel

entstanden. Die Stiftung Wohnhilfe stellt
seit 1979 «randständigen» Menschen in
Basel kostengünstigen Wohnraum zur
Verfügung und fördertmitbetreutem Wohnen

deren sogenannte Wohnkompetenz.
Federführend bei der Gründungwar der 2012

verstorbene reformierte Pfarrer Alfred
Kunz. Dessen ausführliches Privatarchiv
stellt den grossen Fundus für die empirischen

Daten der Texte.

Das Buch ist Resultat eines Forschungsprojektes

der Fachhochschule Nordwestschweiz

(FHNW) für Soziale Arbeit und
reflektiert das sozialarbeiterische Tätigkeitsfeld

der Stiftung Wohnhilfe und dessen

Geschichte. Herausgegeben wird das Buch

von Esteban Pineiro, Dozent an der FHNW
und selbst von 2003 bis 2016 Stiftungsrat der

Wohnhilfe, sowie Seraina Winzeier, Film-
wissenschaftlerin aus Zürich.

Es ist erfreulich, dass diese «Auftragsarbeit»

weit mehr wurde als eine kritische

Würdigung der Stiftung: Wie der Titel
Wohnungsnot als gesellschaftlicher Konflikt
andeutet, verorten die Herausgeberinnen die

Entstehung der Stiftung in den
Auseinandersetzungen der Kommunen-, Mieterinnen-

und Jugendbewegungen im Basel der

1960er- bis tg8oer-Jahre. Das mit etlichem
Fotomaterial versehene und ansprechend
gestaltete Buch leistet denn auch eine wertvolle

sozialhistorische Darstellung dieser
bisher kaum akademisch aufgearbeiteten
Basler Bewegungsgeschichte.

MARGINALIEN/REZENSIONEN 173



Herzstück des Sammelbandes ist der

gut 120 Seiten umfassende Aufsatz der

Herausgeberinnen. Esteban Pineiro und Seraina

Winzeier stöbern sich auf «genealogischer»

Spurensuche durch den Nachlass

von Alfred Kunz, durch Polizeiakten,
Vollversammlungsprotokolle und die

bewegungseigenen Filme, um die «Entstehungsherde»

der Stiftung Wohnhilfe aufzuspüren

(S. 34).

Daran anschliessend analysiert Sandra

Janett, wie sich die aus der Bewegung
entstandene Stiftung Wohnhilfe von einer au-

tonomistisch agierenden Organisation
stufenweise zu einer professionalisierten
Wohnbetreuung entwickelte, die mittlerweile

finanzielle Mittel der Stadt erhält.
Andreas Manz, Gründungsmitglied und
ehemaliger Stiftungsrat, diskutiert die in
der Stiftung vorhandenen Widerstände

gegen den «Sozialarbeiterismus» und die
Probleme der Professionalisierung. Silke
Müller-Hermann beleuchtetmitetwas viel
Methodentreue die Biografie von Alfred
Kunz. Das Buch schliesst mit zwei kurzen
Aufsätzen von Urs Kaegi sowie Peter Kurz
und Axel Delvoigt zu Gegenwart und
Zukunft der Wohnhilfe. Die Beiträge zur
Stiftung zeigen besonders für eine
sozialarbeiterisch informierte und interessierte
Leserinnenschaft eine erhellende
Innenperspektive auf die Entwicklung der
professionellen Wohnbetreuung.

Für alle, die sich aus Halbdistanz vor
allem für die Kontextualisierung der

Wohnbetreuung in Stadtentwicklung und
Bewegungsgeschichte interessieren, istder

Aufsatz von Pineiro und Winzeier von
besonderem Interesse. Seine leitende These:

Öffentliche Proteste - die sich besonders
durch autonome Raumaneignungen und
alternative Lebensformen gegen die
«bürgerliche Ordnung» richteten -wurden über
die Jahre durch die Soziale Arbeit individu¬

alisiert und in «pädagogisch-private Fälle»

heruntergebrochen.
Mithilfe einer aufHenri Lefebvre

abstützenden Raumtheorie, die die machtvolle
Co-Produktion von Raum und Gesellschaft

betont, fragen Pineiro undWinzeier, wie der
Wohnraum und der öffentliche Raum von
den Bewegungen nicht nur als Bühne
genutzt, sondern als Gegenstand der Proteste

neu definiert wurden. Dabei begreifen sie

diese Räume mit dem Foucault'schen
Begriff der «Heterotopie» als Gegenräume.
Anhand der Kommunenbewegung der
ig6oer-Jahre zeigen sie, was sie damit meinen:

Die Kommunen haben versucht, die

«bürgerliche Ordnung» umzustürzen,
indem sie durch die direkte Aneignung von
(Wohn-)Räumen neue gemeinschaftliche
Lebensformen schufen. Diese Heterotopien
richteten sich gegen die gesellschaftliche
Ordnung, ihre gesellschaftspolitische
Bedeutung löste sich aber aufgrund mangelnder

öffentlicherArtikulation und des Rückzugs

ins Private bald auf.

Im darauffolgenden Jahrzehnt der
l97oer-Jahre kam es im von Wohnungsnot
geprägten Basel zu weiteren wohnpolitischen

Aktionen. Die Bewohnerinnen von
abrissbedrohten Häusern begannen, sich

zu organisieren. Die Kündigung ihrer
Mietverträge sahen sie als Ausdruck einer

primär renditeorientierten Stadtplanung.
Die von der Partei Progressive Organisationen

Basel (POB) und teilweise von den
Sozialdemokratinnen mitgetragene
Bewegungverstand die Häuserkämpfe «als Teil
eines strategisch ausgerichteten sozialpolitischen

Kampfes» (S. 92). Das breite Bündnis

setzte auch parlamentarische Mittel
ein und benutzte verstärkt den öffentlichen
Raum als Protestbühne, etwa bei einem

Sleep-in auf dem Marktplatz. Die Autorinnen

argumentieren, dass es den
Mieterinnenkämpfen - im Gegensatz zu den Kom-

174 WIDERSPRUCH-70/17



munen - nicht gelungen sei, Gegenräume
zu erzeugen: «Nicht die Lebensform wird
hier politisiert, sondern ein sozialpolitisches

Problem aufgeworfen. [...] Der

Gegenraum bleibt eine Leerstelle.» (S.92)
Diese Analyse erstaunt, denn auch die
Mieterinnen besetzten ihre Häuser und begannen,

sie selbst zu verwalten.
Den Autorinnen geht es jedoch darum,

den Gegensatz zwischenwohnpolitischem
Kampfund der Aneignung von Gegenräumen

als Grund der sich gegen Ende der

i97oer-Jahre abzeichnenden «Abspaltung
der Jugendbewegung von der Mieterbewegung»

aufzuführen (S. 100). Die Jugendbewegung

will nicht mehr wohnpolitische
Forderungen stellen: Im Februar 1981 eröffnet

sie mit der Besetzung eines Eckhauses

an der Solothurner /Pfeffingerstrasse ein
autonomes Jugendzentrum (AJZ). Damit
richtet sich der Fokus der Bewegung, wie
bereits in den ig6oer-Jahren, aufdas Innere
des Gegenraums, der in den Bewegungsfilmen

als «Festung inmitten eines hegemo-
nialen städtischen Arrangements inszeniert»

(S. 104) werde. Allerdings bildet sich

in dieser «Festung» kaum eine
Organisationsstruktur. Passiver Konsum sowie Drogen-

und Gewaltprobleme strömen
unkontrolliert in den Gegenraum, konsterniert
stellt die Bewegung selbst fest, dass das AJZ

innertwenigen Wochen zu einem «mistkü-
bel für die scheissgesellschaft» (S. 127) wurde.

Das AJZ, so die Autorinnen, müsse
deshalb als «Heterotopie exnegativo» (S.124)

betrachtet werden, als ein Gegenraum, der

sich nicht über die eigenen Inhalte
definierte, sondern über die Ablehnung der

bürgerlichen Regeln. Diese projizierte sich

jedoch in den Gegenraum undkehrte sich

dort um: Es entstand keine hierarchiefreie
Basisdemokratie, sondern ein Recht des

Stärkeren. Die Utopie der Autonomie wurde

zurDystopie der Anomie.

Die aufkeimendenKonflikte imund um
das AJZ nutzte die Basler Regierung dazu,
die Bewegung als Sicherheitsrisiko
darzustellen. Auch in der Nachbarschaft stiess

das AJZ auf Widerstand, sodass sich gar
«Bürgerwehren und Rockerbanden» (S.131)

bildeten, die sichmit den AJZlerlnnen
prügelten. Die Polizei schien zwischenzeitlich
die Kontrolle über die Nachbarschaft zu
verlieren, im Mai 1981 räumte sie schliesslich

das AJZ. Damit beenden die Autorinnen

auch die Erzählung der Bewegung -
leider, denn auch in den auslaufenden

Achtzigern kam es zu Besetzungen, die

Gegenräume zu eröffnen versuchten und
Basels Behörden weiterhin aufTrab hielten.

Nun fragen Pineiro und Winzeier, wie
der «anomische Gegenraum des AJZ zum
Ausgangspunkt hegemonialer Praktiken
[wurde], mittels derer sich die negativen
Entwicklungen in die nichtigen Bahnen»

lenken Hessen» (S. 17). Dazu brauchte es

eine diskursive Verschiebung, welche
ausgehend von der Wohnungsnot hin zur
Autonomie schweifte, die danach von der

Regierung zu einem Sicherheitsproblem
stilisiertwurde. Schliesslich wurde die

Bewegung paternalisiert und die sozialen
Probleme der «verwahrlosten Jugend»

hervorgehoben, die es nun, so der Regierungsrat,

mit «Zuneigung, Pflege und Unterstützung»

(S. 142) anzugehen gelte. Die Soziale

Arbeit sollte in der Folge die kollektiv-politische

Aneignung von Gegenräumen durch
eine individuell-sozialarbeiterische
Behandlung der Wohnungsfrage ablösen.

Dies, indem die Wohnhilfe - so das
raumtheoretische Argument - in ihren Wohnungen

kontrollierte «Abweichungsheteroto-
pien» schuf, die die Autonomieforderungen

in einen institutionalisierten Rahmen

überführten. Pineiro und Winzeier stellen
fest: «Es entbehrt nicht einer gewissen
Ironie, dass Soziale Arbeit historisch gesehen

MARGINALIEN/REZENSIONEN 175



selbst das Produkt sozialer Bewegungen ist,
denen sie mit zunehmender Professiona-

lisierung nun das Wasser abzugraben
scheint.» (S, 24)

Diese Interpretation stellt der damals
entstehenden Stiftung Wohnhilfe eigentlich

kein gutes Zeugnis aus. Als kritische
Analyse, die sich nicht auf ein solches Verdikt

reduzieren lässt, eröffnet sie jedoch
das Potenzial, die Herausforderungen
sozialarbeiterischer Wohnbetreuung in der
aktuellen politischen Lage Basels, ausgehend

von ihrer Entstehungsgeschichte, zu
untersuchen.

Dafür aber muss, wie von den Autorinnen

nur an wenigen Stellen angetönt, über
die Raumtheorien hinausgedacht werden.

Denn der Fokus aufHeterotopien kann
sowohl in der Theorie wie in der Praxis die
Illusion befördern, dass Machtverhältnisse
im Innern der Heterotopie ausgeschaltet
oder umgedreht werden könnten. Das

verdeckt, um bei einem Bild von Michel
Foucault zu bleiben, dass die heterotopen Räume

eben nur kleine Nussschalen sind, die

in einem gesellschaftlichen Meer von
machtvollen Strömungen hin- und
hergeschoben werden.

Die Stiftung Wohnhilfe entwickelte sich

in einer Zeit, als sich der Wohnungsmarkt
in Basel bei Rückgang der Wohnbevölkerunglangsam

entspannte. Seit einigen Jahren

besteht in Basel wieder Wohnungsnot.
Die rot-grüne Regierung verfolgt - so

diskutierten dies unlängst Olivia Jost und
Hans Schäppi in Widerspruch 68 - eine
neoliberale Stadtpolitik, die der
privatwirtschaftlichen Verfassung des

Wohnungsmarktes Vorschub leistet. Die im
Buch diskutierte Anbindung der Stiftung
an die städtische Sozial- undWohnpolitik
bedeutet in diesem Kontext auch, dass die
Stadt die Verantwortung für die
Wohnungsfrage an soziale Institutionen dele¬

giert und die «aus dem Wohnungsmarkt
Gefallenen» nicht als politisches, sondern
als spezifisch sozialarbeiterisches Problem

zu definieren versucht. Damit steht nicht
mehr die den gesamten Wohnungsmarkt
betreffende Eigentumsordnung zur Disposition,

sondern die Gestaltung sozialer Hilfe

für«vom Markt Ausgeschlossene».
Pineiro und Winzeier schreiben, dass

die Stiftung Wohnhilfe die Wohnungsnot
«nicht in der Tradition des klassisch
sozialpolitischen Narrativs der sozialen Frage
[artikulierte], die sich rund um das Klassen-

und Umverteilungsproblem organisierte»
(S. 25). Vielleicht ginge es aber - wie auch
Sibille Hartmann im Widerspruch 69

diskutierte - im Kontext von Immobilienspekulation,

Austerität und New-Public-Ma-

nagement gerade um die Frage, welche
Rolle die Soziale Arbeit in dieser
Verteilungsfrage spielt.

So legen dieAutorinnenam Schluss der

Einleitung überzeugend dar, dass die zentrale

Herausforderung für die Sozialarbeitenden

darin besteht, «eine klare Position
zu beziehen: sich entweder als institutionelles

oder staatliches Gegenüber von
Betroffenen zu begreifen, das sich seiner
normierenden und normalisierenden Position
bewusst ist [...] - oder aus einer professionell

verstandenen Betroffenheit heraus zu

agieren» (S. 19). Wie allerdings die aus dieser

Betroffenheit, als «Mut von Professionellen

zum zivilen Ungehorsam» (ebd.)

beschriebene Herangehensweise umgesetzt
werden könnte, bleibt im Buch unangedeu-
tet offen.

Die Praxis zeigt dafür erste Ansätze. In
Basel hat das Netzwerk Wohnungsnot, ein
Zusammenschluss von sozialen (Wohn-)

Organisationen, jüngst eine kantonale
Initiative eingereicht, die das «Recht auf Wohnen»

für alle Stadtbewohnerinnen in die

Verfassung schreiben will. Die Soziale Ar-

176 WIDERSPRUCH-70/17



beitverbindet sich damitwieder mit der in
Basel aufkeimenden wohnpolitischen
Bewegung. So könnte die von denAutorlnnen
beschriebene Trennung aufgelöst werden,
die in den i97oer-Jahren zwischen
wohnpolitischer Verteilungsfrage und Gegen-

raumkämpfen entstand. Wohnungsnot als

gesellschaftlicher Konflikt liefert dazu
vielfältige Denkanstösse und legt einen wichtigen

Grundstein für aktuelle Wohnkämpfe

- in Basel, aber auch in vielen weiteren
Städten.

Jonas Aebi

Therese Wüthrich
Rot, Grün, Blau: Der Rotpunktverlag wird vierzig!

Im August 2017, an einem lauschigen, eher

kühlen Sommerabend, feierte der
Rotpunktverlag in Zürich mit Autoren und
Autorinnen, Aktionären und Aktionärinnen,

Freunden und Freundinnen, Mitarbeitern

undMitarbeiterinnen und weiteren

Zugehörigen sein vierzigjähriges Bestehen.

Gefeiert wurde eine bewegte und lebendige
Geschichte mit Erinnerungen, die wohl
kaum zu zählen sind. So meinte der Festredner

Köbi Gantenbein, Aktionär, Autor und
Hausfreund, wie er sich selbst bezeichnet,

am Schluss seines humorigen Beitrages:
«Und waren es zu Beginn beherzte Männer
inverrauchten, dunklen Stuben, so sind es

für die Zukunft beherzte Frauen und Männer

in gesunden, lichten Räumen mit schöner

Gartenwirtschaft, gelegen am Park.»

Fulminant stiegen sie ein, die «beherzten

Männer», ins Verlagswesen, das sie als

politisches Projekt verstanden und das

zugleich Motivation war. Als erstes Buch
gaben sie Ausgewählte Reden zur internationalen

Politik 1965-1976 von Fidel Castro
heraus. Fidel Castro war bekannt für seine

langen Reden; wenn er anfing, dann hörte

er nicht mehr auf - fast fünfzig Jahre lang.
Der Rotpunktverlag nähert sich nun langsam

Fidels Ausdauermarke, wie in der
Jubiläumsbroschüre «40 Jahre Rotpunktver¬

lag» nachzulesen ist. Mit der Herausgabe

von Castros Reden stand fest: der
Rotpunktverlag ist ein linker Verlag mit
Schwerpunkt auf politischen, antikapitalistischen

Schriften und Sachbüchern
sowie gesellschaftskritischer Literatur. «Und

so kam es», hob der Festredner hervor,
«dass es keinen Verlag im deutschen

Sprachraum gibt, der die lateinamerikanische

Literatur so kenntnisreich und
leidenschaftlich uns [Lesenden] beibrachte.» Es

seien Autoren wie Roque Dalton und Antonio

Dal Masetto, «die wir alle nichtkennen
würden ohne euch Rotpünkte. Sie sind ein
Blatt eures Lorbeers, eingelegt in die
Geschichte der Verlage». Und der Festredner
weiter: «Eines meiner liebsten Bücher aus
dem Rotpunktverlag ist die Ode an die
Alpenblumenlese von Corinna Bille. Sie

kommt aus dem Wallis und mein anderes

liebstes Buch kommt aus Berlin - Ausser
sich von Ursula Fricker. Kuba, El Salvador,

Argentinien, Lavin, Celerinaund Rhäzüns -
Rotpunkt, der Weltpunkt.» Das hat nicht
zuletzt mit Andreas Simmen zu tun, dem

langjährigen Programmleiter, der sich für
die Literatur Lateinamerikas begeistern
konnte.

Vierzig Jahre Rotpunktverlag, das sind
nicht zuletzt auch über 760 Buchtitel, von

MARGINALIEN/REZENSIONEN 177



knapp 400 Autorinnen verfasst, über eine

Million verkaufter Bücher und 620
unterstützende Aktionärinnen. Thomas

Heilmann, Geschäftsführer und einer der
Gründerväter, resümiert: Ein Buchverlag
müsse sich immer wieder neu erfinden,
obwohl sein Produkt (fast) das älteste
Medium der Menschheit sei. Ein Verlag müsse

sensibel bleiben und die Nase im Wind halten.

So schafft es nun der Verlag, nach vierzig

Jahren den Generationenwechsel
herbeizuführen. Die Gründerväter können
sich also wohlverdient zurückziehen. Die

Programmleitung wird nun in die
engagierten und motivierten Frauenhände von
Daniela Koch und Sarah Wendle über-

Für 2017 gibt sich das Verlagshaus zudem

ein Verlagsprogramm «Rot, Grün, Blau»

undwill damit einenÜberblick über aktuelle

Themen, Sparten und Reihenvermitteln,
in denen sich der Rotpunktverlag weiterbewegen

will. Rot steht fürdas Sachbuch, das

Herzstück des Verlags: Ein kritischer Blick
auf aktuelle Zeitfragen, neue Themen

ausleuchten, Debatten anstossen, Hintergründe

aufzeigen, überraschen, erhellen, anregen,

aber auch unterhalten - wie bereits vor
vierzig Jahren.

Grün steht für die Reihe Wanderbuch,
die der Rotpunktverlag zu Beginn der

Neunzigerjahre unter dem Leitsatz «Wir

setzen der drohenden Zerstörung des

Alpenraums ein paar Füsse entgegen» startete.

Das Format Wanderbuch entstand dank
einer Gruppe von Journalisten und Geo-

grafen, unter ihnen Jürg Frischknecht.
Auch derHausfreund Köbi Gantenbein
erinnert sich: «Bei Rotpunkts schrieben
Ursula Bauer und er [Jürg Frischknecht] eine
eindrückliche und sehr schöne und auch

für sie zwei glückliche Erfolgsgeschichte:
das politische Wanderbuch, das

politischkulinarische, das politisch-historische,

das politisch-lebenspralle Wanderbuch.»
Bestens bekannte Regionen wie die Sursel-

va oder das Rätikon hätten sie neu gezeigt,
aber auch unbekannte Regionen wie die
Valle Maira oder die Stadt Zürich seien
beschrieben worden, resümiert Gantenbein,
auch mit kritischem Blick: «Die holprige
Schlagzeile [und Buchtitel] Wandertin der

Schweiz, solang es sie noch gibt stimmt
nicht. Ich war übrigens der Zeilendrechsler

- dieser Titel holpert nicht nur mit
Bergschuhen übers Geröll, er ist falsch. Ihr werdet

noch wandern, auch wenn es die
Schweiz nicht mehr gibt.»

Mit dem Label Edition Blau soll das

belletristische Programm neu geschärft
werden. Unter anderem soll die Schweizer
Literatur der verschiedenen Landessprachen

neu respektive wiederendeckt werden. Zu

den neuen Stimmen gehören Autoren wie
Bruno Pellegrino aus Lausanne oder der

Italiener Paolo Cognetti, der vor kurzem

mit dem wichtigsten Literaturpreis Italiens,
demPremio Strega, ausgezeichnet wurde;
oderAutorinnen wie Yael Inokai aus Basel,

die in Berlin lebt, oder die Bünderin Romana

Ganzoni. Zu ihnen gehört auch Leta

Semadeni, die mit ihrem Romanerstling
Tamangurmit bisherzwölfAuflagen
monatelang auf der Bestsellerliste stand, aber

auch die Trägerin des Schweizer Grand

PrixLiteratur 2017, Pascale Kramer, eine in
Paris lebende Genferin.

Und nicht zu vergessen: Seit bald fünf
Jahren vertreibt der Rotpunktverlag auch

die Widerspruch-Hefte, Beiträge zu
sozialistischer Politik.

Die Widerspruch-Redaktion stellt sich

in die Reihe der Gratulanten und Gratulantinnen,

freut sich über die Erfolge, genauso
wie über die gute Zusammenarbeit und
wünscht alles Gute!

178 WIDERSPRUCH-70/17



Das Argument
Zeitschrift für Philosophie und Sozialwissenschaften

322 Philosophie der Praxis (I)
Elemente eines Neuanfangs

R.Cohen: Hundert Tage des Donald Trump
H.P.Kammerer: Ästhetik des Widerstands in der heutigen Welt

Editorial. Elemente eines Neuanfangs
T.Barfuss & P.Jehle: Philosophie der Praxis als Schlüssel zu

Gramscis Politik
WEHaug: Das »Kapital« von den Feuerbach-Thesen her lesen

M.Vester: Praxeologische Klassentheorie
W.Schmied-Kowarzik: Philosophie der Praxis und Mensch-Natur-Dialektik

M.Löwy: Philosophie der Praxis angesichts des Stoffwechsel-Risses

F.Haug: Praxis von Kritik

Faschismus oder Nationalsozialismus?
U.Plener: Eine Aufforderung zur Diskussion
WF.Haug: »Korrekt einzig vom Standpunkt der Nazis«

Einzelheft 13 (im Abo 10, zzgl. Versand)
www.inkrit.org/argument

Redaktion Das Argument Abo & Versand
Ines Schwerdtner versand-argument@t-online.de
Kontakt: argument@inkrit.org Tel: 030 - 611 -3983

179


	Marginalien/ Rezensionen

