
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Inmitten von Gewalt : indigene Frauenidentitäten zwischen
Unterdrückung und Widerstand

Autor: Cabnal, Lorena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-780991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lorena Cabnal

Inmitten von Gewalt
Indigene Frauenidentitäten zwischen Unterdrückung und Widerstand *

Wenn ich in der Folge über die vielfältigen Formen erlittener Gewalt spreche,

muss ich vorgängig erläutern, aus welcher Perspektive und aufgrund
welcher Erfahrung ich spreche. Bezugspunkte sindmein Körper als Territorium

(im Original: «territorio-cuerpo») einer indigenen Maya-Xinka-Frau
und meine politische Identität als kommunitäre Feministin1. Ich spreche
auch aufgrund einer historischen, territorialen Prägung: Ich bin im Herzen
von Abya Yala2 geboren, im Land Iximulew3, das in der Kolonialsprache
Spanisch Guatemala genannt wird. Diese Herkunft und diese Erfahrungen
liegen meinenAusführungen zugrunde, sie prägen meine Reflexionen über
meine vielschichtigen und alltäglichen Gewalterfahrungen. Aus meinem
spezifischen Blickwinkel als Vertreterin der feministischen und der indigenen

Gemeinschaft in Guatemala leiste ich einen erkenntnispolitischen
Beitrag zur Analyse unterschiedlicher Formen von Gewalt gegen Körper und
gegen die Erde («tierra» im Sinne von Erde, Boden, Land).

Grundsätzlich spreche ich von «Gewalt» in der Mehrzahl- von «violenci-
as» -, denn es gibt nicht nur eine Definition und Form von Gewalt. Kraft
meiner Autorität als indigene Frau erläutere ich, wie ich meine persönliche
Geschichte mit der Geschichte meiner Gemeinschaft verknüpfe. Gleichzeitig

zeige ich, wie meine Erfahrungen mit weiteren historisch-strukturellen
Formen der Unterdrückung verflochten sind. Ich verdichte das, was ich in
und an meinem Körper erlebt habe und immer noch erlebe, zu der These,
dass alle Formen von Gewalt Ausdruck eines patriarchalen Systems sind.
Entsprechend sind sie uralt. Die Gewalt gegen weibliche Körper und im
Speziellen gegen indigene Frauen reicht weit in die Geschichte zurück und
wird sehr unterschiedlich diskutiert, je nachdem, welcher Fokus gewählt
wird. Auch meine Erkenntnisse decken sich nicht mit allenAnalysen. Gerade

deswegen scheint es mir wichtig, dass indigene Frauen den Mut aufbrin-

* Aus dem Spanischen von Barbara Müller. Der vorliegende Essay wurde für das
internationale Seminar «Los vélos de la violencia: Reflexiones yexperiencias éticas

y género» vom 22. bis 24. August 2016 an der Fakultät für soziale Wissenschaften
der Universität von Chile verfasst. Die Übersetzungwurde von der Redaktion mit
Zwischentitel versehen und leicht gekürzt.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 69



gen und die kosmogonische4 wie politische Verantwortung auf sich
nehmen, mit Bestimmtheit ihre eigenen Interpretationen zu vertreten. Die
Unterdrückung manifestiert sich auf und in unseren Körpern. Sie sind von
Unterdrückung durchdrungen, gleichzeitig haben wir die Unterdrückung
internalisiert. Als Frau und aus der indigenen Perspektive zu sprechen,
heisst, das Patriarchat und die Kolonialisierung zurückzuweisen. Diese

Perspektive stellt geltende Darstellungen von Unterdrückung und Emanzipation

anderer Feministinnen und der Sozialwissenschaften infrage.
Wenn ich über die verschiedenen Formen von Gewalt spreche, spreche

ich in der ersten Person. Ich spreche über meine Schmerzen, Kränkungen,
Gefühle, Entfremdungen. Doch es geht mir dabei nicht ummeine individuelle

Betroffenheit. Was ich beschreibe, ist ein emanzipatorischer Heilungs-
prozess. Mein Körper wird zum unmittelbaren Referenzpunkt für das
unterdrückte, aber auch das befreite Leben in städtischen oder ländlichen
Gemeinschaften. Denn obwohl sich die Spuren alltäglicher Gewalt im Körper
ablagern, lassen sich in ihm auch emanzipatorische Fortschritte feststellen.

Das Zusammenfliessen zweier Patriarchate

Historisch gehe ich davon aus, dass bereits vor der spanischen Kolonialisierung

ein urprüngliches Patriarchat («patriarcado ancestral originario»)
herrschte. Aber es war in Gestalt, Zeitlichkeit, Ausdruck und Kontext völlig
verschieden vom kolonialen Patriarchat, das vor 525 Jahren mit dem Schiff
von Kolumbus über das Meer kam. Das Zusammenfliessen dieser beiden
Patriarchate hat sehr komplexe Auswirkungen aufdie Körper der indigenen
Frauen, da damit eine neue symbolische Ordnung des Besitzes über den
indigenen Frauenkörper etabliert wurde. Grundlage bildete das ökonomische

Modell von Eigentum, das die Kolonisatoren auf die Körper genauso
wie aufdas Land anwandten. Die Kolonisatoren übten massive sexuelle
Gewalt gegen unsere Vorfahrinnen und Grossmütter aus. Die daraus
hervorgegangenen Söhne und Töchter nannte man Bastarde. Sie machen heute
einen grossen Teil der mestizischen Bevölkerung aus.

Das koloniale Patriarchat als Unterdrückungssystem über die Körper
der Frauen und das Land von Abya Yala ist der perfekte Nährboden für weitere

Formen unterdrückerischer Gewalt. Der kontinentalen Politik, die zur
Bildung von Nationalstaaten- seien es spanische, französische oder
portugiesische - führte, lag der Rassismus und der Kapitalismus zugrunde. Diese
trieben den Imperialismus voran, später den Liberalismus und - als
verheerendes Erbe - heute den Neoliberalismus und die Globalisierung. Diese
Formen der Unterdrückung sind für meine Erzählung wichtig. In diesen

70 WIDERSPRUCH-69/17



Kontext von Aufstandsbekämpfung, Rassismus und Verarmung bin ich
hineingeboren worden, in ein Land mit den weltweit höchsten Femizid-Ra-
ten5, in ein Land, in dem Belästigungen und sexuelle Gewalt das tägliche
Leben von Frauen bedrohen.

Als indigene Frau in diesem Kontext zu leben, ist komplex, weil dein Körper

zum primären Schlachtfeld der patriarchalen Macht wird. So werden
verschiedene Formen von Gewalt mutwillig gegen uns gerichtet. Deshalb
besitzen wir Frauen, die wir sexuelle Gewalt erlebt haben, die politische
und körperliche Autorität, alle Handlungen gegen unser Leben anzuklagen.

Sexuelle Gewalt wird überall ausgeübt, in der Stadt und in den
Dörfern, von Ladinos, Mestizen, indigenen Männern, Schwarzen, Akademikern,

Funktionären, Gemeindeführern, Soldaten. Diese Gewalt ist Teil meiner

Geschichte, seit ich ein Mädchen bin. Ich habe sie von einem indigenen
Mann erlebt, von meinem eigenen Vater, der gleichzeitig ein religiöser Führer

war. Sie ist der erste Schleier der Gewalt («velos de las violencias»), an
den ich mich erinnern kann, der erste Schatten, der sich über mein körperliches,

emotionales und spirituelles Ich gelegt hat. Es war für mich völlig
unverständlich, dass jemand, der für mich so wichtig war und mir half,
mein Leben auf dieser Erde zu entfalten, gleichzeitig die Macht und die
Kontrolle besass, mein Leben anzugreifen und zu verletzen.

Die Widersprüchlichkeit, mit meinem Aggressor zusammenzuleben,
hat mich viele Jahre meines Lebens in Schweigen, Schuldgefühle und Angst
versinken lassen. Die fundamentalistisch-religiösen und essenzialisti-
schen Vorstellungen über meinen vergewaltigten Körper verwüsteten ihn
für lange Zeit. Damit ich meine Gottesfurcht zeigen konnte, zwang man
mich, eine gute Frau zu sein und zu heiraten, obschon ich durch meine
erlittene sexuelle Gewalt keine Jungfrau mehr war. Ich hatte furchtbare
Angst. Wie würde ich meinem Mann erklären, dass ich keine Jungfrau mehr
war? Ich fühlte mich schmutzig und schuldig. Ich verfiel in tiefe Depressionen

und unternahm mehrere Selbstmordversuche.

Vom Unbehagen zur Rebellion

Meine Kindheit und Jugend waren sehr hart. Um gleichzeitig gegen die
Armut anzukämpfen und Zugang zu Bildung zu erhalten, arbeitete ich tagsüber

und studierte am Abend. Ich wurde von Unbehagen, Rebellion und
Empörung ergriffen. Ich fing an zu spüren, dass ich zahlreichen Ungerechtigkeiten

ausgesetzt war, und begann mich auf unterschiedliche Weise zu
wehren. So lief ich von zu Hause weg, lehnte mich auf, spürte aber auch die
Notwendigkeit, mich zu heilen. Von meiner Art her war ich scheu und
ruhig, aber der Kosmos hat Frauen zusammengeführt, Gelegenheiten

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 71



geschaffen und in mir den Wunsch hervorgerufen, voranzukommen. Ich
begann zu studieren und spürte gleichzeitig das Verlangen, öffentlich über
sexuelle Gewalt zu sprechen. Ich wollte Kinder und Jugendliche aufklären,
damit sie nicht wie ich zu Opfern würden. Deshalb studierte ich Medizin
und später Psychologie. Mit Unterstützung der Nationalen Koordination
gegen sexuelle Misshandlung und Missbrauch gegen Kinder (CONAMIC)
gründete ich 2003 das Kollektiv für Kinder- und Jugendschutz (COPIJ-Izo-
tes). Ich gründete diese Organisation, um meine praktische Arbeit
weiterzuführen, die ich während des Studiums der Sozialpsychologie im DorfLos
Izotes in den Bergen von Santa Maria Xalapän begonnen hatte.

Ausgerechnet in diesem Kontext legte sich ein weiterer Schleier der
Gewalt über mein Leben. In Los Izotes wurde mir bewusst, in welcher
dramatischen Lage sich die Mädchen in dieser ländlichen Xinka-Gemeinschaft
befanden. Die vernachlässigten und verarmten Mädchen waren permanenten

Belästigungen und sexuellen Übergriffen ausgesetzt. In Los Izotes
starben viele Frauen bei der Geburt ihrer Kinder, an Unterernährung, und
Knaben wie Mädchen starben an heilbaren Krankheiten. Viele, sehr viele
Mädchen wurden mit 13 oder 14 Jahren schon Mütter. Es gab junge Frauen,
die mit zwanzig schon alt wirkten. Zahlreiche Frauen hatten mehrere
Abtreibungen hinter sich, durchschnittlich hatten sie neun oder mehr Kinder,
einige sogar zwanzig. Sie waren vom Katholizismus unterdrückt und der

Hunger zwang sie vor den politischen Parteien in die Knie.
Mir wurde ein tief greifender Widerspruch bewusst zwischen unseren

kosmogonischen Werten mit ihrem Respekt für das Leben einerseits und
der Vernachlässigung durch den Staat mit seinen Menschenrechten und
der Gewöhnung an die vergewaltigten Frauenkörper in den indigenen
Gemeinden andererseits.

Ich suchte Antworten bei staatlichen Institutionen, doch es war fatal:
nichts. Ich versuchte es bei den indigenen Behörden und dieAntworten
waren: «So ist das Leben», «So war es schon immer», «Es gibt Mädchen, denen
das gefällt und die sogar mit den Jungen abhauen» oder «Die Schuld tragen
die Frauen, weil sie ihre Töchter nicht dazu erziehen, gute Frauen zu sein,
deswegen verlassen die Männer sie oder schlagen sie, damit sie es lernen».

Wenn die Organisierung zur zunehmenden Bedrohung führt
2004 gründete ich mit anderen Xinka-Frauen die Vereinigung der Indigenen

Frauen von Santa Maria Xalapân Jalapa (AMISMAXAJ). Wir begannen
Strafanzeigen einzureichen. Doch wir taten dies anonym, denn wir hatten
Angst, dass sie herausfinden würden, wer die Anzeigen macht und vorantreibt.

Viele dieser Fälle begleiteten wir gemeinsam mit dem Zentrum

72 WIDERSPRUCH-69/17



für integrale Betreuung von Überlebenden von Gewalt in Guatemala
(CAIMUS). Wir hatten kein Geld, um zu reisen, um die Frauen und Mädchen

zu begleiten. Was wir zusammenlegten, reichte gerade, sie bei ihren
Anzeigen zu unterstützen und an einen sicheren Ort zu bringen.

Im selben Jahr erhielt ich die erste Todesdrohung. Ich reichte eine
Strafanzeige gegen Männer ein, die mit dem Hunger in der Gemeinde und speziell

mit den Frauen Handel trieben: Für eine Wahlstimme boten sie den
Frauen genetisch manipulierte Nahrungsmittel an. Es waren Mitglieder
einer von Militärangehörigen gegründeten Abspaltung des Frente Republi-
cano Guatemalteco6. Ihre Drohung gegen mich lautete: «Man wird die mit
der Machete zerstückelten Einzelteile deines Körpers überall auf den Wegen

zusammensuchen müssen.» Sie führte dazu, dass ich ohne Begleit-
schutz nicht mehr durch das Dorfgehen konnte.

Im Jahr 2005 reichten wir eine internationale Klage ein. Zum ersten Mal
sprachen wir indigenen Frauen vor den Medien über die Vertreibung von
«companeras» und «companeros», welche für ihre angestammten Ländereien

auf der Finca Santa Gertrudis kämpften. Bei der Räumung durch
Grossgrundbesitzer, Militär und Polizei wurden fünf«companeras»
festgenommen - eine davon war schwanger -, zwei «companeros» wurden getötet
und weitere 37 eingekerkert.

Die Anzeige gegen die Funktionäre und Abgeordneten, die Interpellation
beim guatemaltekischen Menschenrechtsbeauftragten und unsere

Aufklärungskampagne machten uns zur Zielscheibe von Angriffen. Die
Drohungen, Belästigungen und die Überwachung durch politische Parteien,
korrupte Funktionäre, militärische Grossgrundbesitzer und deren
Bodyguards nahmen zu.

2006 reichte ich zum ersten Mal persönlich eine Klage gegen die Entführung

einer 17-jährigen Mutter und ihres sieben Monate alten Sohnes ein.
Allerdings war ich mir nicht bewusst, was es für Konsequenzen haben würde,
wenn ich mich mit dieser Klage persönlich sieht- und angreifbar machte.
Ich hatte keine Schutz- oder Sicherheitsmassnahmen getroffen. Die
Drohungen, Hausdurchsuchungen und Verfolgungen wurden so heftig, dass
ich schliesslich gezwungen war, für sechs Monate Schutz in einem Haus der
für Frauen zuständigen Staatsanwaltschaft zu suchen. Erst da wurde mir
klar, dass ich gegen einen Ring von Frauen- und Kinderhändlern Anzeige
erstattet hatte, der in die Prostitution und den illegalen Adoptionshandel
involviert war.

Diese Anzeige führte zu Entlassungen, Verhaftungen und Gerichtsverfahren

gegen Anwälte, Richter, Funktionäre, die nationale Polizei, das

organisierte Verbrechen und den Drogenhandel. Die Anzeige war zwar sehr
erfolgreich, aber nun kannten sie auch meinen Wohnort und mein Haus. So

begann meine territoriale Vertreibung («desplazemiento»).

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 73



Territoriale Vertreibung
2008 begannen unsere Aufstände gegen die Minen. Wir Frauen hatten die
indigene Regierung und verschiedene Organisationen motiviert, gemeinsam

den Kampf zur Verteidigung der indigenen Territorien aufzunehmen
und uns gegen die sich im Land ausbreitenden Minenunternehmen zu
wehren. Gewaltige Mobilisierungen und Aktionen auf nationaler sowie
internationaler Ebene machten uns erneut zur Angriffsfläche.

Die Drohungen durch Grossgrundbesitzerverschärften sich. Ihnen wurde

bewusst, dass sie durch unseren Kampfum Land als widerrechtliche Be-
sitznehmer denunziert wurden. Einige von ihnen waren Abgeordnete,
Gouverneure und Bürgermeister, doch auch Vertreter des Ministeriums für
Umwelt und Naturressourcen, das verantwortlich ist für die Vergabe von 31

Explorations- und Abbaulizenzen für Silber, Gold, Kobalt und Nickel, die
zum Teil innerhalb indigener Territorien liegen.

2010 wurde nach einer Demonstration am «Tag des Widerstandes und der
Selbstachtung der indigenen Völker» ein Attentat auf mich verübt. Zu
meinem Schutz wurde ich in eine nahe gelegene Kirche gebracht. Nachdem
auch meine internationalen Begleiterinnen eingeschüchtert wurden, die
mich seit 2007 schützen, setzten sich verschiedene europäische Regierungen

und Peace Brigades International für mich ein.
2011 beschloss die indigene Behörde im DorfLos Izotes, dem Gründungsort

unserer Kinder- und Jugendschutzorganisation, in einem offiziellen
Akt, unsere Büros zu schliessen. Damit begann meine Vertreibung aus der
Gemeinschaft. Mir wurde ein für die Gemeinschaft schädliches Verhalten
vorgeworfen, da ich andere Frauen ermutigt hatte, sich nicht einschüchtern
zu lassen, und sie aufgefordert hatte, sich zu organisieren und auch mal aus
den Gemeinschaften hinauszugehen, um neue Erfahrungen zu machen.
Weil ich zudem keine weiteren Kinder wollte, wurde ich von den Führern
der katholischen Kirche zur Persona non grata erklärt. Sie bezichtigten
mich, Verhütungsmittel zu benutzen und anderen Frauen zu zeigen, wie
man sie richtig anwendet.

Im Grunde jedoch ging es darum, dass ich den indigenen Machismus
denunzierte, die Aggressoren innerhalb der Gemeinde anklagte und gegen
die Untätigkeit der indigenen Regierung mit ihrer uralten patriarchalen
Haltung protestierte. Denn die indigene Regierung verfolgte weder die Fälle

sexueller Gewalt gegen Frauen gemäss indigener Rechtsprechung, noch
öffneten sie die 357 Personen umfassende indigene Regierung für eine
weibliche Vertretung. Dies sind die Gründe meiner Verbannung. Einige der
Männer, darunter auch mein Partner, wandten sich gegen die Vorstösse der
Frauen, welche die lokalen und territorialen Führer herausforderten: Sie

versuchten, uns wieder unter ihre Kontrolle zu bringen, indem sie die häusliche

Ordnung durchsetzten.

74 WIDERSPRUCH-69/17



Ich verliess die Gemeinde am 25. Dezember 2011 zusammen mit meiner
anderthalbjährigen Tochter. Bis heute bin ich nicht zurückgekehrt. Meine
Ehe ist aufgrund meines Feminismus zerbrochen. Die folgenden Jahre
verbrachte ich in der Stadt und koordinierte die Arbeit von AMISMAXAJ. Als die
nationale Regierung 2013 den Belagerungszustand ausrief, nahmen die
Angriffe gegen mich zu. Gerüchte wurden in Umlauf gesetzt, dass ein
Verhaftungsbefehl gegen mich bestehe. Es hiess, ich sei eine derAnführerinnen, die
die Menschen zum Widerstand gegen die Minen anstifte. Seither werden
auch meine «companeras» in den Gemeinden überwacht und bedroht. Stig-
matisierungskampagnen gegen mich haben weiter zugenommen. Dahinter
stecken Männer, die mich aus der Gemeinschaft vertreiben wollten. Sie

behaupten, ich würde ihren Kampfverraten und hätte Millionenvon Quetzales
vom Minenunternehmen bekommen.

Im Jahr 2013 wurde in der Staatsanwaltschaft von Jalapa die Spezialabteilung

für Frauen geschaffen. Um diese Forderung durchzusetzen, hatten wir
bei der Generalstaatsanwaltschaft Präzedenzfälle von Gewalt gegen Frauen
und Femizid eingereicht. Die Staatsanwaltschaft arbeitete mit grossem Elan
und stellte erste Haftbefehle aus. In derVorstellung des männlichen indige-
nen Machsimus gab es dafür nur eine Verantwortliche: Lorena Cabnal.

Paradoxerweise musste ich am 24. Juli 2015, am 13. Jahrestag der Gründung

von AMISMAXAJ, Jalapa definitivverlassen. Nach komplizierten
politischen Entscheidungen meiner «companeras», ihrer Ehemänner und der
indigenenAutoritäten verliess ich gleichzeitig die Stadt und die Organisation.

Meine Widerspenstigkeit, mein Widerstand gegen die indigenen patri-
archalen Formen und gegen die patriarchalen Manieren der korrupten
Funktionäre, gegen den Drogenhandel und das organisierte Verbrechen,
die Haftbefehle wegen Femizid, die Anzeigen gegen das Minenunternehmen

und die 31 Konzessionen, die es erhalten hatte, hatten mein Leben in
unmittelbare Gefahr gebracht.

Ich ging auch wegen der Stigmatisierungen und der Verleumdungskampagnen,

die versuchten, mich mit Korruption in Verbindung zu bringen,
und mich beschuldigten, mir aus den Geldern der internationalen Kooperation

auf Kosten des Hungers der Frauen ein saftiges Salär auszubezahlen
und Geld vom Minenunternehmen angenommen zu haben.

Heute bin ich eine Wanderin durch Territorien. Ich bin dies als Folge von
territorialer Gewalt. Die politisch bedingte territoriale Vertreibung führt
zur politischen Migration. Sie ist eine Form von Gewalt gegen jene, die das
Leben, die Menschenrechte und die Rechte der indigenen Völker verteidigen.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 75



Rebellische Komplizirinenschaften gegen den territorialen Femizid

Als indigene Frau und als kommunitäre Feministin sind wir gemäss der
Kosmogonie der indigenen Völker dazu verpflichtet, gegen derartige
Angriffe auf das Netz des Lebens («red de la vida») durch die herrschenden pa-
triarchalen, kolonialistischen, rassistischen, kapitalistischen und neoliberalen

Strukturen und deren merkantilistischen und ausbeuterischen
Umgang mit der Natur anzukämpfen. Wir sind gefordert, die Herrschaft über
die indigenen Territorien und über die Körper ihrer Verteidigerinnen
aufzudecken und anzuprangern. Zu denunzieren, wie sie ihre Macht auf
frauenfeindliche Argumente stützen, um uns zum Schweigen zu bringen sowie
Angst und Terror zu verbreiten. Ich nenne dies territorialenFemizid. Dieser
negiert und vernichtet die Existenz von Frauen, die ihren Körper und ihr
Territorium verteidigen.

Wir erleiden Diskriminierung in Form von sexueller und rassistischer
Gewalt. Mit derVerarmung wird uns ökonomische Gewalt angetan, mittels
Verfolgung und Stigmatisierung als Feministinnen und Verteidigerinnen von
Grund und ßoden politische Gewalt. Mittels Drohungen und Angriffen
erfahren wir physische und psychische Gewalt und mittels Vertreibung,
Kriminalisierung und strafrechtlicher Verfolgung territoriale Gewalt. Symbolische

Gewalt prallt mir entgegen, wenn ich ethnischen Essenzialismus
respektive parteipolitischen oder religiösen Fundamentalismus dekonstruiere,
der indigene Frauen abwertet. Epistemische Gewalt erfahre ich, wenn mir
von feministischer Seite meineAnalysekraft und meinWissen abgesprochen
wird, oder in anderen Fällen, wenn ich als Verräterin unsererVölker oder des

indigenen Gedankenguts bezichtigt werde. All diese Formen der Gewalt
haben mich ermutigt, aus Empörung und Rebellion eine kosmische, spirituelle
und territoriale Komplizinnenschaft mit anderen Frauen und Völkern
einzugehen. Diese Vernetzung stärkt mich, sodass ich weiterhin zu einem plu-
ralen Gefüge und Zusammenleben beitragen kann.

Ungehorsam, Widerstand, Mut und Lebenskraft sind Energien, die ich
von meinen Vorfahrinnen geerbt habe, die sich ihrerseits vor, während und
nach der Kolonisierung der patriarchalen Unterdrückung der indigenen
Völker widersetzt haben. Die Erinnerung an ihren Kampf und an ihre
Heilung stärken unsere politischen und spirituellen Aktionen auf der Strasse
oder in den Gemeinden. Sie verleihen uns die Kraft, den sozialen und
feministischen Protest zu leben.

Als indigene Frau und Verteidigerin unseres angestammten Territoriums

bin ich gezwungen, in erster Linie meinen Körper zu schützen, der
frontal angegriffen wird. Denn verteidigen wir unser Land, verteidigen wir
damit zwei untrennbare Dimensionen: Wir verteidigen das Territorium
Körper und das Territorium Land. Zwei miteinander im Netz des Lebens
verwobene Dimensionen, die wir gleichwertig anerkennen als Quellen der

76 WIDERSPRUCH-69/17



Lebensenergie und als Symbol wechselseitiger Abhängigkeit und
Verbundenheit. Deshalb ist die feministische Forderung, den Körper gegen die
patriarchate Unterwerfung zu emanzipieren, nicht zu trennen vom Widerstand

gegen die neoliberale Unterwerfung der Natur als vermarktbare
Ressource. Alles andere entbehrt jeglicher politischen Nachhaltigkeit.

Der 2007 von uns kommunitären Feministinnen in Guatemala geprägte
Slogan: «Zur Verteidigung und Rückgewinnung von Territorien gehören die
Köper wie auch der Boden», wurde von vielen «companeras» und Organisationen

übernommen und ist heute ein fester Bestandteil des kommunitären

feministischen Selbstverständnisses.
Letztlich ist unser Kampf auch ein persönlicher Heilungsprozess und

ein politischer Akt. Er demontiert die Unterdrückung und Viktimisierung
und benennt diejenigen, die dafür verantwortlich sind: gegenüber uns und
gegenüber der Natur.

Ein pluralistisches Leben ist für mich der Grundsatz («principio») der

Kosmogonie und das politische Prinzip für den Respekt des Lebens. Ich
glaube an die Emanzipationen eines pluralistischen Körpers, der das Netz
des Lebens von verschiedenen Enden her knüpft. Diese Weltsicht verpflichtet

uns zu tiefgreifenden Veränderungen und zu einer Ausrichtung unserer
Utopien aufdie Prinzipien der Fülle des Lebens («plenitud de la vida») und
des Guten Lebens («buen vivir») für alle Frauen und Völker. Denn alles,
absolut alles ist Energie im Netz des Lebens. Ich stamme von einem Ort, der
historisch und strukturell verschiedensten Formen von Gewalt ausgesetzt
ist, es ist aber auch ein Ort, der es ermöglicht, sich in und mit der Natur zu
heilen. An diesem Ort können Körper harmonische Verbindungen eingehen

und Fröhlichkeit beanspruchen, ohne die Empörung zu verlieren. Das
Leben ist es wert.

Anmerkungen

1 «Die kommunitären Feministinnen beziehen sich aufhistorische Frauenkämpfe in
der Peripherie der westlichen Welt. Ihre Absicht ist zu entkolonialisieren, aber auch
zu entneoliberalisieren. IhrVorschlag geht davon aus, mit den historischen
Kolonialvisionen zu brechen, die rassistisch und universalistisch sind und die Kämpfe aus
anderen Zeiten und in anderen Räumen nicht beachten.» Aus: Guzman Arroyo, Adri-
ana, 2016: Ein für den Kampf der Völker nützlicher Feminismus, amerika21.de/
blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus (Abfrage: 11.4.2017).

2 Vorkoloniale Bezeichnung für den amerikanischen Kontinent in der Sprache des Ku-
na-Volks (Panama/Kolumbien).

3 Maya-Name für Guatemala.

4 Die Kosmogonie ist die Lehre von der Entstehung der Welt, sie beinhaltet bei den Mayas

jedoch nicht nur Mythologie, sondern ist eine Sammlung von Gesetzgebung,
Dichtung und Geschichtsschreibung.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 77



5 Mit dem BegriffFemizid wird die massenhafte und gezielte Tötung von Frauen
beschrieben, die häufig mit staatlicher Duldung oder gar Förderung verbunden ist.
Guatemala gehört zu den Ländern, die in der weltweiten Femizidstatistik einen
Spitzenplatz einnehmen. Die Opfer stammenzumeist aus den ärmeren und
bildungsfernen Schichten der Gesellschaft und werden in vielen Fällen vor ihrer
Ermordungvergewaltigt und brutal misshandelt. Täter sind in der Mehrheit Männer,
häufig sogar die Ehemänner oder Partner der Opfer. Dass sexuelle Gewalt auch als
Waffen gegen die «defensoras» - die Menschenrechtsverteidigerinnen - eingesetzt
wird, nennt Lorena Cabnal territorialen Femizid.

6 Der Frente Republicano Guatemalteco (FRG) wurde 198g von José Efrain Rios Montt
gegründet und 2013 in Partido Republicano Institucional umbenannt. Rios warvon
1982 bis 1983 Diktator und Präsident Guatemalas. 2013 wurde er wegen Genozid an
den zu den Maya-Völkern gehörenden Ixil-Indigenenzu achtzig Jahren Haft verurteilt.

Das Verfassungsgericht hob jedoch noch im selben Jahr das Urteil wegen
Verfahrensfehlern aufund ordnete ein neues Verfahren an.

Buchhandlung im Volkshaus
Stauffacherstrasse 60

8004 Zürich

Telefon 044 241 42 32

Telefax 044 291 07 25

www.volkshausbuch.ch

info@volkshausbuch.ch

Literatur, Politik
Psychoanalyse

Jelinek, Marx
Freud

78 WIDERSPRUCH-69/17


	Inmitten von Gewalt : indigene Frauenidentitäten zwischen Unterdrückung und Widerstand

