Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Inmitten von Gewalt : indigene Frauenidentitaten zwischen
Unterdriickung und Widerstand

Autor: Cabnal, Lorena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-780991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lorena Cabnal

Inmitten von Gewalt

Indigene Frauenidentitaten zwischen Unterdrickung und Widerstand*

Wenn ich in der Folge iiber die vielfdltigen Formen erlittener Gewalt spre-
che, muss ich vorgangig erldutern, aus welcher Perspektive und aufgrund
welcher Erfahrungich spreche. Bezugspunkte sind mein Kérper als Territo-
rium (im Original: «territorio-cuerpo») einer indigenen Maya-Xinka-Frau
und meine politische Identitdt als kommunitdre Feministin'. Ich spreche
auch aufgrund einer historischen, territorialen Pragung: Ich bin im Herzen
von Abya Yala® geboren, im Land Iximulew?, das in der Kolonialsprache
Spanisch Guatemala genannt wird. Diese Herkunft und diese Erfahrungen
liegen meinen Ausfiihrungen zugrunde, sie pragen meine Reflexionen iiber
meine vielschichtigen und alltaglichen Gewalterfahrungen. Aus meinem
spezifischen Blickwinkel als Vertreterin der feministischen und der indige-
nen Gemeinschaftin Guatemala leiste ich einen erkenntnispolitischen Bei-
trag zur Analyse unterschiedlicher Formen von Gewalt gegen Korper und
gegen die Erde («tierra» im Sinne von Erde, Boden, Land).

Grundsétzlich spreche ich von «Gewalt» in der Mehrzahl - von «violenci-
as» —, denn es gibt nicht nur eine Definition und Form von Gewalt. Kraft
meiner Autoritédt als indigene Frau erldutere ich, wie ich meine personliche
Geschichte mit der Geschichte meiner Gemeinschaft verkniipfe. Gleichzei-
tig zeige ich, wie meine Erfahrungen mit weiteren historisch-strukturellen
Formen der Unterdriickung verflochten sind. Ich verdichte das, was ich in
und an meinem Koérper erlebt habe und immer noch erlebe, zu der These,
dass alle Formen von Gewalt Ausdruck eines patriarchalen Systems sind.
Entsprechend sind sie uralt. Die Gewalt gegen weibliche Kérper und im
Speziellen gegen indigene Frauen reicht weit in die Geschichte zuriick und
wird sehr unterschiedlich diskutiert, je nachdem, welcher Fokus gewdhlt
wird. Auch meine Erkenntnisse decken sich nicht mit allen Analysen. Gera-
de deswegen scheint es mir wichtig, dass indigene Frauen den Mut aufbrin-

Aus dem Spanischen von Barbara Miiller. Der vorliegende Essay wurde fiir das
internationale Seminar «Los velos de la violencia: Reflexiones y experiencias éticas
y género» vom 22. bis 24. August 2016 an der Fakultét fiir soziale Wissenschaften

der Universitidt von Chile verfasst. Die Ubersetzung wurde von der Redaktion mit
Zwischentitel versehen und leicht gekiirzt.

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 69



gen und die kosmogonische* wie politische Verantwortung auf sich neh-
men, mit Bestimmtheit ihre eigenen Interpretationen zu vertreten. Die Un-
terdriickung manifestiert sich auf und in unseren Kérpern. Sie sind von
Unterdriickung durchdrungen, gleichzeitig haben wir die Unterdriickung
internalisiert. Als Frau und aus der indigenen Perspektive zu sprechen,
heisst, das Patriarchat und die Kolonialisierung zuriickzuweisen. Diese
Perspektive stellt geltende Darstellungen von Unterdriickung und Emanzi-
pation anderer Feministinnen und der Sozialwissenschaften infrage.

Wenn ich tiber die verschiedenen Formen von Gewalt spreche, spreche
ich in der ersten Person. Ich spreche iiber meine Schmerzen, Krankungen,
Gefiihle, Entfremdungen. Doch es geht mir dabei nicht um meine individu-
elle Betroffenheit. Was ich beschreibe, ist ein emanzipatorischer Heilungs-
prozess. Mein Korper wird zum unmittelbaren Referenzpunkt fiir das un-
terdriickte, aber auch das befreite Leben in stddtischen oderldndlichen Ge-
meinschaften. Denn obwohl sich die Spuren alltdglicher Gewalt im Kérper
ablagern, lassen sich in ihm auch emanzipatorische Fortschritte feststel-
len.

Das Zusammenfliessen zweier Patriarchate

Historisch gehe ich davon aus, dass bereits vor der spanischen Kolonialisie-
rung ein urpringliches Patriarchat («patriarcado ancestral originario»)
herrschte. Aber es war in Gestalt, Zeitlichkeit, Ausdruck und Kontext vollig
verschieden vom kolonialen Patriarchat, das vor 525 Jahren mit dem Schiff
von Kolumbus {iber das Meer kam. Das Zusammenfliessen dieser beiden
Patriarchate hat sehr komplexe Auswirkungen auf die Korper der indigenen
Frauen, da damit eine neue symbolische Ordnung des Besitzes {iber den in-
digenen Frauenkorper etabliert wurde. Grundlage bildete das 6konomi-
sche Modell von Eigentum, das die Kolonisatoren auf die Kérper genauso
wie aufdas Land anwandten. Die Kolonisatoren iibten massive sexuelle Ge-
walt gegen unsere Vorfahrinnen und Grossmiitter aus. Die daraus hervor-
gegangenen Sohne und Tochter nannte man Bastarde. Sie machen heute
einen grossen Teil der mestizischen Bevilkerung aus.

Das koloniale Patriarchat als Unterdriickungssystem iiber die Korper
der Frauen und das Land von Abya Yala ist der perfekte Nahrboden fiir wei-
tere Formen unterdriickerischer Gewalt. Der kontinentalen Politik, die zur
Bildung von Nationalstaaten —seien es spanische, franzosische oder portu-
giesische —fiihrte, lag der Rassismus und der Kapitalismus zugrunde. Diese
trieben den Imperialismus voran, spéter den Liberalismus und - als ver-
heerendes Erbe — heute den Neoliberalismus und die Globalisierung. Diese
Formen der Unterdriickung sind fiir meine Erzdihlung wichtig. In diesen

70 WIDERSPRUCH — 69 /17



Kontext von Aufstandsbekdmpfung, Rassismus und Verarmung bin ich hi-
neingeboren worden, in ein Land mit den weltweit héchsten Femizid-Ra-
ten®, in ein Land, in dem Beldstigungen und sexuelle Gewalt das téagliche
Leben von Frauen bedrohen.

Alsindigene Frau in diesem Kontext zu leben, ist komplex, weil dein Kér-
per zum priméren Schlachtfeld der patriarchalen Macht wird. So werden
verschiedene Formen von Gewalt mutwillig gegen uns gerichtet. Deshalb
besitzen wir Frauen, die wir sexuelle Gewalt erlebt haben, die politische
und korperliche Autoritdt, alle Handlungen gegen unser Leben anzukla-
gen. Sexuelle Gewalt wird tiberall ausgeiibt, in der Stadt und in den Dor-
fern, von Ladinos, Mestizen, indigenen Médnnern, Schwarzen, Akademi-
kern, Funktionidren, Gemeindefiihrern, Soldaten. Diese Gewalt ist Teil mei-
ner Geschichte, seit ich ein Mddchen bin. Ich habe sie von einem indigenen
Mann erlebt, von meinem eigenen Vater, der gleichzeitig ein religioser Fiih-
rer war. Sie ist der erste Schleier der Gewalt («velos de las violencias»), an
den ich mich erinnern kann, der erste Schatten, der sich tiber mein kérper-
liches, emotionales und spirituelles Ich gelegt hat. Es war fiir mich voéllig
unverstidndlich, dass jemand, der fiir mich so wichtig war und mir half,
mein Leben auf dieser Erde zu entfalten, gleichzeitig die Macht und die
Kontrolle besass, mein Leben anzugreifen und zu verletzen.

Die Widerspriichlichkeit, mit meinem Aggressor zusammenzuleben,
hat mich viele Jahre meines Lebens in Schweigen, Schuldgefiihle und Angst
versinken lassen. Die fundamentalistisch-religiosen und essenzialisti-
schen Vorstellungen iiber meinen vergewaltigten Korper verwiisteten ihn
fiir lange Zeit. Damit ich meine Gottesfurcht zeigen konnte, zwang man
mich, eine gute Frau zu sein und zu heiraten, obschon ich durch meine er-
littene sexuelle Gewalt keine Jungfrau mehr war. Ich hatte furchtbare
Angst. Wiewiirde ich meinem Mann erklédren, dass ich keine Jungfrau mehr
war? Ich fiihlte mich schmutzig und schuldig. Ich verfiel in tiefe Depressio-
nen und unternahm mehrere Selbstmordversuche.

Vom Unbehagen zur Rebellion

Meine Kindheit und Jugend waren sehr hart. Um gleichzeitig gegen die Ar-
mut anzukdmpfen und Zugang zu Bildung zu erhalten, arbeitete ich tags-
tiber und studierte am Abend. Ich wurde von Unbehagen, Rebellion und
Emporung ergriffen. Ich fing an zu spiiren, dass ich zahlreichen Ungerech-
tigkeiten ausgesetzt war, und begann mich auf unterschiedliche Weise zu
wehren. So lief ich von zu Hause weg, lehnte mich auf, spiirte aber auch die
Notwendigkeit, mich zu heilen. Von meiner Art her war ich scheu und
ruhig, aber der Kosmos hat Frauen zusammengefiihrt, Gelegenheiten

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 71



geschaffen und in mir den Wunsch hervorgerufen, voranzukommen. Ich
begann zu studieren und spiirte gleichzeitig das Verlangen, 6ffentlich tiber
sexuelle Gewalt zu sprechen. Ich wollte Kinder und Jugendliche aufkliren,
damit sie nicht wie ich zu Opfern wiirden. Deshalb studierte ich Medizin
und spéter Psychologie. Mit Unterstiitzung der Nationalen Koordination
gegen sexuelle Misshandlung und Missbrauch gegen Kinder (CONAMIC)
griindete ich 2003 das Kollektiv fiir Kinder- und Jugendschutz (COPIJ-Izo-
tes). Ich griindete diese Organisation, um meine praktische Arbeit weiter-
zufiihren, die ich wahrend des Studiums der Sozialpsychologie im DorfLos
Izotes in den Bergen von Santa Maria Xalapan begonnen hatte.

Ausgerechnet in diesem Kontext legte sich ein weiterer Schleier der Ge-
walt tiber mein Leben. In Los Izotes wurde mir bewusst, in welcher drama-
tischen Lage sich die Madchen in dieser lindlichen Xinka-Gemeinschaft
befanden. Die vernachldssigten und verarmten Madchen waren perma-
nenten Beldstigungen und sexuellen Ubergriffen ausgesetzt. In Los Izotes
starben viele Frauen bei der Geburt ihrer Kinder, an Untererndhrung, und
Knaben wie Maddchen starben an heilbaren Krankheiten. Viele, sehr viele
Miadchen wurden mit 13 oder 14 Jahren schon Miitter. Es gab junge Frauen,
die mit zwanzig schon alt wirkten. Zahlreiche Frauen hatten mehrere Ab-
treibungen hinter sich, durchschnittlich hatten sie neun oder mehr Kinder,
einige sogar zwanzig. Sie waren vom Katholizismus unterdriickt und der
Hunger zwang sie vor den politischen Parteien in die Knie.

Mir wurde ein tief greifender Widerspruch bewusst zwischen unseren
kosmogonischen Werten mit ihrem Respekt fiir das Leben einerseits und
der Vernachldssigung durch den Staat mit seinen Menschenrechten und
der Gewohnung an die vergewaltigten Frauenkérper in den indigenen Ge-
meinden andererseits.

Ich suchte Antworten bei staatlichen Institutionen, doch es war fatal:
nichts. Ich versuchte es bei den indigenen Behtrden und die Antworten wa-
ren: «So ist das Leben», «So war es schon immer», «Es gibt Mddchen, denen
das gefdllt und die sogar mit den Jungen abhauen» oder «Die Schuld tragen
die Frauen, weil sie ihre Téchter nicht dazu erziehen, gute Frauen zu sein,
deswegen verlassen die Madnner sie oder schlagen sie, damit sie es lernen».

Wenn die Organisierung zur zunehmenden Bedrohung fiihrt

2004 griindete ich mit anderen Xinka-Frauen die Vereinigung der Indige-
nen Frauen von Santa Maria Xalapédn Jalapa (AMISMAXAJ). Wir begannen
Strafanzeigen einzureichen. Doch wir taten dies anonym, denn wir hatten
Angst, dass sie herausfinden wiirden, wer die Anzeigen macht und voran-
treibt. Viele dieser Félle begleiteten wir gemeinsam mit dem Zentrum

72 WIDERSPRUCH — 69/17



fiir integrale Betreuung von Uberlebenden von Gewalt in Guatemala
(CAIMUS). Wir hatten kein Geld, um zu reisen, um die Frauen und Méad-
chen zu begleiten. Was wir zusammenlegten, reichte gerade, sie bei ihren
Anzeigen zu unterstiitzen und an einen sicheren Ort zu bringen.

Im selben Jahr erhielt ich die erste Todesdrohung. Ich reichte eine Straf-
anzeige gegen Médnner ein, die mit dem Hunger in der Gemeinde und spezi-
ell mit den Frauen Handel trieben: Fiir eine Wahlstimme boten sie den
Frauen genetisch manipulierte Nahrungsmittel an. Es waren Mitglieder ei-
ner von Militdrangehorigen gegriindeten Abspaltung des Frente Republi-
cano Guatemalteco®. Thre Drohung gegen mich lautete: «Man wird die mit
der Machete zerstiickelten Einzelteile deines Korpers iiberall auf den We-
gen zusammensuchen miissen.» Sie fiihrte dazu, dass ich ohne Begleit-
schutz nicht mehr durch das Dorf gehen konnte.

Im Jahr 2005 reichten wir eine internationale Klage ein. Zum ersten Mal
sprachen wir indigenen Frauen vor den Medien iiber die Vertreibung von
«companeras» und «compaifieros», welche fiir ihre angestammten Lande-
reien auf der Finca Santa Gertrudis kdmpften. Bei der Riumung durch
Grossgrundbesitzer, Militdr und Polizei wurden fiinf «compafieras» festge-
nommen - eine davon war schwanger —, zwei «compafieros» wurden getotet
und weitere 37 eingekerkert.

Die Anzeige gegen die Funktiondre und Abgeordneten, die Interpellati-
on beim guatemaltekischen Menschenrechtsbeauftragten und unsere Auf-
klarungskampagne machten uns zur Zielscheibe von Angriffen. Die Dro-
hungen, Beldstigungen und die Uberwachung durch politische Parteien,
korrupte Funktionére, militdrische Grossgrundbesitzer und deren Body-
guards nahmen zu.

2006 reichte ich zum ersten Mal personlich eine Klage gegen die Entfiih-
rung einer 17-jadhrigen Mutter und ihres sieben Monate alten Sohnes ein. Al-
lerdings war ich mir nicht bewusst, was es fiir Konsequenzen haben wiirde,
wenn ich mich mit dieser Klage personlich sicht- und angreifbar machte.
Ich hatte keine Schutz- oder Sicherheitsmassnahmen getroffen. Die Dro-
hungen, Hausdurchsuchungen und Verfolgungen wurden so heftig, dass
ich schliesslich gezwungen war, fiir sechs Monate Schutz in einem Haus der
fiir Frauen zustdndigen Staatsanwaltschaft zu suchen. Erst da wurde mir
klar, dass ich gegen einen Ring von Frauen- und Kinderhdndlern Anzeige
erstattet hatte, der in die Prostitution und den illegalen Adoptionshandel
involviert war.

Diese Anzeige fiihrte zu Entlassungen, Verhaftungen und Gerichtsver-
fahren gegen Anwilte, Richter, Funktionére, die nationale Polizei, das or-
ganisierte Verbrechen und den Drogenhandel. Die Anzeige war zwar sehr
erfolgreich, aber nun kannten sie auch meinen Wohnort und mein Haus. So
begann meine territoriale Vertreibung («desplazemiento»).

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 73



Territoriale Vertreibung

2008 begannen unsere Aufstinde gegen die Minen. Wir Frauen hatten die
indigene Regierung und verschiedene Organisationen motiviert, gemein-
sam den Kampf zur Verteidigung der indigenen Territorien aufzunehmen
und uns gegen die sich im Land ausbreitenden Minenunternehmen zu
wehren. Gewaltige Mobilisierungen und Aktionen auf nationaler sowie in-
ternationaler Ebene machten uns erneut zur Angriffsflache.

Die Drohungen durch Grossgrundbesitzer verschirften sich. Thnen wur-
de bewusst, dass sie durch unseren Kampfum Land als widerrechtliche Be-
sitznehmer denunziert wurden. Einige von ihnen waren Abgeordnete,
Gouverneure und Biirgermeister, doch auch Vertreter des Ministeriums fiir
Umwelt und Naturressourcen, das verantwortlich ist fiir die Vergabe von 31
Explorations- und Abbaulizenzen fiir Silber, Gold, Kobalt und Nickel, die
zum Teil innerhalb indigener Territorien liegen.

2010 wurde nach einer Demonstration am «Tag des Widerstandes und der
Selbstachtung der indigenen Volker» ein Attentat auf mich veriibt. Zu mei-
nem Schutz wurde ich in eine nahe gelegene Kirche gebracht. Nachdem
auch meine internationalen BegleiterInnen eingeschiichtert wurden, die
mich seit 2007 schiitzen, setzten sich verschiedene européische Regierun-
gen und Peace Brigades International fiir mich ein.

201 beschloss die indigene Behoérde im Dorf Los [zotes, dem Griindungs-
ort unserer Kinder- und Jugendschutzorganisation, in einem offiziellen
Akt, unsere Biiros zu schliessen. Damit begann meine Vertreibung aus der
Gemeinschaft. Mir wurde ein fiir die Gemeinschaft schédliches Verhalten
vorgeworfen, daich andere Frauen ermutigt hatte, sich nicht einschiichtern
zulassen, und sie aufgefordert hatte, sich zu organisieren und auch mal aus
den Gemeinschaften hinauszugehen, um neue Erfahrungen zu machen.
Weil ich zudem keine weiteren Kinder wollte, wurde ich von den Fiihrern
der katholischen Kirche zur Persona non grata erklért. Sie bezichtigten
mich, Verhiitungsmittel zu benutzen und anderen Frauen zu zeigen, wie
man sie richtig anwendet.

Im Grunde jedoch ging es darum, dass ich den indigenen Machismus de-
nunzierte, die Aggressoren innerhalb der Gemeinde anklagte und gegen
die Untéatigkeit der indigenen Regierung mit ihrer uralten patriarchalen
Haltung protestierte. Denn die indigene Regierung verfolgte weder die Fil-
le sexueller Gewalt gegen Frauen gemiss indigener Rechtsprechung, noch
offneten sie die 357 Personen umfassende indigene Regierung fiir eine
weibliche Vertretung. Dies sind die Griinde meiner Verbannung. Einige der
Minner, darunter auch mein Partner, wandten sich gegen die Vorstdsse der
Frauen, welche die lokalen und territorialen Fiihrer herausforderten: Sie
versuchten, uns wieder unter ihre Kontrolle zu bringen, indem sie die hdus-
liche Ordnung durchsetzten.

74 WIDERSPRUCH — 69 /17



Ich verliess die Gemeinde am 25. Dezember 2011 zusammen mit meiner
anderthalbjdhrigen Tochter. Bis heute bin ich nicht zuriickgekehrt. Meine
Ehe ist aufgrund meines Feminismus zerbrochen. Die folgenden Jahre ver-
brachte ich in der Stadt und koordinierte die Arbeit von AMISMAXA]J. Als die
nationale Regierung 2013 den Belagerungszustand ausrief, nahmen die An-
griffe gegen mich zu. Geriichte wurden in Umlauf gesetzt, dass ein Verhaf-
tungsbefehl gegen mich bestehe. Es hiess, ich sei eine der Anfiihrerinnen, die
die Menschen zum Widerstand gegen die Minen anstifte. Seither werden
auch meine «compaiieras» in den Gemeinden {iberwacht und bedroht. Stig-
matisierungskampagnen gegen mich haben weiter zugenommen. Dahinter
stecken Minner, die mich aus der Gemeinschaft vertreiben wollten. Sie be-
haupten, ich wiirde ihren Kampf verraten und hdtte Millionen von Quetzales
vom Minenunternehmen bekommen.

Im Jahr 2013 wurde in der Staatsanwaltschaft von Jalapa die Spezialabtei-
lung fiir Frauen geschaffen. Um diese Forderung durchzusetzen, hatten wir
bei der Generalstaatsanwaltschaft Prazedenzfille von Gewalt gegen Frauen
und Femizid eingereicht. Die Staatsanwaltschaft arbeitete mit grossem Elan
und stellte erste Haftbefehle aus. In der Vorstellung des madnnlichen indige-
nen Machsimus gab es dafiir nur eine Verantwortliche: Lorena Cabnal.

Paradoxerweise musste ich am 24.]Juli 2015, am 13.Jahrestag der Griin-
dung von AMISMAXA]J, Jalapa definitiv verlassen. Nach komplizierten poli-
tischen Entscheidungen meiner «compafieras», ihrer Eheménner und der
indigenen Autoritdten verliess ich gleichzeitig die Stadt und die Organisati-
on. Meine Widerspenstigkeit, mein Widerstand gegen die indigenen patri-
archalen Formen und gegen die patriarchalen Manieren der korrupten
Funktiondre, gegen den Drogenhandel und das organisierte Verbrechen,
die Haftbefehle wegen Femizid, die Anzeigen gegen das Minenunterneh-
men und die 31 Konzessionen, die es erhalten hatte, hatten mein Leben in
unmittelbare Gefahr gebracht.

Ich ging auch wegen der Stigmatisierungen und der Verleumdungskam-
pagnen, die versuchten, mich mit Korruption in Verbindung zu bringen,
und mich beschuldigten, mir aus den Geldern der internationalen Koope-
ration auf Kosten des Hungers der Frauen ein saftiges Saldr auszubezahlen
und Geld vom Minenunternehmen angenommen zu haben.

Heute bin ich eine Wanderin durch Territorien. Ich bin dies als Folge von
territorialer Gewalt. Die politisch bedingte territoriale Vertreibung fiihrt
zur politischen Migration. Sie ist eine Form von Gewalt gegen jene, die das
Leben, die Menschenrechte und die Rechte der indigenen Volker verteidi-
gen.

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 75



Rebellische Komplizinnenschaften gegen den territorialen Femizid

Als indigene Frau und als kommunitdre Feministin sind wir gemaéss der
Kosmogonie der indigenen Volker dazu verpflichtet, gegen derartige An-
griffe aufdas Netz des Lebens («red de la vida») durch die herrschenden pa-
triarchalen, kolonialistischen, rassistischen, kapitalistischen und neolibe-
ralen Strukturen und deren merkantilistischen und ausbeuterischen Um-
gang mit der Natur anzukdmpfen. Wir sind gefordert, die Herrschaft tiber
die indigenen Territorien und liber die Koérper ihrer VerteidigerInnen auf-
zudecken und anzuprangern. Zu denunzieren, wie sie ihre Macht auf frau-
enfeindliche Argumente stiitzen, um uns zum Schweigen zu bringen sowie
Angstund Terror zu verbreiten. Ich nenne dies territorialen Femizid. Dieser
negiert und vernichtet die Existenz von Frauen, die ihren Koérper und ihr
Territorium verteidigen.

Wir erleiden Diskriminierungin Form von sexueller und rassistischer Ge-
walt. Mit der Verarmung wird uns 6konomische Gewalt angetan, mittels Ver-
folgung und Stigmatisierung als Feministinnen und Verteidigerinnen von
Grund und Boden politische Gewalt. Mittels Drohungen und Angriffen er-
fahren wir physische und psychische Gewalt und mittels Vertreibung, Kri-
minalisierung und strafrechtlicher Verfolgung territoriale Gewalt. Symboli-
sche Gewalt prallt mir entgegen, wenn ich ethnischen Essenzialismus res-
pektive parteipolitischen oder religiosen Fundamentalismus dekonstruiere,
der indigene Frauen abwertet. Epistemische Gewalt erfahre ich, wenn mir
von feministischer Seite meine Analysekraft und mein Wissen abgesprochen
wird, oder in anderen Fillen, wenn ich als Verraterin unserer Volker oder des
indigenen Gedankenguts bezichtigt werde. All diese Formen der Gewalt ha-
ben mich ermutigt, aus Empdrung und Rebellion eine kosmische, spirituelle
und territoriale Komplizinnenschaft mit anderen Frauen und Vélkern ein-
zugehen. Diese Vernetzung stiarkt mich, sodass ich weiterhin zu einem plu-
ralen Gefiige und Zusammenleben beitragen kann.

Ungehorsam, Widerstand, Mut und Lebenskraft sind Energien, die ich
von meinen Vorfahrinnen geerbt habe, die sich ihrerseits vor, wihrend und
nach der Kolonisierung der patriarchalen Unterdriickung der indigenen
Volker widersetzt haben. Die Erinnerung an ihren Kampf und an ihre Hei-
lung stdrken unsere politischen und spirituellen Aktionen auf der Strasse
oder in den Gemeinden. Sie verleihen uns die Kraft, den sozialen und femi-
nistischen Protest zu leben.

Als indigene Frau und Verteidigerin unseres angestammten Territori-
ums bin ich gezwungen, in erster Linie meinen Kérper zu schiitzen, der
frontal angegriffen wird. Denn verteidigen wir unser Land, verteidigen wir
damit zwei untrennbare Dimensionen: Wir verteidigen das Territorium
Korper und das Territorium Land. Zwei miteinander im Netz des Lebens
verwobene Dimensionen, die wir gleichwertig anerkennen als Quellen der

76 WIDERSPRUCH - 69 /17



Lebensenergie und als Symbol wechselseitiger Abhédngigkeit und Verbun-
denheit. Deshalb ist die feministische Forderung, den Kérper gegen die pa-
triarchale Unterwerfung zu emanzipieren, nicht zu trennen vom Wider-
stand gegen die neoliberale Unterwerfung der Natur als vermarktbare Res-
source. Alles andere entbehrt jeglicher politischen Nachhaltigkeit.

Der 2007 von uns kommunitdren Feministinnen in Guatemala geprigte
Slogan: «Zur Verteidigung und Riickgewinnung von Territorien gehoren die
Koper wie auch der Boden», wurde von vielen «compafieras» und Organisa-
tionen iibernommen und ist heute ein fester Bestandteil des kommunité-
ren feministischen Selbstverstindnisses.

Letztlich ist unser Kampf auch ein personlicher Heilungsprozess und
ein politischer Akt. Er demontiert die Unterdriickung und Viktimisierung
und benennt diejenigen, die dafiir verantwortlich sind: gegeniiber uns und
gegeniiber der Natur.

Ein pluralistisches Leben ist fiir mich der Grundsatz («principio») der
Kosmogonie und das politische Prinzip fiir den Respekt des Lebens. Ich
glaube an die Emanzipationen eines pluralistischen Kérpers, der das Netz
des Lebens von verschiedenen Enden her kniipft. Diese Weltsicht verpflich-
tet uns zu tief greifenden Verdnderungen und zu einer Ausrichtung unserer
Utopien auf die Prinzipien der Fiille des Lebens («plenitud de la vida») und
des Guten Lebens («buen vivir») fiir alle Frauen und Vélker. Denn alles, ab-
solut alles ist Energie im Netz des Lebens. Ich stamme von einem Ort, der
historisch und strukturell verschiedensten Formen von Gewalt ausgesetzt
ist, es ist aber auch ein Ort, der es ermdéglicht, sich in und mit der Natur zu
heilen. An diesem Ort konnen Kérper harmonische Verbindungen einge-
hen und Frohlichkeit beanspruchen, ohne die Emp6rung zu verlieren. Das
Leben ist es wert.

Anmerkungen

1 «Diekommunitdren Feministinnen beziehen sich auf historische Frauenkdampfe in
der Peripherie der westlichen Welt. Ihre Absicht ist zu entkolonialisieren, aber auch
zu entneoliberalisieren. Ihr Vorschlag geht davon aus, mit den historischen Koloni-
alvisionen zu brechen, die rassistisch und universalistisch sind und die Kimpfe aus
anderen Zeiten und in anderen Rdumen nicht beachten.» Aus: Guzmén Arroyo, Adri-
ana, 2016: Ein fiir den Kampf der Volker niitzlicher Feminismus. amerikazi.de/
blog/2016/01/142165/ kommunitaerer-feminismus (Abfrage: 11.4.2017).

2 Vorkoloniale Bezeichnung fiir den amerikanischen Kontinent in der Sprache des Ku-
na-Volks (Panama/Kolumbien).

3 Maya-Name fiir Guatemala.

4 DieKosmogonie ist die Lehre von der Entstehung der Welt, sie beinhaltet bei den Ma-
yas jedoch nicht nur Mythologie, sondern ist eine Sammlung von Gesetzgebung,
Dichtung und Geschichtsschreibung.

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 77



b

78

Mit dem Begriff Femizid wird die massenhafte und gezielte T6tung von Frauen
beschrieben, die hdufig mit staatlicher Duldung oder gar Férderung verbunden ist.
Guatemala gehort zu den Landern, die in der weltweiten Femizidstatistik einen
Spitzenplatz einnehmen. Die Opfer stammen zumeist aus den &rmeren und bil-
dungsfernen Schichten der Gesellschaft und werden in vielen Fillen vor ihrer
Ermordung vergewaltigt und brutal misshandelt. Tater sind in der Mehrheit Médnner,
hédufig sogar die Ehemédnner oder Partner der Opfer. Dass sexuelle Gewalt auch als
Waffen gegen die «defensoras» — die Menschenrechtsverteidigerinnen — eingesetzt
wird, nennt Lorena Cabnal territorialen Femizid.

Der Frente Republicano Guatemalteco (FRG) wurde 1989 von José Efrain Rios Montt
gegriindet und 2013 in Partido Republicano Institucional umbenannt. Rios war von
1982 bis 1983 Diktator und Prisident Guatemalas. 2013 wurde er wegen Genozid an
den zu den Maya-Vélkern gehorenden Ixil-Indigenen zu achtzig Jahren Haft verur-
teilt. Das Verfassungsgericht hob jedoch noch im selben Jahr das Urteil wegen Ver-
fahrensfehlern aufund ordnete ein neues Verfahren an.

Buchhandlung im Volkshaus
Stauffacherstrasse 60
8004 Ziirich
Telefon 044 241 42 32
Telefax 044 291 07 25
www.volkshausbuch.ch
info@volkshausbuch.ch

Literatur, Politik § Jelinek, Marx
Psychoanalyse Freud

Lesungen, Buchvernissagen und Gespriche in der Katakombe

WIDERSPRUCH - 69 /17



	Inmitten von Gewalt : indigene Frauenidentitäten zwischen Unterdrückung und Widerstand

