Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Auswege aus der Pluralitdtsdebatte : Gender & Diversity,
Intersektionalitat und ldentitat

Autor: Thiarmer-Rohr, Christina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-780990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-780990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christina Thirmer-Rohr

Auswege aus der Pluralitatsdebatte
Gender&Diversity, Intersektionalitat und Identitat

«Vielfalt» oder «diversity» war in der feministischen Hoch-Zeit der 1970er-
und 1980er-Jahre als Begriff und Konzept unbekannt. Der Feminismus hatte
sein Augenmerk auf ein fundamentales Unrecht gelenkt: die Geschlechter-
verhéltnisse. Er suchte nach Strukturelementen, die dieses Unrecht lenken.
Der Begriff «Patriarchat» wurde zum Uberbegriff einer Eigenlogik, die sich
in allen gesellschaftlichen Bereichen auffinden liess — in Politik, Wirtschalft,
Wissenschaft, Moral, Philosophie, Technologie bis hinein in die privaten Be-
ziehungen und den Habitus der Individuen. Die feministische Gewaltkritik
sah die Ursachen zerstorerischer gesellschaftlicher Entwicklungen in ge-
schlechterspezifischen Platzzuweisungen und damit im Ausschluss von
Frauen aus der Gestaltung der Welt." Wie jede aufflammende politische Be-
wegung war also auch der Feminismus in seiner Anfangszeit von Einheits-
vorstellungen befliigelt und strebte nach einem strategischen und emotiona-
len Wir als Voraussetzung einer Diskursmacht, die mit einer Stimme spricht,
gemeinsame Ziele entwickelt und 6ffentlich handelt. Diese Einheit des Wir
war nicht als Abbildung der Wirklichkeit, sondern als Idee und politisches
Postulat gedacht,” und natiirlich hielten reale Unterschiede und Differenzen
die Frauenbewegung von Anfang an in Atem. Meist wurden sie jedoch als
«Schwesternstreit» heruntergespielt oder als «falsches Bewusstsein» abge-
wehrt, jedenfalls noch nicht im Sinne der Pluralitét® theoretisiert und als po-
litische Forderung artikuliert.

Seither ist viel passiert. Erst wurde «Frauenforschung» durch «Gender-
forschung» ersetzt, dann «gender» mit «diversity» ergidnzt, schliesslich
wurden mancherorts «Gender Studies» in «Difference Studies» und die Bii-
ros der Frauenbeauftragten in Biiros fiir «Gender&Diversity» umbenannt.
Wer heute auf dem Laufenden sein will, sagt und schreibt statt «Frauen»:
«Gender&Diversity» oder «Gender Diversity». Diese Verdnderungen und ihr
beachtlicher Etablierungserfolg in politischen Institutionen, an Universi-
taten und Hochschulen sowie in der Privatwirtschaft sind das vorldaufige
Ergebnis einer Entwicklung, die Geschlecht als dominanten Unterdrii-
ckungsausweis relativieren will. Gender&Diversity versteht sich als Strate-
gie, den Blick auf Ungleichbehandlungen und Diskriminierungen zu
erweitern, von monokausalen Ansdtzen zu lésen, Hierarchisierungen zu

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 59'



vermeiden und so dem Verdacht zu begegnen, dass Geschlecht als Haupt-
kategorie alle anderen Unterdriickungsdeterminanten ins zweite oder
dritte Glied verweise: Ethnizitdt, Hautfarbe, Kulturalitét, soziale Lage, se-
xuelle Orientierung, Religion, Behinderung, Alter — und dann folgt das un-
vermeidliche «und so weiter».

Historische Kontroversen

Die Geschlechterverhéltnisse als iibergeordnetes kulturiibergreifendes
Unterdriickungssystem zu setzen, hatte sich spétestens seit Ende der Acht-
zigerjahre als eine Art Stindenfall erwiesen. Denn die Dominanz von Gen-
der bedeutete mehr als die Fokussierung auf eine alte, aber neu skandali-
sierte Unterdriickungsnorm. Sie war zugleich beschwert vom Anspruch auf
Alleinvertretung. Dieser wurde vor allem von Afroamerikanerinnen und
Migrantinnen mit dem schwerwiegenden Vorwurf zuriickgewiesen, dass
die Vernachldssigung der Rassenfrage gegeniiber der Geschlechterfrage
den weissen Feminismus als Komplizen kultureller Macht und als Trédger
eines ethnozentrischen Blicks entlarve. Neue Sprachregelungen sollten
den Hierarchisierungen einen Riegel vorschieben und zum Ausdruck brin-
gen, dass die Genderforschung sich seit den Neunzigerjahren dieses Prob-
lems bewusst geworden ist. Gender wurde moglichst im Zweier- oder Drei-
erpack verwendet — «gender and race» oder «race, class and gender» —, was
aber oft nicht viel mehr als eine Pflichtiibung war. Wendy Brown spricht
von «wissenschaftspolizeilicher Disziplinierung», mit der Studierende ver-
schiedener Herkunft und Hautfarbe in einem Zirkel von Angst, Schuld, Vor-
wiirfen und Rachegefiihlen gefangen waren. Dabei fiihlten sich alle «er-
barmlich».* Fiir Brown ist klar: Es konnte etwas nicht stimmen. «Vielleicht
ist es an der Zeit, erst mal das Vergangene zu betrachten, um [...] unsere
Fehler anzuerkennen. Vielleicht ist dies ein Moment des Nachdenkens.»’
Wieso war es so schwer, Verschrinkungen von Geschlecht und Rasse theo-
retisch und praktisch einzulésen?

In den sich etablierenden «Women Studies» ging der Kampf um eine ge-
rechte Platzierung von Geschlecht und Rasse weiterhin mit heftigsten Kon-
flikten einher. Die Kontroversen um «gender and race» spiegeln Unter-
schiede der angelsidchsischen und deutschen Geschichte. Wahrend fiir US-
Amerikanerinnen «Rasse» eine alltdglich sichtbare Realitét ist, galt fiir
(west)deutsche Feministinnen «Rasse» eher als Unwort der nationalsozia-
listischen Weltanschauung, als zerstorerische Idee und verbrecherische
Erfindung, die die Festschreibung proklamierter Unterschiede zur Voraus-
setzung ihrer Sduberungspolitik gemacht und die Eliminierung von soge-
nannt minderwertigen Varianten des Menschseins vollstreckt hatte. Vor

60 WIDERSPRUCH — 69 /17



diesem Hintergrund wire «Rasse» nur im Sinne von «Racialization» zu ver-
stehen, als «Rassisierung», «Zur-Rasse-Machen», «Zur-Rasse-gemacht-
Werden». Das hdufige Zégern gegeniiber der Anforderung, Geschlecht mit
Rasse sprachlich und inhaltlich zusammenzubringen, die distanzierenden
Anfiihrungszeichen, in die hierzulande das Wort «Rasse» oft gesetzt wird,
oder seine Verhiillung im englischen «race» haben im Riickblick auch mit
dieser Geschichte zu tun.

Das Unbehagen am Begriff «<Rasse» ist nicht allein Ausdruck kultureller
«whiteness», sondern verweist auch auf Erfahrungen des Totalitarismus,
der zur Sortierung und Aussortierung von Menschen homogene Einheiten
schmiedete und mit erzwungenen Gleichschaltungen Vielfalt zerstorte.
Menschen wurden zu «Juden», «<Homosexuellen», «Schwarzen», «Behinder-
ten» gemacht - zu identitdren und totalitdren Kategorien, die die Zugeord-
neten als Gleichartige definierten und erfassten, um sie aussondern und
beseitigen zu kdénnen.

Dieses Wissen schiitzte den Feminismus allerdings nicht vor der Ignoranz
gegeniiber der Geschichte der Rassenhygiene und vor der Hilflosigkeit ge-
geniiber der Forderung, Geschlecht und «Rasse» als zugleich verschiedene
und gleichwertige Diskriminierungskategorien zu erkennen. Hannah Are-
ndts Begriff der Pluralitédt, mit dem sie sich bereits in den 1950er-Jahren gegen
die Bildung kollektiver Singulare wendete,” war noch weitgehend unbe-
kannt. Pluralitdt, die absolute Verschiedenheit jedes Menschen von jedem
anderen, wird bei Arendt zur Grundlage des Politischen, das die gleichbe-
rechtigte Kohabitation der immer Verschiedenen zu schiitzen hat. Diesem
Verstdndnis des Politischen steht ein kategorisierendes Denken entgegen.

Identitatsverlangen und Identitatskritik

Kategorien sortieren, schaffen Sorten, scheinbare «Einheiten» — weiblich,
mannlich, schwarz, weiss, heterosexuell, homosexuell, inldndisch, auslidn-
disch usw. -, die daherkommen, als wiirden sie neutral ordnen, und die zu-
gleich unterstellen, dass die Eingeordneten jeweils einen essenziellen Kern
besdssen, der sie definiere, verbinde und ihre Unterscheidung von anderen
Eingeordneten rechtfertige. Kategorien gehen implizit von der Homogeni-
tdt und Abgrenzbarkeit der konstruierten «Einheiten» aus, so als wiren sie
getreue Abbilder von Realitdt oder Natur. Was sind Kategorien? Handelt es
sich um real existierende Gruppierungen, um theoretische Entwiirfe, um
wertneutrale Ordnungsversuche, um Selbstzuordnungen, um erzwunge-
nes Schicksal? Inwieweit tragen Kategorien zu Trennungen und Spaltun-
gen bei und zur Gewohnheit, in Gegensédtzen zu denken?” Konnen Katego-
rien auch zu Orten des Widerstands gegen Normierungen werden, zu Orten,

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 61



welche die Dynamiken der Macht sichtbar machen und darum emanzipa-
torisch wirken?®

Wenn Kategorien als Identitdit angenommen werden — ich bin so, wie
meine Kategorie: weiblich oder médnnlich, weiss oder schwarz, weiblich
weiss oder weiblich schwarz usw. —, dann schaffen sie einen inklusiven so-
zialen Raum, dessen Normierungskraft sie zu Diskriminierungsgefangnis-
sen machen kann. Das Problem bleibt paradox. Kategorien wie Geschlecht
oder «Rasse» konnen Orte der Zugehorigkeit und Ubereinstimmung schaf-
fen. Zugleich aber handelt es sich um hierarchisierende Etikettierungen,
die menschliches Leben beherrschen und verletzen. Die Kritik an Kategori-
en schliesst die Kritik an Identitdtsvorstellungen ein, die unsere pluralen
Zugehorigkeiten verdecken und auf vorgeprédgte Definitionen und soziale
Orte festlegen. So kann das Identitdtsgefiihl zur Identitdtsfalle werden,’
welche menschliche Freiheit einschrankt und den sogenannten Krieg der
Kulturen schiiren kann. Identitédtspolitik, die alternativlos auf einer Zuge-
horigkeit beharrt, kann, so Amartya Sen, «nicht nur uns alle in unserer
Wiirde herabsetzen», sondern zu einer «Verkiirzung des Menschseins»®
und zur Waffe werden."

Die gesellschaftliche und wissenschaftliche Aufgabe besteht nun darin,
den fiir viele so positivbesetzten Begriff Identitdt und das brisante Verhalt-
nis von Identitdtsverlangen und Identitatskritik zu iiberpriifen, gewaltsa-
me Normierungen zu benennen und die Bedingungen zu analysieren, die
die jeweiligen Bedeutungszuschreibungen zu Diskriminierungskategorien
machen.

Erfolge und das Zuriicktreten der Geschlechterfrage

Die Ergdnzung von «Gender» mit «Diversity» versucht, die verschlossenen
Kategorien und Selbstkategorisierungen zu 6ffnen. Das «and» zwischen
«gender and race» oder zwischen «race, class and gender» soll den unabge-
schlossenen, umdeutbaren, nichtstatischen Charakter der Kategorien sig-
nalisieren. Das Zuriicktreten der Geschlechterfrage (im Vergleich zu friihe-
ren historischen Phasen) verweist damit nicht nur auf einen sogenannten
Backlash, sondern auch auf reale Verdanderungen: auf Erfolge der Frauen-
bewegung und Frauenpolitik, auf Bildungsaufstieg und neue Rechtslagen,
auf eine verdnderte politische Kultur. Solche positiv-gegenldufige Erfah-
rungen konnen aber nicht ohne weiteres als Riickgang von Diskriminie-
rung iiberhaupt gedeutet werden. Oft handelt es sich nur um Verschiebun-
gen, die neue oder sogar zusidtzliche Ungleichheiten entstehen lassen:
Wenn sich Frauen als billige Arbeitskriafte nicht mehr ausbeuten lassen,
zieht man andere unterprivilegierte Menschengruppen heran; wenn wohl-



situierte Frauen bestimmte Reproduktionsarbeiten nicht mehr machen
wollen, delegieren sie sie an andere — z. B. an polnische Frauen, die diese Ar-
beit unterbezahlt iibernehmen.”

Die weitgehende Akzeptanz des Diversity-Konzepts ist mit einer Verfliissi-
gung des Genderbegriffs verbunden.” Die Absicht, Geschlecht nicht mehr zu
isolieren, sondern in Kombination mit anderen Auf- und Abwertungsmodi
zu begreifen, fithrt zu immer linger werdenden Listen verschiedenartiger
Diskriminierungsvarianten, die nicht in Vergessenheit geraten sollen: Ras-
sismus, Antisemitismus, Antijudaismus, Antiziganismus, Klassismus, Loo-
kismus, Regionalismus, Nationalismus, Heterosexismus, Handicapionis-
mus usw. Die Absicht, die Vielzahl der Bedingungen zu beachten, verbindet
sichzudem mitder Forderung, alle diese Kategorien strikt gleichgewichtig zu
behandeln. Keine Identitit, keine Diskriminierungserfahrung soll vergessen
werden, niemand sich herabgesetzt fithlen, keine Stimme dominieren, denn
«wir sind alle verschieden und gleich»." Solche Gleichwertigkeitspostulate
bleiben abstinent gegeniiber gesellschaftstheoretischen Grundlagen und
blind gegeniiber bestehenden Machtasymmetrien. Sie unterwandern oder
relativieren in ihrer Transversalitdt strukturpolitische Kategorien wie «pat-
riarchale Kultur», «okzidentale Herrschaft» oder «kapitalistische Wirt-
schaftsformn.

Verschleierung struktureller Diskriminierung

Der Verzicht auf Strukturaussagen zeigt sich besonders deutlich im Konzept
Diversity Management, einem pragmatischen Vorgehen, das Vielfalt pro-
duktiv nutzen und effizient machen will. Es soll den Interessen von Orga-
nisationen und Unternehmen dienen, indem es die Unterschiede der Mit-
arbeiter/innen wiirdigt: Arbeitskraft steigern, Zugehorigkeitsgefiithl und
Selbstbewusstsein starken, Kommunikationsfahigkeiten und interkulturel-
le Kompetenz verbessern. In den angebotenen Ausbildungsgédngen, Fortbil-
dungskursen und Supervisionen wird Diversity meist symbolisiert durch
Farben: Kérbe mit verschiedenfarbigen Billen, Biume mit verschiedenfarbi-
gen Bldttern, Weltkarten mit verschiedenfarbigen Bewohnern, farbige Kreise
mit andersfarbigem Kern. Die Teilnehmer/innen sollen sich eine ihrer «Iden-
titdt» entsprechende Farbe oder Farbkombination auswédhlen und so die
Kommunikation mit anderen «Farben» in Gang bringen. Teilnehmer/innen
werden also aufgefordert, sich ihre Identitét selbst nach beliebigen oder kon-
ventionellen Kriterien der Selbsteinschidtzung und -bewertung zusammen-
zustellen. Dabei reduziert sich das Problem der Kategorisierung auf einen —
vorldufig - freundlich-aufmunternden Umgang mit allen méglichen Varian-
ten menschlicher Erfahrungen, Etikettierungen, Schwéachen oder Vorziige.

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 63



Suggeriert wird eine paradiesische Wiese der Artenvielfalt, die dazu einlddt,
herkémmliche Zuschreibungen und Selbstzuschreibungen als «Einheiten»
zu verfestigen. Gleichgewichtige und gleichberechtigte Vielfalt wird zum
Wert an sich, so als kénne die schiere Akzeptanz des Immer-Anderen Diskri-
minierung in Vielfalt umdeuten. Das aber ist nicht gerecht, sondern igno-
rant. Dass Diskriminierung auf gewaltsamen Normierungen beruht, tritt im
Konzept Diversity Management in den Hintergrund. Strukturelle, 6konomi-
sche und politische Ungerechtigkeiten und Ungleichheiten werden ver-
schleiert — und wer sie trotzdem nicht vergisst, der managt sie eben falsch.
Diskriminierung ist demnach selbstverschuldet.

Auch wenn es ein Leichtes ist, sich {iber manche Bliiten der Diversity-
Begeisterung und ihre oft infantil erscheinenden Methoden lustig zu ma-
chen, ist nicht zu bestreiten, dass der Ansatz fiir soziale Ungleichheiten im
sozialen Umfeld sensibilisieren kann. Er kann vielleicht zu mehr Sorgfalt
und Vorsicht im Umgang mit Leid und Schidden beitragen und auch man-
chen queeren Provokationen den Charakter der Anstdssigkeiten nehmen.”
Aber Ungleichheit verfliichtigt sich nicht durch die voluntaristische Insze-
nierung von Gleichwertigkeit. Wenn der Diversity-Ansatz zwischen gefiihl-
ter Diskriminierung und strukturell verursachter Gewalt nicht unterschei-
det, kann er zu einem politischen Verstdndnis sozialer Ungleichheiten we-
nig beitragen.

Intersektionalitat: Fokus auf Verwobenheit

Ein weiteres Paradigma der neueren Geschlechterforschung ist das Kon-
zept der Intersektionalitdt. Es handelt sich um einen antikategorialen
Ansatz, der die Kritik an der Isolierung scheinbar homogener Identitdts-
gruppen und an einer blossen Addition von Diskriminierungsfaktoren
aufnimmt.” Intersektionalitdt verwirft die Rede von «Mehrfachunterdrii-
ckung» oder «Doppel- bzw. Dreifachdiskriminierung». Der Ansatz will die
Uberkreuzungen, Kombinationen und Wechselwirkungen von identitdren
Kategorien systematisch untersuchen” und die infrage stehenden Katego-
rien neu fassen, indem er von der «Verwobenheit» der Ungleichheitslagen
ausgeht. Damit wird Gender selbst zu einem nicht mehr isolierbaren Be-
griff, der selbst Vielfalt in sich trdgt und nur in Wechselwirkung mit ande-
ren Kategorien zu denken ist. Intersektionalitdt orientiert sich an den Er-
fahrungswelten der Individuen, in denen schier unendliche Varianten
komplexer Marginalisierungen und Leidenswege verkoppelt sind.” Damit
verliert der Gender-Begriff an Trennschéarfe. Der Ansatz der Intersektiona-
litdt lduft wie der Diversity-Ansatz Gefahr, iibergeordnete Strukturaussa-
gen auf Distanz zu halten. Weil jede Eindeutigkeit die Wirklichkeit verfal-

64 WIDERSPRUCH — 69 /17



schen und Diskriminierungen verdecken konnte, wird die Unschérfe des
Wortes «Verwobenheit» bewusst in Kauf genommen. Verwobenheit wird
zur Metapher, die iiber die Struktur dieses Gewebes nicht viel mehr aussa-
gen kann, als dass alle sozial, ethnisch, kulturell oder 6konomisch beding-
ten Lagen irgendwie zusammenhingen. Wiahrend die Addition der Katego-
rien zumindest ihre gegenseitige Abgrenzbarkeit nahelegt und damit die
Konstruktion der Andersheiten abweichender Kategorien aufzeigen kann,
verweist «Verwobenheit» nur noch darauf, dass das «Verwobene» irgendwie
aus dhnlichem Material beschaffen ist. Das ist allerdings die Frage. Jeden-
falls, so lautet die Kritik von Barbara Rendtorff, eignet sich der Terminus
«Verwobenheit» nur allzu gut dazu, «den Schleier des scheinbaren Verste-
hens iiber die unbegriffenen Komplexe auszubreiten».”

Von der Herrschaft zum Tugendterror

Fragen, die die Konzepte Gender&Diversity und Intersektionalitdt provo-
zieren, richten sich auf die grossen Metatheorien, auf das Schwinden der
grossen Erzdhlungen von Freiheit, Gleichheit, Fortschritt, auf die einge-
schrinkte Analysekraft {ibergeordneter Herrschaftsformen wie Patriar-
chat, Kapitalismus, Okzidentalismus. Diese Schwichung erleichtert es
zweifellos, individuelle Schicksale und erlittene Diskriminierungen mog-
lichst flichendeckend zu sichten und zu artikulieren, erschwert aber eine
theoretische Erfassung der Ursachen. Der Verzicht auf gesellschaftliche
Strukturbegriffe ldsst die Unterscheidung zwischen politischen, sozialen,
kulturellen uns individuellen Ungleichheiten obsolet erscheinen. Begriffe
wie Vielfalt, Differenz, Differenzierung, Pluralitdt, Diversitdt, Diskriminie-
rung geraten durcheinander oder werden austauschbar. Wenn alle subjek-
tiverfahrenen sozialen Verletzungen gleiche Aufmerksamkeit erhalten sol-
len, 1dsst sich kaum noch auseinanderhalten, was normierende und diskri-
minierende Zuschreibungen sind und was gegeben und zu akzeptieren ist.
Dann ist nicht mehr erkennbar, was selbst entscheid- und verdnderbar ist
und was nicht; dann ist es nicht mehr mdoglich, die je spezifischen «Verlet-
zungsoffenheiten» von Geschlecht, Ethnizitdt, Hautfarbe, Migration, kor-
perlichen Einschrankungen usw. kenntlich zu machen; dann wird auch
nicht mehr klar, was zu bekdmpfen ist und was nicht; und an welche Adres-
se die Kritik sich eigentlich richten soll — ausser an die eigene. Wenn alles
unterschieden und gleich ist, ist nichts mehr unterscheidbar. Bleibt «Ge-
schlecht» also doch etwas «<Besonderes»?*°

Der Verzicht auf Strukturbegriffe begiinstigt ein Gesellschaftsbild, in
dem die Sorge um Gerechtigkeit gegeniiber der Sorge um jeweilige Einzel-
oder Gruppenrechte zuriicktritt. Der gut gemeinte Versuch, keine Unter-

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 65



driickungsform und kein Diskriminierungsgefiihl zu marginalisieren, ist
mit einer Entdifferenzierung verbunden, die politische Anspriiche und
subjektive Befindlichkeiten nicht mehr auseinanderhalten kann. So ist die
politische Absicht, Fesseln diskriminierender Zugehorigkeiten zu destabi-
lisieren, nicht mehr trennbar von der Forderung, als Zugehdrige einer un-
terdriickten Gruppe gleichwertig mit allen anderen anerkannt zu werden.
Ausserdem kann die flichendeckende Anerkennungsforderung mit einer
gewissen Unehrlichkeit einhergehen, ndmlich so tun, als ob alle gleich und
alle gleich betroffen wiren. Eigentlich weiss ja jede/r, dass da etwas nicht
stimmt. Und so kénnen sich nicht nur Denkverbote einstellen, sondern
auch eine Art Tugendterror, mit dem jede/r jede/n aufkorrekte Regelbeach-
tung kontrolliert. Wenn jede Abweichung vom Gleichheitspostulat zum Hi-
erarchisierungsvorwurf und zum moralischen Vorwurf wird, wenn hinter
jeder differenzierenden Bewertung gleich Diskriminierungsabsichten ge-
wittert werden, bleibt das eigene Urteil auf der Strecke.

Harmlos ist das alles nicht. Die Egalisierung verschiedener diskriminie-
render Kategorien bremst die Analyse spezifischer Normierungsgesetze ge-
sellschaftlicher Gewalt aus. Zwar mégen sich viele Symptome der Diskri-
minierung an der Oberfliche dhneln — deswegen sind sie aber nicht aus
gleichem Stoff. Die Symptome reprisentieren nicht die jeweilige Systema-
tik, nicht ihre Funktion oder ihre spezifischen Wirkungsweisen. Frauen,
Schwarze, Homosexuelle, Transgender, Juden, Muslime, Menschen mit Be-
hinderungen usw. werden nicht immer und nicht von allen und nicht von
allen gleich diskriminiert. Mit den simplifizierenden Gleichsetzungen von
Gender&Diversity wird unkenntlich gemacht, welche je spezifische Nor-
mierungsgewalt am Werk ist.

Uber die Ansdtze Gender&Diversity und Intersektionalitdt hinaus bin
ich Hannah Arendts Begriff der Pluralitét treu geblieben. Er ist dazu ange-
tan, die Andersheit jedes Menschen von jedem anderen zu begriinden und
jeden kollektiven Singular als Voraussetzung totalitdren Denkens zuriick-
zuweisen. Die Auseinandersetzung mit Arendts Politikverstdndnis ist al-
lerdings nicht dazu geeignet, Handlungsanweisungen zu finden oder Defi-
nitionen zu kopieren. Arendt provoziert das Selberdenken und damit auch
die Moglichkeit, mit Arendt gegen Arendt zu denken.” In Arendts Verstdnd-
nis macht Pluralitat die Welt nicht nur bunt. Sie ist auch Quelle notwendi-
ger Kontroversen und sie setzt Grenzen. Das Eigene bricht sich am Anderen
durch einen Abstand. Alle zutage tretenden Unterschiede bilden eine
Schwelle, die vor jedem Gegeniiber iiberquert werden muss. Pluralitdt ver-
langt einen Respekt, der verhindert, dass die Verschiedenen verkannt,
gleichgemacht, am eigenen Massstab gemessen werden. Pluralitét ist in
diesem Denken unsere Existenzbedingung,* ein vorgdngiges Prinzip, eine
unabweisbare Tatsache, die gegeben ist und die wir uns nicht aussuchen

66 WIDERSPRUCH — 69 /17



konnen. Sie ist zerstérbar® und diese Zerstorung ist gleichbedeutend mit
dem Zusammenbruch ethischer Massstédbe, der Zerstérung menschlichen
Potenzials und dem Verfall des Politischen.* Dieses Denken durchkreuzt
die gewohnten Eindimensionalitdten und identitdren Einheitsfantasien
und verabschiedet sich von dem modernen Versprechen, eine Welt schaffen
zu konnen, die durch Kategorisierungen zu ordnen und durch Ideologien
zu leiten ist. Es verweist auf unsere Unvollstdindigkeit und unsere Bediirf-
tigkeit, mit der wir das Andere und die Anderen brauchen, um Menschen zu
werden. Diese Andersheit aller Anderen — nicht ihre Kategorisierung - ist
die Differenz, mit der wir leben miissen und versuchen konnen, leben zu
wollen. Das Denken in Kategorien in ein Denken der Pluralitit zu tiberfiih-
ren ist dialogisches Denken, das auf die Mdéglichkeit des Zusammenhan-
delns fiir ein gemeinsames Drittes aus ist—auf die Bereitschaft, die Welt mit
Anderen zu teilen.

Anmerkungen

1 Thiirmer-Rohr, Christina, 2012: Ende des Kassandra-Syndroms? In: Krondorfer,
Birge/Grammel, Hilde (Hg.): Frauen-Fragen. 100 Jahre Bewegung, Reflexion, Vision.
Wien, 97-114.

2 Auchdertransnationale Kampfum Menschenrechte fiir Frauen suchte nach einem
gemeinsamen Nenner («Frauen»), vor allem in der Antigewalt-Politik, war aber
gegeniiber den kulturellen und klassenspezifischen Differenzen offener als national
begrenzte und regional zugespitzten Debatten; siehe Ruppert, Uta, 2004: Frauen-
Menschenrechte. Konzepte und Strategien im Kontext transnationaler Frauen-
bewegungspolitik. In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate (Hg.): Handbuch Frauen-
und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie. Wiesbaden, 704-711.

3 Zum Begriff der Pluralitat: Thiirmer-Rohr, Christina, 1998: Die unheilbare Pluralitét
der Welt — von der Patriarchatskritik zur Totalitarismusforschung. In: Beitridge zur
feministischen Theorie und Praxis 21, 47/48, 193-205.

4 Brown, Wendy, 2006: Die Unmdoglichkeit der Women'’s Studies. In: Dietze, Gabriele/
Hark, Sabine (Hg.): Gender kontrovers. Genealogien und Grenzen einer Kategorie.
Konigstein/Taunus, 141.

5 Ebd., 148.

Arendt, Hannah, 1955: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Frankfurtam
Main; Arendt, Hannah, 1993: Was ist Politik? Miinchen; Vollrath, Ernst, 2013: Vom
«radikal Bésen» zur «Banalitéit des Bosen». Uberlegungen zu einem Gedankengang
von Hannah Arendt. In: Wiebel, Martin (Hg.): Hannah Arendt. Ihr Denken
veranderte die Welt. Miinchen, 129-139.

7 Rendtorff, Barbara, 2012: Warum Geschlecht doch etwas Besonderes ist.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/rendtorff
(Abfrage 12.4.2017).

8 Dietze, Gabriele/Hark, Sabine, 2016: Unfehlbare Kategorien? In: Dies. (Hg.): Gender
kontrovers. Genealogien und Grenzen einer Kategorie. Kénigstein/Taunus, 16.

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 67



10
1

12

13

14

15

16
17

18

19

20

21

22

23

24

68

Sen, Amartya, 2007: Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt. Mtinchen.
Ebd., 12.
Ebd., 32.

Soiland, Tove, 2012: Die Verhéltnisse gingen und die Kategorien kamen.
Intersectionality oder vom Unbehagen an der amerikanischen Theorie.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland
(Abfrage 12.4.2017).

Lutz, Helma, 2012: Differenz als Rechenaufgabe. Uber die Relevanz der
Kategorien Race, Class und Gender. portal-intersektionalitaet.de/
theoriebildung/ueberblickstexte/lutz (Abfrage 12.4.2017).

Fiir diese Post-Gender-Vision hat die Piratenpartei den Begriff «<Eichhérnchen»
erfunden: Frauen, Midnner, Transsexuelle, Transvestiten, Schwule, Lesben,
Asexuelle. Siehe Meiritz, Annett, 2013: «<Man liest ja so einiges iiber Sie». In: Spiegel, 3, 48.

Siehe Perko, Gudrun, 2005: Queer-Theorien. Kéln; Dietze, Gabriele/Haschemi,
Yekani/Michaelis, Beatrice, 2012: Queer und Intersektionalitét.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/
dietzehaschemimichaelis (Abfrage 12.4.2017).

Anm. 12.

Wagenbach, Katharina, 2012: Intersektionalitit. Eine Einfiihrung.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/
walgenbach-einfuehrung (Abfrage 12.4.2017).

Klinger, Cornelia, 2012: Fiir einen Kurswechsel in der Intersektionalitdtsdebatte.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger
(Abfrage 12.4.2017).

Rendtorff, Barbara, 2012: Warum Geschlecht doch etwas Besonderes ist.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/rendtorff
(Abfrage 12.4.2017), 3.

Ebd., 8.

Siehe Benhabib, Seyla, 1989: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin
der Moderne. Hamburg, 309.

Bauman, Zygmunt, 1992: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit.
Hamburg; Thiirmer-Rohr, Christina, 1998, vgl. Anm. 3.

Heller, Agnes, 2016: Rede. In: Hannah Arendt Preis fiir politisches Denken e. V. (Hg.):
Weltin Scherben. Menschenrechte, Religion und politisches Denken heute.
20 Jahre Hannah-Arendt-Preis fiir politisches Denken. Berlin/Bremen, 18.

Arendt, Hannah, 1993: Was ist Politik? Miinchen, 9.

WIDERSPRUCH — 69 /17



	Auswege aus der Pluralitätsdebatte : Gender & Diversity, Intersektionalität und Identität

