
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Auswege aus der Pluralitätsdebatte : Gender & Diversity,
Intersektionalität und Identität

Autor: Thürmer-Rohr, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-780990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christina Thürmer-Rohr

Auswege aus der Pluralitätsdebatte
Gender&Diversity, Intersektionalität und Identität

«Vielfalt» oder «diversity» war in der feministischen Hoch-Zeit der 1970er-

und ig8oer-Jahre als Begriffund Konzept unbekannt. Der Feminismus hatte
sein Augenmerk auf ein fundamentales Unrecht gelenkt: die Geschlechterverhältnisse.

Er suchte nach Strukturelementen, die dieses Unrecht lenken.
Der Begriff «Patriarchat» wurde zum Überbegriff einer Eigenlogik, die sich
in allen gesellschaftlichen Bereichen auffinden liess - in Politik, Wirtschaft,
Wissenschaft, Moral, Philosophie, Technologie bis hinein in die privaten
Beziehungen und den Habitus der Individuen. Die feministische Gewaltkritik
sah die Ursachen zerstörerischer gesellschaftlicher Entwicklungen in
geschlechterspezifischen Platzzuweisungen und damit im Ausschluss von
Frauen aus der Gestaltung der Welt.1 Wie jede aufflammende politische
Bewegung war also auch der Feminismus in seiner Anfangszeit von
Einheitsvorstellungen beflügeltund strebte nach einem strategischen und emotionalen

Wir alsVoraussetzung einer Diskursmacht, die mit einerStimme spricht,
gemeinsame Ziele entwickelt und öffentlich handelt. Diese Einheit des Wir
war nicht als Abbildung der Wirklichkeit, sondern als Idee und politisches
Postulat gedacht,2 und natürlich hielten reale Unterschiede und Differenzen
die Frauenbewegung von Anfang an in Atem. Meist wurden sie jedoch als

«Schwesternstreit» heruntergespielt oder als «falsches Bewusstsein»
abgewehrt, jedenfalls noch nicht im Sinne der Pluralität3 theoretisiert und als
politische Forderung artikuliert.

Seither ist viel passiert. Erst wurde «Frauenforschung» durch
«Genderforschung» ersetzt, dann «gender» mit «diversity» ergänzt, schliesslich
wurden mancherorts «Gender Studies» in «Difference Studies» und die Büros

der Frauenbeauftragten in Büros für «Gender&Diversity» umbenannt.
Wer heute auf dem Laufenden sein will, sagt und schreibt statt «Frauen»:

«Gender&Diversity» oder «Gender Diversity». Diese Veränderungen und ihr
beachtlicher Etablierungserfolg in politischen Institutionen, an Universitäten

und Hochschulen sowie in der Privatwirtschaft sind das vorläufige
Ergebnis einer Entwicklung, die Geschlecht als dominanten
Unterdrückungsausweis relativieren will. Gender&Diversity versteht sich als Strategie,

den Blick auf Ungleichbehandlungen und Diskriminierungen zu
erweitern, von monokausalen Ansätzen zu lösen, Hierarchisierungen zu

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE



vermeiden und so dem Verdacht zu begegnen, dass Geschlecht als
Hauptkategorie alle anderen Unterdrückungsdeterminanten ins zweite oder
dritte Glied verweise: Ethnizität, Hautfarbe, Kulturalität, soziale Lage,
sexuelle Orientierung, Religion, Behinderung, Alter - und dann folgt das
unvermeidliche «und so weiter».

Historische Kontroversen

Die Geschlechterverhältnisse als übergeordnetes kulturübergreifendes
Unterdrückungssystem zu setzen, hatte sich spätestens seit Ende der
Achtzigerjahre als eine Art Sündenfall erwiesen. Denn die Dominanz von Gender

bedeutete mehr als die Fokussierung auf eine alte, aber neu skandali-
sierte Unterdrückungsnorm. Sie war zugleich beschwert vom Anspruch auf
Alleinvertretung. Dieser wurde vor allem von Afroamerikanerinnen und
Migrantinnen mit dem schwerwiegenden Vorwurf zurückgewiesen, dass
die Vernachlässigung der Rassenfrage gegenüber der Geschlechterfrage
den weissen Feminismus als Komplizen kultureller Macht und als Träger
eines ethnozentrischen Blicks entlarve. Neue Sprachregelungen sollten
den Hierarchisierungen einen Riegel vorschieben und zum Ausdruck bringen,

dass die Genderforschung sich seit den Neunzigerjahren dieses Problems

bewusst geworden ist. Gender wurde möglichst im Zweier- oder
Dreierpack verwendet - «gender and race» oder «race, class and gender» -, was
aber oft nicht viel mehr als eine Pflichtübung war. Wendy Brown spricht
von «wissenschaftspolizeilicher Disziplinierung», mit der Studierende
verschiedener Herkunft und Hautfarbe in einem Zirkel vonAngst, Schuld,
Vorwürfen und Rachegefühlen gefangen waren. Dabei fühlten sich alle
«erbärmlich».4 Für Brown ist klar: Es konnte etwas nicht stimmen. «Vielleicht
ist es an der Zeit, erst mal das Vergangene zu betrachten, um [...] unsere
Fehler anzuerkennen. Vielleicht ist dies ein Moment des Nachdenkens.»5
Wieso war es so schwer, Verschränkungen von Geschlecht und Rasse
theoretisch und praktisch einzulösen?

In den sich etablierenden «Women Studies» ging der Kampf um eine
gerechte Platzierung von Geschlecht und Rasse weiterhin mit heftigsten
Konflikten einher. Die Kontroversen um «gender and race» spiegeln
Unterschiede der angelsächsischen und deutschen Geschichte. Während für US-
Amerikanerinnen «Rasse» eine alltäglich sichtbare Realität ist, galt für
(west) deutsche Feministinnen «Rasse» eher als Unwort der nationalsozialistischen

Weltanschauung, als zerstörerische Idee und verbrecherische
Erfindung, die die Festschreibung proklamierter Unterschiede zur
Voraussetzung ihrer Säuberungspolitik gemacht und die Eliminierung von
sogenannt minderwertigen Varianten des Menschseins vollstreckt hatte. Vor

60 WIDERSPRUCH-69/17



diesem Hintergrund wäre «Rasse» nur im Sinne von «Racialization» zu
verstehen, als «Rassisierung», «Zur-Rasse-Machen», «Zur-Rasse-gemacht-
Werden». Das häufige Zögern gegenüber der Anforderung, Geschlecht mit
Rasse sprachlich und inhaltlich zusammenzubringen, die distanzierenden
Anführungszeichen, in die hierzulande das Wort «Rasse» oft gesetzt wird,
oder seine Verhüllung im englischen «race» haben im Rückblick auch mit
dieser Geschichte zu tun.

Das Unbehagen am Begriff «Rasse» ist nicht allein Ausdruck kultureller
«whiteness», sondern verweist auch auf Erfahrungen des Totalitarismus,
der zur Sortierung und Aussortierung von Menschen homogene Einheiten
schmiedete und mit erzwungenen Gleichschaltungen Vielfalt zerstörte.
Menschen wurden zu «Juden», «Homosexuellen», «Schwarzen», «Behinderten»

gemacht - zu identitären und totalitären Kategorien, die die Zugeordneten

als Gleichartige definierten und erfassten, um sie aussondern und
beseitigen zu können.

Dieses Wissen schützte den Feminismus allerdings nicht vor der Ignoranz
gegenüber der Geschichte der Rassenhygiene und vor der Hilflosigkeit
gegenüber der Forderung, Geschlecht und «Rasse» als zugleich verschiedene
und gleichwertige Diskriminierungskategorien zu erkennen. Hannah
Arendts Begriffder Pluralität, mit dem sie sich bereits in den igsoer-Jahren gegen
die Bildung kollektiver Singulare wendete,6 war noch weitgehend
unbekannt. Pluralität, die absolute Verschiedenheit jedes Menschen von jedem
anderen, wird bei Arendt zur Grundlage des Politischen, das die gleichberechtigte

Kohabitation der immer Verschiedenen zu schützen hat. Diesem
Verständnis des Politischen steht ein kategorisierendes Denken entgegen.

Identitätsverlangen und Identitätskritik

Kategorien sortieren, schaffen Sorten, scheinbare «Einheiten» - weiblich,
männlich, schwarz, weiss, heterosexuell, homosexuell, inländisch, ausländisch

usw. -, die daherkommen, als würden sie neutral ordnen, und die
zugleich unterstellen, dass die Eingeordneten jeweils einen essenziellen Kern
besässen, der sie definiere, verbinde und ihre Unterscheidung von anderen
Eingeordneten rechtfertige. Kategorien gehen implizit von der Homogenität

und Abgrenzbarkeit der konstruierten «Einheiten» aus, so als wären sie

getreue Abbilder von Realität oder Natur. Was sind Kategorien? Handelt es
sich um real existierende Gruppierungen, um theoretische Entwürfe, um
wertneutrale Ordnungsversuche, um Selbstzuordnungen, um erzwungenes

Schicksal? Inwieweit tragen Kategorien zu Trennungen und Spaltungen

bei und zur Gewohnheit, in Gegensätzen zu denken?7 Können Kategorien

auch zu Orten des Widerstands gegen Normierungen werden, zu Orten,

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 61



welche die Dynamiken der Macht sichtbar machen und darum emanzipa-
torisch wirken?8

Wenn Kategorien als Identität angenommen werden - ich bin so, wie
meine Kategorie: weiblich oder männlich, weiss oder schwarz, weiblich
weiss oder weiblich schwarz usw. -, dann schaffen sie einen inklusiven
sozialen Raum, dessen Normierungskraft sie zu Diskriminierungsgefängnissen

machen kann. Das Problem bleibt paradox. Kategorien wie Geschlecht
oder «Rasse» können Orte der Zugehörigkeit und Übereinstimmung schaffen.

Zugleich aber handelt es sich um hierarchisierende Etikettierungen,
die menschliches Leben beherrschen und verletzen. Die Kritik an Kategorien

schliesst die Kritik an Identitätsvorstellungen ein, die unsere pluralen
Zugehörigkeiten verdecken und auf vorgeprägte Definitionen und soziale
Orte festlegen. So kann das Identitätsgefühl zur Identitätsfalle werden,9
welche menschliche Freiheit einschränkt und den sogenannten Krieg der
Kulturen schüren kann. Identitätspolitik, die alternativlos auf einer
Zugehörigkeit beharrt, kann, so Amartya Sen, «nicht nur uns alle in unserer
Würde herabsetzen», sondern zu einer «Verkürzung des Menschseins»10

und zur Waffe werden.11

Die gesellschaftliche und wissenschaftliche Aufgabe besteht nun darin,
den für viele so positiv besetzten Begriff Identität und das brisante Verhältnis

von Identitätsverlangen und Identitätskritik zu überprüfen, gewaltsame

Normierungen zu benennen und die Bedingungen zu analysieren, die
die jeweiligen Bedeutungszuschreibungen zu Diskriminierungskategorien
machen.

Erfolge und das Zurücktreten derCeschlechterfrage
Die Ergänzung von «Gender» mit «Diversity» versucht, die verschlossenen
Kategorien und Selbstkategorisierungen zu öffnen. Das «and» zwischen
«gender and race» oder zwischen «race, class and gender» soll den
unabgeschlossenen, umdeutbaren, nichtstatischen Charakter der Kategorien
signalisieren. Das Zurücktreten der Geschlechterfrage (im Vergleich zu früheren

historischen Phasen) verweist damit nicht nur auf einen sogenannten
Backlash, sondern auch auf reale Veränderungen: auf Erfolge der
Frauenbewegung und Frauenpolitik, auf Bildungsaufstieg und neue Rechtslagen,
auf eine veränderte politische Kultur. Solche positiv-gegenläufige
Erfahrungen können aber nicht ohne weiteres als Rückgang von Diskriminierung

überhaupt gedeutet werden. Oft handelt es sich nur um Verschiebungen,

die neue oder sogar zusätzliche Ungleichheiten entstehen lassen:
Wenn sich Frauen als billige Arbeitskräfte nicht mehr ausbeuten lassen,
zieht man andere unterprivilegierte Menschengruppen heran; wenn wohl-



situierte Frauen bestimmte Reproduktionsarbeiten nicht mehr machen
wollen, delegieren sie sie an andere -z. B. an polnische Frauen, die diese
Arbeit unterbezahlt übernehmen.12

Die weitgehende Akzeptanz des Diversity-Konzepts ist mit einer Verflüssigung

des Genderbegriffs verbunden.13 Die Absicht, Geschlecht nicht mehr zu
isolieren, sondern in Kombination mit anderen Auf- und Abwertungsmodi
zu begreifen, führt zu immer länger werdenden Listen verschiedenartiger
Diskriminierungsvarianten, die nicht in Vergessenheit geraten sollen:
Rassismus, Antisemitismus, Antijudaismus, Antiziganismus, Klassismus,
Lookismus, Regionalismus, Nationalismus, Heterosexismus, Handicapionismus

usw. Die Absicht, die Vielzahl der Bedingungen zu beachten, verbindet
sich zudem mit der Forderung, alle diese Kategorien strikt gleichgewichtig zu
behandeln. Keine Identität, keine Diskriminierungserfahrung sollvergessen
werden, niemand sich herabgesetzt fühlen, keine Stimme dominieren, denn
«wir sind alle verschieden und gleich».14 Solche Gleichwertigkeitspostulate
bleiben abstinent gegenüber gesellschaftstheoretischen Grundlagen und
blind gegenüber bestehenden Machtasymmetrien. Sie unterwandern oder
relativieren in ihrer Transversalität strukturpolitische Kategorien wie «pat-
riarchale Kultur», «okzidentale Herrschaft» oder «kapitalistische
Wirtschaftsform».

Verschleierung struktureller Diskriminierung
Der Verzicht auf Strukturaussagen zeigt sich besonders deutlich im Konzept
Diversity Management, einem pragmatischen Vorgehen, das Vielfalt
produktiv nutzen und effizient machen will. Es soll den Interessen von
Organisationen und Unternehmen dienen, indem es die Unterschiede der
Mitarbeiter/innen würdigt: Arbeitskraft steigern, Zugehörigkeitsgefühl und
Selbstbewusstsein stärken, Kommunikationsfähigkeiten und interkulturelle

Kompetenz verbessern. In den angebotenen Ausbildungsgängen,
Fortbildungskursen und Supervisionen wird Diversity meist symbolisiert durch
Farben: Körbe mitverschiedenfarbigen Bällen, Bäume mit verschiedenfarbigen

Blättern, Weltkarten mit verschiedenfarbigen Bewohnern, farbige Kreise
mit andersfarbigem Kern. Die Teilnehmer/innen sollen sich eine ihrer «Identität»

entsprechende Farbe oder Farbkombination auswählen und so die
Kommunikation mit anderen «Farben» in Gang bringen. Teilnehmer/innen
werden also aufgefordert, sich ihre Identität selbst nach beliebigen oder
konventionellen Kriterien der Selbsteinschätzung und -bewertung zusammenzustellen.

Dabei reduziert sich das Problem der Kategorisierung auf einen -
vorläufig - freundlich-aufmunternden Umgang mit allen möglichen Varianten

menschlicher Erfahrungen, Etikettierungen, Schwächen oder Vorzüge.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 63



Suggeriert wird eine paradiesische Wiese der Artenvielfalt, die dazu einlädt,
herkömmliche Zuschreibungen und Selbstzuschreibungen als «Einheiten»
zu verfestigen. Gleichgewichtige und gleichberechtigte Vielfalt wird zum
Wert an sich, so als könne die schiere Akzeptanz des Immer-Anderen
Diskriminierung in Vielfalt umdeuten. Das aber ist nicht gerecht, sondern ignorant.

Dass Diskriminierung aufgewaltsamen Normierungen beruht, tritt im
Konzept Diversity Management in den Hintergrund. Strukturelle, ökonomische

und politische Ungerechtigkeiten und Ungleichheiten werden
verschleiert - und wer sie trotzdem nicht vergisst, der managt sie eben falsch.
Diskriminierung ist demnach selbstverschuldet.

Auch wenn es ein Leichtes ist, sich über manche Blüten der Diversity-
Begeisterung und ihre oft infantil erscheinenden Methoden lustig zu
machen, ist nicht zu bestreiten, dass der Ansatz für soziale Ungleichheiten im
sozialen Umfeld sensibilisieren kann. Er kann vielleicht zu mehr Sorgfalt
und Vorsicht im Umgang mit Leid und Schäden beitragen und auch manchen

queeren Provokationen den Charakter der Anstössigkeiten nehmen.15

Aber Ungleichheit verflüchtigt sich nicht durch die voluntaristische
Inszenierung von Gleichwertigkeit. Wenn der Diversity-Ansatz zwischen gefühlter

Diskriminierung und strukturell verursachter Gewalt nicht unterscheidet,

kann er zu einem politischen Verständnis sozialer Ungleichheiten
wenigbeitragen.

Intersektionalität: Fokus auf Verwobenheit

Ein weiteres Paradigma der neueren Geschlechterforschung ist das Konzept

der Intersektionalität. Es handelt sich um einen antikategorialen
Ansatz, der die Kritik an der Isolierung scheinbar homogener Identitätsgruppen

und an einer blossen Addition von Diskriminierungsfaktoren
aufnimmt.16 Intersektionalität verwirft die Rede von «Mehrfachunterdrückung»

oder «Doppel- bzw. Dreifachdiskriminierung». Der Ansatz will die
Überkreuzungen, Kombinationen und Wechselwirkungen von identitären
Kategorien systematisch untersuchen17 und die infrage stehenden Kategorien

neu fassen, indem er von der «Verwobenheit» der Ungleichheitslagen
ausgeht. Damit wird Gender selbst zu einem nicht mehr isolierbaren
Begriff, der selbst Vielfalt in sich trägt und nur in Wechselwirkung mit anderen

Kategorien zu denken ist. Intersektionalität orientiert sich an den
Erfahrungswelten der Individuen, in denen schier unendliche Varianten
komplexer Marginalisierungen und Leidenswege verkoppelt sind.18 Damit
verliert der Gender-Begriff an Trennschärfe. Der Ansatz der Intersektionalität

läuft wie der Diversity-Ansatz Gefahr, übergeordnete Strukturaussagen

auf Distanz zu halten. Weil jede Eindeutigkeit die Wirklichkeit verfäl-

64 WIDERSPRUCH-69/17



sehen und Diskriminierungen verdecken könnte, wird die Unscharfe des

Wortes «Verwobenheit» bewusst in Kauf genommen. Verwobenheit wird
zur Metapher, die über die Struktur dieses Gewebes nicht viel mehr aussagen

kann, als dass alle sozial, ethnisch, kulturell oder ökonomisch bedingten

Lagen irgendwie zusammenhängen. Während die Addition der Kategorien

zumindest ihre gegenseitige Abgrenzbarkeit nahelegt und damit die
Konstruktion der Andersheiten abweichender Kategorien aufzeigen kann,
verweist «Verwobenheit» nur noch darauf, dass das «Verwobene» irgendwie
aus ähnlichem Material beschaffen ist. Das ist allerdings die Frage. Jedenfalls,

so lautet die Kritik von Barbara Rendtorff, eignet sich der Terminus
«Verwobenheit» nur allzu gut dazu, «den Schleier des scheinbaren Verste-
hens über die unbegriffenen Komplexe auszubreiten».19

Von der Herrschaft zum Tugendterror

Fragen, die die Konzepte Gender&Diversity und Intersektionalität
provozieren, richten sich auf die grossen Metatheorien, auf das Schwinden der

grossen Erzählungen von Freiheit, Gleichheit, Fortschritt, auf die
eingeschränkte Analysekraft übergeordneter Herrschaftsformen wie Patriarchat,

Kapitalismus, Okzidentalismus. Diese Schwächung erleichtert es

zweifellos, individuelle Schicksale und erlittene Diskriminierungen
möglichst flächendeckend zu sichten und zu artikulieren, erschwert aber eine
theoretische Erfassung der Ursachen. Der Verzicht auf gesellschaftliche
Strukturbegriffe lässt die Unterscheidung zwischen politischen, sozialen,
kulturellen uns individuellen Ungleichheiten obsolet erscheinen. Begriffe
wie Vielfalt, Differenz, Differenzierung, Pluralität, Diversität, Diskriminierung

geraten durcheinander oder werden austauschbar. Wenn alle subjektiv

erfahrenen sozialen Verletzungen gleiche Aufmerksamkeit erhalten
sollen, lässt sich kaum noch auseinanderhalten, was normierende und
diskriminierende Zuschreibungen sind und was gegeben und zu akzeptieren ist.
Dann ist nicht mehr erkennbar, was selbst entscheid- und veränderbar ist
und was nicht; dann ist es nicht mehr möglich, die je spezifischen
«Verletzungsoffenheiten» von Geschlecht, Ethnizität, Hautfarbe, Migration,
körperlichen Einschränkungen usw. kenntlich zu machen; dann wird auch
nicht mehr klar, was zu bekämpfen ist und was nicht; und an welche Adresse

die Kritik sich eigentlich richten soll - ausser an die eigene. Wenn alles
unterschieden und gleich ist, ist nichts mehr unterscheidbar. Bleibt
«Geschlecht» also doch etwas «Besonderes»?20

Der Verzicht auf Strukturbegriffe begünstigt ein Gesellschaftsbild, in
dem die Sorge um Gerechtigkeit gegenüber der Sorge um jeweilige Einzeloder

Gruppenrechte zurücktritt. Der gut gemeinte Versuch, keine Unter-

1DENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 65



drückungsform und kein Diskriminierungsgefühl zu marginalisieren, ist
mit einer Entdifferenzierung verbunden, die politische Ansprüche und
subjektive Befindlichkeiten nicht mehr auseinanderhalten kann. So ist die
politische Absicht, Fesseln diskriminierender Zugehörigkeiten zu
destabilisieren, nicht mehr trennbar von der Forderung, als Zugehörige einer
unterdrückten Gruppe gleichwertig mit allen anderen anerkannt zu werden.
Ausserdem kann die flächendeckende Anerkennungsforderung mit einer
gewissen Unehrlichkeit einhergehen, nämlich so tun, als ob alle gleich und
alle gleich betroffen wären. Eigentlich weiss ja jede/r, dass da etwas nicht
stimmt. Und so können sich nicht nur Denkverbote einstellen, sondern
auch eine Art Tugendterror, mit dem jede/r jede/n aufkorrekte Regelbeachtung

kontrolliert. Wenn jede Abweichung vom Gleichheitspostulat zum Hi-
erarchisierungsvorwurf und zum moralischen Vorwurf wird, wenn hinter
jeder differenzierenden Bewertung gleich Diskriminierungsabsichten
gewittert werden, bleibt das eigene Urteil auf der Strecke.

Harmlos ist das alles nicht. Die Egalisierung verschiedener diskriminierender

Kategorien bremst die Analyse spezifischer Normierungsgesetze
gesellschaftlicher Gewalt aus. Zwar mögen sich viele Symptome der
Diskriminierung an der Oberfläche ähneln - deswegen sind sie aber nicht aus

gleichem Stoff. Die Symptome repräsentieren nicht die jeweilige Systematik,

nicht ihre Funktion oder ihre spezifischen Wirkungsweisen. Frauen,
Schwarze, Homosexuelle, Transgender, Juden, Muslime, Menschen mit
Behinderungen usw. werden nicht immer und nicht von allen und nicht von
allen gleich diskriminiert. Mit den simplifizierenden Gleichsetzungen von
Gender&Diversity wird unkenntlich gemacht, welche je spezifische
Normierungsgewalt am Werk ist.

Über die Ansätze Gender&Diversity und Intersektionalität hinaus bin
ich Hannah Arendts Begriff der Pluralität treu geblieben. Er ist dazu angetan,

die Andersheit jedes Menschen von jedem anderen zu begründen und
jeden kollektiven Singular als Voraussetzung totalitären Denkens
zurückzuweisen. Die Auseinandersetzung mit Arendts Politikverständnis ist
allerdings nicht dazu geeignet, Handlungsanweisungen zu finden oder
Definitionen zu kopieren. Arendt provoziert das Selberdenken und damit auch
die Möglichkeit, mit Arendt gegenArendt zu denken.21 In Arendts Verständnis

macht Pluralität die Welt nicht nur bunt. Sie ist auch Quelle notwendiger

Kontroversen und sie setzt Grenzen. Das Eigene bricht sich amAnderen
durch einen Abstand. Alle zutage tretenden Unterschiede bilden eine
Schwelle, die vor jedem Gegenüber überquert werden muss. Pluralität
verlangt einen Respekt, der verhindert, dass die Verschiedenen verkannt,
gleichgemacht, am eigenen Massstab gemessen werden. Pluralität ist in
diesem Denken unsere Existenzbedingung,22 ein vorgängiges Prinzip, eine
unabweisbare Tatsache, die gegeben ist und die wir uns nicht aussuchen

66 WIDERSPRUCH-69/17



können. Sie ist zerstörbar23 und diese Zerstörung ist gleichbedeutend mit
dem Zusammenbruch ethischer Massstäbe, der Zerstörung menschlichen
Potenzials und dem Verfall des Politischen.24 Dieses Denken durchkreuzt
die gewohnten Eindimensionalitäten und identitären Einheitsfantasien
und verabschiedet sich von dem modernen Versprechen, eine Welt schaffen
zu können, die durch Kategorisierungen zu ordnen und durch Ideologien
zu leiten ist. Es verweist auf unsere Unvollständigkeit und unsere Bedürftigkeit,

mit der wir das Andere und die Anderen brauchen, um Menschen zu
werden. Diese Andersheit aller Anderen - nicht ihre Kategorisierung - ist
die Differenz, mit der wir leben müssen und versuchen können, leben zu
wollen. Das Denken in Kategorien in ein Denken der Pluralität zu überführen

ist dialogisches Denken, das auf die Möglichkeit des Zusammenhandelns

für ein gemeinsames Drittes aus ist - aufdie Bereitschaft, die Welt mit
Anderen zu teilen.

Anmerkungen

1 Thürmer-Rohr, Christina, 2012: Ende des Kassandra-Syndroms? In: Krondorfer,
Birge/Grammel, Hilde (Hg.): Frauen-Fragen. 100 Jahre Bewegung, Reflexion, Vision.
Wien, 97-114.

2 Auch der transnationale Kampf um Menschenrechte für Frauen suchte nach einem
gemeinsamen Nenner («Frauen»), vor allem in derAntigewalt-Politik, war aber
gegenüber den kulturellen und klassenspezifischen Differenzen offener als national
begrenzte und regional zugespitzten Debatten; siehe Ruppert, Uta, 2004: Frauen-
Menschenrechte. Konzepte und Strategien im Kontext transnationaler
Frauenbewegungspolitik. In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate (Hg.): Handbuch Frauen-
und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie. Wiesbaden, 704-711.

3 ZumBegriffder Pluralität: Thürmer-Rohr, Christina, 1998: Die unheilbare Pluralität
derWelt-von der Patriarchatskritik zur Totalitarismusforschung. In: Beiträge zur
feministischen Theorie und Praxis 21,47/48,193-205.

4 Brown, Wendy, 2006: Die Unmöglichkeit der Women's Studies. In: Dietze, Gabriele/
Hark, Sabine (Hg.) : Gender kontrovers. Genealogien und Grenzen einer Kategorie.
Königstein/Taunus, 141.

5 Ebd., 148.

6 Arendt, Hannah, 1955: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Frankfurt am
Main; Arendt, Hannah, 1993: Was ist Politik? München; Vollrath, Ernst, 2013: Vom
«radikal Bösen» zur «Banalität des Bösen». Überlegungen zu einem Gedankengang
von Hannah Arendt. In: Wiebel, Martin (Hg.) : Hannah Arendt. Ihr Denken
veränderte die Welt. München, 129-139.

7 Rendtorff, Barbara, 2012: Warum Geschlecht doch etwas Besonderes ist.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/rendtorff
(Abfrage 12.4.2017).

8 Dietze, Gabriele/Hark, Sabine, 2016: Unfehlbare Kategorien?In: Dies. (Hg.): Gender
kontrovers. Genealogien und Grenzen einer Kategorie. Königstein/Taunus, 16.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 67



9 Sen, Amartya, 2007: Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt. München.

10 Ebd., 12.

11 Ebd., 32.

12 Soiland, Tove, 2012: Die Verhältnisse gingen und die Kategorien kamen.
Intersectionality oder vom Unbehagen an der amerikanischen Theorie.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/soiland
(Abfrage 12.4.2017).

13 Lutz, Helma, 2012: Differenz als Rechenaufgabe. Über die Relevanz der
Kategorien Race, Class und Gender. portal-intersektionaIitaet.de/
theoriebildung/ueberblickstexte/lutz (Abfrage 12.4.2017).

14 Für diese Post-Gender-Vision hat die Piratenpartei den Begriff«Eichhörnchen»
erfunden: Frauen, Männer, Transsexuelle, Transvestiten, Schwule, Lesben,
Asexuelle. Siehe Meiritz, Annett, 2013: «Man liest ja so einiges über Sie». In: Spiegel, 3,48.

15 Siehe Perko, Gudrun, 2005: Queer-Theorien. Köln; Dietze, Gabriele/Haschemi,
Yekani/Michaelis, Beatrice, 2012: Queer und Intersektionalität.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/
dietzehaschemimichaelis (Abfrage 12.4.2017).

16 Anm. 12.

17 Wagenbach, Katharina, 2012: Intersektionalität. Eine Einführung.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/
walgenbach-einfuehrung (Abfrage 12.4.2017).

18 Klinger, Cornelia, 2012: Für einen Kurswechsel in der Intersektionalitätsdebatte.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/klinger
(Abfrage 12.4.2017).

19 Rendtorff, Barbara, 2012: Warum Geschlecht doch etwas Besonderes ist.
portal-intersektionalitaet.de/theoriebildung/ueberblickstexte/rendtorff
(Abfrage 12.4.2017), 3.

20 Ebd., 8.

21 Siehe Benhabib, Seyla, 1989: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin
der Moderne. Hamburg, 309.

22 Bauman, Zygmunt, 1992: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit.
Hamburg; Thürmer-Rohr, Christina, 1998, vgl. Anm. 3.

23 Heller, Agnes, 2016: Rede. In: HannahArendt Preis für politisches Denken e.V. (Hg.):
Welt in Scherben. Menschenrechte, Religion und politisches Denken heute.
20 Jahre Hannah-Arendt-Preis für politisches Denken. Berlin/Bremen, 18.

24 Arendt, Hannah, 1993: Was ist Politik? München, 9.

WIDERSPRUCH-69/17


	Auswege aus der Pluralitätsdebatte : Gender & Diversity, Intersektionalität und Identität

