
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Von sich selbst ausgehen : Positionen des italienischen
Differenzfeminismus

Autor: Schrupp, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-780989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antje Schrupp

Von sich selbst ausgehen
Positionen des italienischen Differenzfeminismus

1851 fragte die US-amerikanische Abolitionistin, Frauenrechtlerin und
Wanderpredigerin Sojourner Truth vor dem Kongress der US-amerikanischen

Frauenbewegung in Akron (Ohio): «Bin ich etwa keine Frau?» Als
Schwarze Aktivistin stellte sie klar, dass die meisten Argumente, die am
Kongress für und gegen Frauenemanzipation diskutiertwurden - zum
Beispiel, dass Frauen als das «schwache Geschlecht» die Hilfe von Männern
benötigten und bekämen -, für sie nicht zutrafen. Die Rede vom «Subjekt
Frau» als Agentin des Feminismus ist also nicht erst heute problematisch.
Schon immer gilt: Weder lassen sich für Frauen qua Frausein gemeinsame
Interessen umreissen, noch ist zweifelsfrei klar, was eine «Frau» eigentlich
ist.

Die Frauenbewegung lässt sich nicht analog zur Arbeiterbewegung als
eine soziale Bewegung verstehen, die die Interessen einer bestimmten
Bevölkerungsgruppe vertritt. Frauen sind keine eigene gesellschaftliche
Gruppe, sondern in sämtlichen Bevölkerungsgruppen zu finden, in allen
Klassen, Ethnien, Religionen, Regionen und so weiter. Die allermeisten
Frauen definieren sich nicht in erster Linie über die Zugehörigkeit zu ihrem
Geschlecht; ihre stärkeren Loyalitäten liegen in der Regel woanders.1
Solidarität unter Frauen ist möglich, aber sie muss politisch definiert und
hergestellt werden, sie ergibt sich nicht von selbst. Spätestens seit Judith Butlers

Buch Gender Trouble (1990)2 ist ausserdem in Zweifel geraten, was eine
Frau überhaupt ist. Zwar finden sich ähnliche Gedankengänge schon
früher, etwa in Monique Wittigs Diktum von 1978, dass Lesben keine Frauen
seien.3 Doch mit Butler ist die Vorstellung hinzugekommen, dass das Frausein

nicht nur als sozialer, sondern auch als biologischer Fakt dekonstruier-
bar und entsprechend unsicher sei.

Es ist offensichtlich, dass die Uneindeutigkeit des politischen Subjekts
«Frau» Fragen für eine soziale Bewegung aufwirft, die sich als Feminismus
begrifflich wie inhaltlich auf das Frausein bezieht. Viele Feministinnen, vor
allem diejenigen aus weissen, bürgerlichen Milieus, setzten früher oft
selbstverständlich das eigene Sein mit dem Frausein generell gleich und
beriefen sich in ihrem Aktivismus auf eine ominöse «Weiblichkeit», deren
Existenz ihnen evident zu sein schien. Ihre späteren dekonstruktivistischen

IDENTITÄTSPOUTIK UND SOZIALE FRAGE 49



Kritikerinnen sind den entgegengesetzten Weg gegangen und haben häufig
sogar vermieden, Wörter wie «Frau» oder «Weiblichkeit» überhaupt noch zu
verwenden - oder höchstens mit zahlreichen Relativierungen. Der damit
einhergehende Verlust an politischer Schlagkraft ist ebenfalls evident.

Strategischer Essenzialismus

Dass es sich bei Kategorien für soziale Identitäten nicht um logische Definitionen

oder wissenschaftliche Schlussfolgerungen handelt, sondern um
politische Positionierungen, Zuschreibungen und Aneignungen, darauf
haben vor allem postkoloniale Denkerinnen hingewiesen. Gayatri Chakra-

vorty Spivak prägte dafür den Begriff des «strategischen Essenzialismus»,
der etwa dann angewandt wird, wenn sich politische Aktivistinnen und
Aktivisten auf einen Identitätsbegriff beziehen, dank dessen sie sich selbst-
bewusst als Zugehörige etwa der Schwarzen- oder der Latino-Gemein-
schaft positionieren können. Diese «politische Identität» ist aber nicht zu
verwechseln mit einem philosophischen Identitätsbegriff, der die vollständige

und exakte Gleichheit meint, also das Identischsein mit etwas oder
jemandem. Linda Aleoff machte in ihrem viel beachteten Text «Who's Afraid
of Identity Politics?»4 deutlich, dass beim politischen Alltagsgebrauch des

Begriffs «Identität» in der Regel klar ist, dass es auch unter den Mitgliedern
der jeweiligen Gruppe zahlreiche Unterschiede und Differenzen gibt. Eine

politische Identität ist nichts Fixes, sondern jederzeit veränderbar, es handelt

sich immer um ein Wechselspiel von Fremdzuschreibungen und
Selbstaneignungen. Und die Akteurinnen wissen das normalerweise. Die
Position, dass eine Schwarze Identitätspolitik notwendig ist, speist sich
also aus bestimmten politischen Anliegen: Schwarze Identitätspolitik
kann sich als Kritik an Diskriminierung aufgrund von Hautfarbe oder an
Racial Profiling zeigen, aber auch positive Bezüge schaffen, wenn es um
eigene Praxen wie beispielsweise spezifische Vorstellungen von Mutterschaft
geht.5

Die Herangehensweise, die eigene Identität aufgrund von inhaltlichen
Beschreibungen eines historischen Arrangements zu vergemeinschaften,
ist auch in Bezug auf weibliche Identitäten möglich. Sie ist häufig versucht
worden. Der staatliche Gleichheitsfeminismus der 1980er- und iggoer-Jahre
ist diesen Weg gegangen: Rund um sogenannte Fraueninteressen sind
«Frauenförderpläne» und «Gleichstellungsstellen» eingerichtet worden,
um die identifizierten Defizite und Benachteiligungen zu beheben.
Unbeeindruckt davon, dass sich im Bereich der Universitäten das Frausein im
Vagen und Dekonstruierten praktisch auflöste, erhielt die Kategorie
«Geschlecht» im Bereich der politischen Institutionen zunehmend Beachtung,

50 WIDERSPRUCH-69/17



mit positiven wie negativen Implikationen. Im Bereich der Alltagskultur
bildete sich beispielsweise eine Hellblau-Rosa-Welt des Gendermarketings
heraus, die es in dieser Klischeehaftigkeit zuvor nicht gegeben hatte.

In den postkolonialen und antirassistischen Bewegungen scheinen die
negativen Aspekte der Identitätspolitik - dass sie nämlich immer die
Gefahr birgt, die ihr zugehörigen Individuen in Stereotype zu pressen -
verkraftbar zu sein angesichts der grossen strategischenVorteile, die damit für
eine freiheitliche Politik verbunden sind. In Bezug aufdie Geschlechterdifferenz

jedoch werden sie offenbar zu Monstern, wie sich zum Beispiel auch
an den Entwicklungen der Gleichstellungspolitik, von Gender&Diversity
oder Gender-Management zeigen lässt.6

Es scheint jedenfalls, als ob die Identitätskategorie «Frau» weitaus stärker

stereotypisiert wird als andere soziale Differenzen. Daher lassen sich

postkoloniale Begründungen für die Notwendigkeit von Identitätspolitik
nicht ohne weiteres auf feministische Belange übertragen. Zumal die
Geschlechterdifferenz, so konstruiert sie auch sein mag, gleichwohl einen
realen, biologischen Anlass hat, nämlich die Tatsache, dass aufgrund ihrer
körperlichen Verfasstheit nur etwa die Hälfte der Menschen schwanger
werden kann und die andere Hälfte nicht. Entlang von «Rassenunterschieden»

hingegen existieren keine substanziellen Unterschiede dieser Art;
«Rasse» ist eine ganz und gar willkürliche, erfundene Kategorie.7 «Schwarzsein»

muss deshalb aufjeden Fall inhaltlich konkretisiert werden, wenn es

eine Bedeutung haben soll - «Frausein» aber nicht. Wie können wir also das

Frausein denken und politisch wirksam werden lassen, ohne es mit inhaltlichen

Zuschreibungen und Definitionen zu belasten?

Politische Praxis des Affidamento

Eine Möglichkeit dazu bietet die politische Praxis des «Affidamento», die
italienische Feministinnen im Umfeld des Mailänder Frauenbuchladens
Ende der tg8oer-Jahre entwickelt haben.8 Die meisten von ihnen kamen aus
den sozialistischen Studentinnen- und Studentenbewegungen von 1968.9 In
dem 1987 erschienenen Buch Non credere di avere dei diritti10 {Wie weibliche
Freiheit entsteht, 1991) setzen sie sich als 38-köpfiges Autorinnenkollektiv
erzählend und analysierend mit ihren Erfahrungen in der Frauenbewegung
auseinander. Ihre Absicht war dabei freilich nicht, das Dilemma der fraglich

gewordenen weiblichen Identitätspolitik zu lösen, denn zur
Entstehungszeit des Buches war die Existenz von Frauen und Weiblichkeit noch
weitgehend unbestritten. Ihr Thema war vielmehr ein grundsätzliches
Unbehagen an der damaligen Forderungs- und Gleichstellungspolitik, die ein
Grossteil der Frauenbewegung verfolgte und die die Freiheit der Frauen in

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 51



der Gewährung von Rechten, Antidiskriminierungsmassnahmen, Förderplänen

oder Quoten zu verankern suchte.
Als Gegenentwurf zur Gleichstellungspolitik entwickelten die Italienerinnen

einen «Feminismus der Differenz» mit folgender Kernthese: Weibliche

Freiheit verwirklicht sich nicht in ihrer Gleichstellung mit den Männern,

nicht durch den Kampf um Anerkennung im Rahmen einer männlichen

symbolischen Ordnung, die von Männern für ihresgleichen und ihre
Bedürfnisse geschaffenen wurde. Vielmehr entsteht weibliche Freiheit,
indem Frauen bedeutungsvolle Beziehungen untereinander aufbauen und
pflegen, indem sie sich durch politisches Handeln und offene Debatten
eigene Massstäbe, Spielräume und Orientierungsrahmen schaffen. Die
Grundlage dafür ist, dass Frauen sich mit ihren Wünschen, Hoffnungen
und Plänen nicht männlichen Autoritäten anvertrauen (italienisch: «affi-
dare»), sondern anderen Frauen. Auf diese Weise können sie die Welt ihren
eigenen Vorstellungen gemäss umgestalten, also frei werden, ohne sich
männlichen Normen und Gegebenheiten anpassen zu müssen.

Im deutschsprachigen Raum ist diese politische Praxis unter dem Stichwort

Affidamento bekannt geworden, was allerdings nur daran liegt, dass

in der deutschen Fassung des Buches das eigentlich gewöhnliche italienische

Alltagswort «affidamento» nicht übersetzt wurde und damit zu einem
Label werden konnte. Zu Beginn fiel die «Politik des Affidamento» auch im
deutschsprachigen Raum aufsehr fruchtbaren Boden, es gab nach Erscheinen

des Buches viele Vorträge, bei denen Aktivistinnen aus Mailand ihre
Vorschläge zur Diskussion stellen konnten. Doch im Schatten der
deutschsprachigen Butler-Rezeption liess das Interesse an der Politik der Italienerinnen

nach. Dabei rezipierten die hiesigen Gender-Theoretikerlnnen nur
selten die komplexe Argumentation von Gender Trouble, sondern kaprizierten

sich vor allem in den Anfangsjahren ganz auf das revolutionär klingende
Diktum vom biologischen Geschlecht als Konstrukt. Die Frage, wie

weibliche Freiheit entsteht, erschien plötzlich uninteressant, wo doch das

ganze Konzept von Geschlecht generell für obsolet erklärt werden konnte.
Genau zu jener Zeit der allgemeinen Euphorie über die Aussicht, das lästige
Thema Geschlecht durch dessen gänzliche Abschaffung (oder zumindest
in Aussicht gestellte Irrelevanz! loswerden zu können, verbündeten sich
der akademische Diskurs und der politisch-alltägliche Gleichheitsfeminismus:

Dass der «Differenzfeminismus» rückwärtsgewandt, überholt und es-
senzialistisch sei, behaupteten nun sowohl die Akademikerinnen in ihren
Butler-Kommentaren als auch Alice Schwarzer in der Emma. Da die
Italienerinnen, die vom deutschen Feminismusdiskurs nicht viel mitbekamen,
sich in ihren Texten weiterhin als Differenzfeministinnen positionierten,11
wurden sie, von einigen wichtigen Ausnahmen abgesehen,12 im
deutschsprachigen akademischen Diskurs bald gar nicht mehr rezipiert.

52 WIDERSPRUCH-69/17



Differenz als Zentrum des Feminismus

Allerdings bezog sich die «Differenz», von der im italienischen Feminismus
die Rede ist, schon bald nicht mehr in erster Linie auf die Differenz
zwischen Frauen und Männern, sondern vor allem auf die Differenz zwischen
Frauen untereinander. Ausgehend von der Praxis der Affidamento-Bezie-
hungen ergab sich nämlich die Notwendigkeit, mit den Unterschieden
zwischen Frauen umzugehen - Unterschiede, die häufig eben auch konfliktreich

waren. Daraus entstanden umfangreiche Überlegungen zum
Wechselspiel von Autorität und Begehren, zu der Frage von Originalität und
Konformismus, zu Gruppenstrukturen, Repräsentation und so weiter.13

Nicht die Gleichheit, sondern die Differenz unter Frauen, das wurde den
Italienerinnen durch ihre Debatten und Erfahrungen immer deutlicher,
machen die Stärke der Frauenbewegung aus. Die Differenz bildet das Zentrum

des Feminismus. Politische Wirksamkeit anzustreben bedeutet also
nicht, eine weibliche Identität zu befördern, sondern: die weibliche Differenz

bearbeiten, die Nichtgleichheit der Frauen ins Zentrum stellen. Diese

Differenzpolitik ist also genau das Gegenteil jenes Essenzialismus, der den
Italienerinnen von deutschsprachiger Seite gerne unterstellt wird. Um eine
Essenz des Weiblichen geht es gerade nicht, denn Frausein ist nun endgültig

nichts mehr, was inhaltlich bestimmbar wäre. Frausein kann nicht
definiert, kategorisiert, gezähmt und verstanden werden. Frausein ist letztlich
nichts anders als eine politische Tatsache, die sich exakt in dem Moment als
Evidenz in der Welt zeigt, wo eine Person von sich sagt: «Ich bin eine Frau.»
Frausein ist nicht losgelöst zu verstehen von den Frauen, die mit ihrer
Präsenz in Fleisch und Blut dafür einstehen, dass es Frauen gibt - sie selbst
sind nämlich Frauen. Indem sie selbst ihr Frausein und das anderer Frauen
für bedeutsam halten, entwickelt das Frausein in der Welt Wirksamkeit,
ohne dass es nötig ist, inhaltlich zu bestimmen, was Frausein ist.

Die Mailänderin Luisa Muraro hat dafür in einem gleichnamigen Aufsatz

von 1999 die folgende Formulierung gefunden: «Von sich selbst ausgehen

und sich nicht finden lassen.»14 Mit dieser Formel der Bewegung bringt
sie die beiden Aspekte zusammen, nämlich das Ich und das Frausein, die
Subjektivität und die Objektivität, die Selbstwahrnehmung und die Zu-
schreibung, die Einzigartigkeit und das Kollektiv. Freiheitliche feministische

Politik, so die Italienerinnen, besteht gerade nicht darin, das Frausein

- das wir als soziale Tatsache in der Welt vorfinden, die meisten von uns,
ohne dass wir uns das ausgesucht hätten - zu dekonstruieren und zu
verflüssigen. Sondern darin, es zum Ausgangspunkt unseres politischen und
persönlichen Handelns zu machen. An diesem Ort bleiben wir aber natürlich

nicht stehen, sondern wir verlassen ihn, indem wir dorthin gehen, wo
wir zu sein wünschen - und zwar ohne uns dabei «finden zu lassen», also
ohne unsere Wünsche und Entscheidungen am Konventionellen, Erwart-

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 53



baren, Vorgegebenen auszurichten. Auf diese Weise verändern freie Frauen
die Welt. Muraro schreibt:

«Die Praxis des Von-sich-selbst-Ausgehens ist eine Dekonstruktion des

Ichs und derWelt. [...] Die Praxis des Von-sich-selbst-Ausgehens führt zu
einer Auflösung des Subjekts, ohne dass es dabei in eine Unzahl unzu-
sammenhängender Instanzen zerlegt wird. Diese Praxis zerlegt mich in
die Beziehungen, die mich die sein lassen, die ich bin, und die mich die
werden lassen, die ich werden möchte, ohne dass ich mich jemals im
Zentrum dieses Seins und Werdens niederlassen kann. Dies ist die enge
Pforte, der Durchgang, durch den ich mich vom Nihilismus des postmodernen

Denkens <freispiele>. Bildlich ausgedrückt heisst das: Der typische

Dekonstruktionist gleicht einem Menschen, der den Ast absägt, auf
dem er gerade sitzt. Gewöhnlich handelt es sich um einen Universitätsprofessor,

der, nachdem er sich den Ast abgesägt hat, <gut> fällt, nämlich
in die wirtschaftliche Sicherheit und die Vorteile seiner Rolle. Die Praxis
des Von-sich-selbst-Ausgehens ist als Handlung nicht weniger radikal,
aber auf der persönlichen Ebene ist sie wesentlich risikoreicher. Und sie

ist fruchtbarer und glücklicher, denn sie lässt mich in die Notwendigkeit
der Dankbarkeit und den Vorrang der Beziehungen fallen.»15

Souveränin sein

Das Potenzial dieses italienischen Anstosses für eine feministische Theorie

und Praxis, die das Frausein zum Hebel für eine freiheitliche und eben
nicht identitätspolitische Haltung nimmt, hat vor einigen Jahren die US-

amerikanische Politikwissenschaftlerin Linda Zerilli wiederentdeckt.
Über die deutsche Übersetzung ihres 2005 in den USA erschienenen Buches
Feminismus und derAbgrund der Freiheit'6 ist der italienische Differenzfeminismus

wieder in die deutschsprachige Debatte zurück gekehrt.17 Aufdie
Frage, wie Frausein einerseits eine politische Kategorie sein kann, wenn
doch andererseits bestritten werden muss oder soll, dass Frausein
überhaupt ein reales Kriterium ist, antwortet Zerilli im Anschluss an Hannah
Arendt (auf die sich auch die Italienerinnen oft beziehen) : Es gehe nicht
darum, was eine Frau ist, sondern darum, wer sie ist, also um ein politisches
Urteil, das darin besteht, dem eigenen Frausein eine Bedeutung zu geben.

Zerilli plädiert, anders als die Italienerinnen, auf deren spätere Arbeiten
sie allerdings nicht Bezug nimmt,18 trotz aller Einwände dafür, dass Frauen
im Sinne ihrer politischen Schlagkraft «im Namen der Frauen» generell
sprechen sollen. Sie schreibt:

«Im Hinblick auf den Feminismus wollen wir also nicht wissen, ob die
Frauen/die Frau (etwa in Form einer durch gemeinsame Erfahrung ver-

54 WIDERSPRUCH-69/17



bundenen sozialen Gruppe) existieren, sondern was die Frauen/die Frau
für diejenigen bedeutet, die beanspruchen, in diesem Namen politisch
zu sprechen. Durch ein solches Sprechen kann eine Norm entweder weiter

sedimentiert, oder aber transformiert werden. Ob ein im Namen <der

Frauen> Sprechen eine vorgängige Definition von <Frauen> zementiert
oder sie für Diskussion, Kritik und phantasievolle Umgestaltung öffnet,
können feministische politische Akteurinnen vor diesem Sprechen
einfach nicht wissen. Wenn wir uns dazu entscheiden sollten, ein <unbe-

stimmtes Urteil) über die Frauen/die Frau zu formulieren, so liegt dies
nicht daran, dass die Kategorie als undefinierbar geschützt oder von der
öffentlichen Debatte ausgeschlossen wäre, weil sie kein legitimes Objekt
des Wissens darstellte. [...] In der Politik geht es vielmehr um Forderungen

und Urteile - und den Mut, sie zu stellen bzw. zu fällen -, die nicht
durch objektive Kriterien oder Regeln abgesichert sind. Sie können sich
also weder auf ein objektives Wissen berufen noch garantieren, dass ein
solches Sprechen im Namen der Frauen von anderen aufgenommen oder
aufgegriffen wird.»19

Zerilli betont, dass der Gehalt einer Aussage nicht davon abhängt, ob sie

beweisbar wahr oder objektiv ist, sondern ob sie wirksam wird. Und wirksam

wird sie, indem andere Frauen ihr zustimmen und sie aufgreifen. Die
italienischen Differenzfeministinnen sehen in diesem Vorgang keine Politik

der Repräsentation, sondern eine Politik derweiblichen Autorität. Diese
entsteht immer dann, wenn Frauen sich auf andere Frauen beziehen, und
ist also nicht zu verwechseln mit dem Umstand, dass Frauen in unserer
Gesellschaft Machtpositionen einnehmen können. Mit Autorität spricht eine
Frau nicht, indem sie im Namen anderer Frauen spricht, sondern indem sie

den Mut hat, originell und unkonventionell zu sein, Neues zu erschliessen.
Eine so sprechende Frau ist Souveränin20 und gerade nicht Repräsentantin.
Nur auf diese Weise, indem sie sich abhebt und nicht gleich ist, kann sie

zum Vorbild und zur Inspiration für andere Frauen werden.
Die Erfahrung der vergangenen zwanzig Jahre zeigt allerdings, dass sich

die Autorität einzelner Frauen (die ja in diesem Zeitraum durchaus beachtlich

gestiegen ist, wofür nicht nur die lange Kanzlerinschaft von Angela
Merkel steht) leider nicht in eine Stärkung weiblicher Autorität generell
übersetzt hat. Es werden zwar mehr Frauen als früher als Personen
anerkannt und können Einfluss erlangen, doch nach wie vor nur um den Preis
der symbolischen Entledigung ihres Frauseins: nicht weil, sondern obwohl
sie Frauen sind.21 An dieser Stelle muss deshalb heute weitergedacht werden.

Einerseits kann es keine weibliche Identitätspolitik geben, weil das

Konzept der Identität unvereinbar ist mit dem, was wir differenzfeministisch

sinnvollerweise mit Weiblichkeit verknüpfen wollen (nämlich Freiheit,

die aus der Differenz entsteht, aus der Beziehung zum Anderen).

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 55



Andererseits sehen wir die Notwendigkeit, das Frausein sichtbar zu
machen, um weibliche Autorität in der Welt einflussreich zu machen, damit sie

zum Anknüpfungspunkt für andere werden kann - was ja heute, wie
spätestens mit den Women's Marches am 21. Januar 2017 deutlich wurde, nicht
mehr ausschliesslich Frauen betrifft, sondern alle Geschlechter.22

Anmerkungen

1 Dass die weissen Frauen in den USA bei den Präsidentschaftswahlen im November
2016 mehrheitlich für Donald Trump stimmten, trotz dessen frauenfeindlichen
Positionen, ist daher nicht so verwunderlich, wie viele meinen. Vielmehr war der
Unterschied imVerhalten von Frauen und Männern derselben Communitys bei dieser
Wahl in der Tat aussergewöhnlich gross, er betrug etwa zwischen weissen Frauen (54

Prozent fürTrump) und weissen Männern (64 Prozent für Trump) zehn Prozentpunkte,

was viel ist. Siehe Schrupp, Antje, 2016: Warum weisse Frauen mehrheitlich
Trump gewählt haben, antjeschrupp.com/2016/11/25/warum-weisse-frauen-mehr-
heitlich-trump-gewaehlt-haben (Abfrage 4.3.2017).

2 AufDeutsch: Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am

3 www.tetue.net/la-pensee-straight (Abfrage 18.2.2017).

4 MartinAleoff, Linda, 2000: Who's Afraid of Identity Politics? In: Moya, Paula M. L. /

Hames-Garcia, Michael Roy (Hg.) : Reclaiming Identity. Realist Theory and the
Predicament ofPostmodernism. California, 312-344.www.alcoff.com/content/afraidid.
html (Abfrage 3.3.2017).

5 Siehe z. B. Richards, Akilah S., 2016: Affirming the Value ofBlack Motherhood -A
Personal Essay. In: Dolderer, Maya/Holme, Hannah/Jerzak, Claudia/Tietge, Ann-Madeleine

(Hg.) : O Mother, Where Art Thou? (Queer-)Feministische Perspektiven auf
Mutterschaft und Mütterlichkeit. Münster, 114-124.

6 Vgl. Beitrag Thürmer-Rohr in diesem Heft.

7 Siehe ausführlicher dazu: Schrupp, Antje, 2015: Die Geschlechterdifferenz gibt es,
eine «Rassendifferenz» gibt es nicht, antjeschrupp.com/2015/06/20/die-
geschlechterdifferenz-gibt-es-eine-rassendifferenz-gibt-es-nicht, sowie meine
Blogserie «Letz talk about Schwangerwerdenkönnen»: antjeschrupp.
com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen (Abfragen 13.4.2017).

8 Für Geschichte und aktuelleAktivitäten der Libreria delle Donne di Milano siehe
www.libreriadelledonne.it.

9 Von dieser Zeit erzählt Luisa Muraro in einem biografischen Interview mit Riccardo
Fanciullacci, siehe Muraro, Luisa, 2015 : Nicht alles lässt sich lehren. Rüsselsheim.

10 Wörtlich übersetzt: «Nicht glauben, Rechte zu haben». Das Buch erschien vier Jahre

später auf Deutsch: Libreria delle Donne di Milano, 1991: Wie weibliche Freiheit
entsteht. Berlin.

11 Neben der monatlich erscheinenden Zeitschrift des Mailänder Frauenbuchladens
Via Dogana veröffentlichten die Italienerinnen regelmässige Flugschriften, die Sot-

tosopras («Drunter und Drüber»). Bereits 1983 war ein Grünes Sottosopra erschienen
(auf Deutsch als E-Bookneu aufgelegt: Libreria delle Donne di Milano, 2016: Grünes

56 WIDERSPRUCH-69/17



Sottosopra- Mehr Frau als Mann, hg. vom Internetforumwww.bzw-weiterdenken.
de), wichtig war insbesondere das 1996 erschienene Rote Sottosopra (auf Deutsch:
Das Patriarchat ist zu Ende. Rüsselsheim 1996; inzwischen auch im Internet abrufbar:

sottosoprao.tripod.com). Ausserdem veröffentlichten einzelne Protagonistinnen
Bücher (herauszuheben: Muraro, Luisa, 1991: Die symbolische Ordnung der Mutter.

Frankfurt am Main) und es erschienen regelmässig Sammelbände zu
Ringvorlesungen der Philosophinnengruppe Diotima an derUniversität von Verona,
davon auf Deutsch erschienen: Diotima (Hg.), 1999: Jenseits der Gleichheit. Königstein;

Diotima (Hg.), 1999: Die Welt zurWelt bringen. Königstein; Diotima (Hg.), 2012:

Macht und Politik sind nicht dasselbe. Sulzbach.

12 Hier sind insbesondere die Arbeiten von Andrea Günter zu nennen; siehe

www.andreaguenter.de/buecher/ (Abfrage 13.4.2017).

13 Es ist an dieser Stelle aus Platzgründen nicht möglich, diese Debatten nachzuzeichnen.

Interessante Einblicke in die Arbeitsweise und die Entwicklungen der Italienerinnen

bieten Dorothee Markert: «Diotima- Philosophie aus der Praxis», und Gian-
nina Longobardi: «Veränderungen in der Philosophinnengemeinschaft Diotima»,
im Sammelband: Diotima (Hg.), 1999: Die Welt zur Welt bringen. Königstein.

14 Muraro, Luisa: Von sich selbst ausgehen und sich nicht finden lassen. In: Diotima
(Hg.), 1999: Die Welt zurWelt bringen. Königstein, 18-37-

15 Ebd., 36.

16 Zerilli, Linda M. G., 2015: Feminismus und derAbgrund der Freiheit. Wien/Berlin.

17 Siehe z.B. Grubner, Barbara/Birkle, Carmen/Henninger, Annette (Hg.), 2016:

Feminismus und Freiheit. Geschlechterkritische Neuaneignung eines umkämpften
Begriffs. Sulzbach.

18 Zerilli rezipiert lediglich Wie weibliche Freiheit entsteht, die weiteren Arbeiten der
Italienerinnen scheint sie gar nicht zu kennen.

19 Zerilli, Linda M. G., 2015: Feminismus und derAbgrund der Freiheit. Wien/Berlin,
238.

20 Siehe dazu Schrupp, Antje, 2016: Darüber stehen. Über weibliche Souveränität. In:
Carstensen, Tanja/Gross, Melanie/Schrader, Kathrin (Hg.): Care sexnetwork.
Feministische Kämpfe und Kritiken der Gegenwart. Münster, 78-84; sowie Buttarel-
li, Annarosa, 2012: Souveräninnen. In: Diotima (Hg.) : Macht und Politik sind nicht
dasselbe. Sulzbach, 170-193.

21 Siehe dazu die Überlegungen von Markert, Dorothee, 2017: Warum «weibliche Auto¬
rität» und nicht «Autorität von Frauen»? www.bzw-weiterdenken.de/2017/01/warum-
weibliche-autoritaet-und-nicht-autoritaet-von-frauen; und dies., 2017: Weibliche
Autorität in derWelt stärken, www.bzw-weiterdenken.de/2017/01/
weibliche-autoritaet-in-der-welt-staerken/ (Abfragen 13.4.2017).

22 Unter dem Banner des Feminismus versammeln sich heute nicht nur Menschen, die
für frauenbezogene Forderungen eintreten, sondern eine Vielzahl an sozialen
Bewegungen, siehe Hess, Amanda, 2017: How a Fractious Women's Movement Came to
LeadtheLeft.www.nytimes.com/2017/02/07/magazine/how-a-fractious-womens-
movement-came-to-lead-the-left.html (Abfrage 15.2.2017).

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 57



Charlotte Theile

Ist die AfD
zu stoppen?

Die Schweiz als
Vorbild der

neuen Rechten

200 Seiten, Borschur, 2017
ISBN 978-3-85869-750-9
Fr. 17.50/ Euro 16,-

Wie verändert eine starke rechtspopulistische Partei ein Land?

Dieser Frage geht Charlotte Theile, Korrespondentin der

Süddeutschen Zeitung, am Beispiel der Schweiz nach. Basierend

auf Gesprächen mit Vertretern aus Politik und Medien - u.a.

Christoph Btocher, Roger Koppel, Alexander Gauland, Thilo Sarrazin,

Alice Weidet, Armin Laschet - arbeitet sie die Verbindungen

zwischen der schweizerischen und der deutschen Rechten

heraus. Denn immer wieder wird die Schweiz mit ihrem

direktdemokratischen System von der neuen Rechten in Deutschland

als Vorbild genannt, ob im Positionspapier von Pegida oder im

Parteiprogramm der AfD. Und so ist das Buch nicht zuletzt auch ein

Plädoyer, die direkte Demokratie nicht den Rechten zu überlassen.

Die Schweiz als
Vorbild der

neuen Rechten

Rotpunktverlag.

58 WIDERSPRUCH-69/17


	Von sich selbst ausgehen : Positionen des italienischen Differenzfeminismus

