Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Von sich selbst ausgehen : Positionen des italienischen
Differenzfeminismus

Autor: Schrupp, Antje

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-780989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-780989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Antje Schrupp
Von sich selbst ausgehen

Positionen des italienischen Differenzfeminismus

1851 fragte die US-amerikanische Abolitionistin, Frauenrechtlerin und
Wanderpredigerin Sojourner Truth vor dem Kongress der US-amerikani-
schen Frauenbewegung in Akron (Ohio): «Bin ich etwa keine Frau?» Als
Schwarze Aktivistin stellte sie klar, dass die meisten Argumente, die am
Kongress fiir und gegen Frauenemanzipation diskutiert wurden — zum Bei-
spiel, dass Frauen als das «schwache Geschlecht» die Hilfe von Médnnern
bendtigten und bekdmen -, fiir sie nicht zutrafen. Die Rede vom «Subjekt
Frau» als Agentin des Feminismus ist also nicht erst heute problematisch.
Schon immer gilt: Weder lassen sich fiir Frauen qua Frausein gemeinsame
Interessen umreissen, noch ist zweifelsfrei klar, was eine «Frau» eigentlich
ist.

Die Frauenbewegung ldsst sich nicht analog zur Arbeiterbewegung als
eine soziale Bewegung verstehen, die die Interessen einer bestimmten Be-
volkerungsgruppe vertritt. Frauen sind keine eigene gesellschaftliche
Gruppe, sondern in sdmtlichen Bevilkerungsgruppen zu finden, in allen
Klassen, Ethnien, Religionen, Regionen und so weiter. Die allermeisten
Frauen definieren sich nicht in erster Linie tiber die Zugehorigkeit zu ihrem
Geschlecht; ihre stdrkeren Loyalitdten liegen in der Regel woanders.' Soli-
daritédt unter Frauen ist moglich, aber sie muss politisch definiert und her-
gestellt werden, sie ergibt sich nicht von selbst. Spétestens seit Judith But-
lers Buch Gender Trouble (1990)° ist ausserdem in Zweifel geraten, was eine
Frau tiberhaupt ist. Zwar finden sich dhnliche Gedankengidnge schon frii-
her, etwa in Monique Wittigs Diktum von 1978, dass Lesben keine Frauen
seien.? Doch mit Butler ist die Vorstellung hinzugekommen, dass das Frau-
sein nicht nur als sozialer, sondern auch als biologischer Fakt dekonstruier-
bar und entsprechend unsicher sei.

Es ist offensichtlich, dass die Uneindeutigkeit des politischen Subjekts
«Frau» Fragen fiir eine soziale Bewegung aufwirft, die sich als Feminismus
begrifflich wie inhaltlich auf das Frausein bezieht. Viele Feministinnen, vor
allem diejenigen aus weissen, biirgerlichen Milieus, setzten friiher oft
selbstverstdandlich das eigene Sein mit dem Frausein generell gleich und
beriefen sich in ihrem Aktivismus auf eine omindse «Weiblichkeit», deren
Existenzihnen evident zu sein schien. Ihre spdteren dekonstruktivistischen

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 49



Kritikerinnen sind den entgegengesetzten Weg gegangen und haben hiufig
sogar vermieden, Worter wie «Frau» oder «Weiblichkeit» iiberhaupt noch zu
verwenden — oder hochstens mit zahlreichen Relativierungen. Der damit
einhergehende Verlust an politischer Schlagkraftist ebenfalls evident.

Strategischer Essenzialismus

Dass es sich bei Kategorien fiir soziale Identitdten nicht um logische Defini-
tionen oder wissenschaftliche Schlussfolgerungen handelt, sondern um
politische Positionierungen, Zuschreibungen und Aneignungen, darauf
haben vor allem postkoloniale Denkerinnen hingewiesen. Gayatri Chakra-
vorty Spivak pragte dafiir den Begriff des «strategischen Essenzialismus»,
der etwa dann angewandt wird, wenn sich politische Aktivistinnen und
Aktivisten auf einen Identitdtsbegriff beziehen, dank dessen sie sich selbst-
bewusst als Zugehorige etwa der Schwarzen- oder der Latino-Gemein-
schaft positionieren kénnen. Diese «politische Identitidt» ist aber nicht zu
verwechseln mit einem philosophischen Identitidtsbegriff, der die vollstdan-
dige und exakte Gleichheit meint, also das Identischsein mit etwas oder je-
mandem. Linda Alcoff machte in ihrem viel beachteten Text «Who'’s Afraid
of Identity Politics?»* deutlich, dass beim politischen Alltagsgebrauch des
Begriffs «Identitadt» in der Regel klar ist, dass es auch unter den Mitgliedern
der jeweiligen Gruppe zahlreiche Unterschiede und Differenzen gibt. Eine
politische Identitét ist nichts Fixes, sondern jederzeit verdnderbar, es han-
delt sich immer um ein Wechselspiel von Fremdzuschreibungen und
Selbstaneignungen. Und die AkteurInnen wissen das normalerweise. Die
Position, dass eine Schwarze Identitdtspolitik notwendig ist, speist sich
also aus bestimmten politischen Anliegen: Schwarze Identitdtspolitik
kann sich als Kritik an Diskriminierung aufgrund von Hautfarbe oder an
Racial Profiling zeigen, aber auch positive Bezlige schaffen, wenn es um ei-
gene Praxen wie beispielsweise spezifische Vorstellungen von Mutterschaft
geht.’

Die Herangehensweise, die eigene Identitidt aufgrund von inhaltlichen
Beschreibungen eines historischen Arrangements zu vergemeinschaften,
ist auch in Bezug auf weibliche Identitdten moglich. Sie ist hdufig versucht
worden. Der staatliche Gleichheitsfeminismus der 1980er- und 1990er-Jahre
ist diesen Weg gegangen: Rund um sogenannte Fraueninteressen sind
«Frauenforderpldne» und «Gleichstellungsstellen» eingerichtet worden,
um die identifizierten Defizite und Benachteiligungen zu beheben. Unbe-
eindruckt davon, dass sich im Bereich der Universitdten das Frausein im
Vagen und Dekonstruierten praktisch aufldste, erhielt die Kategorie «Ge-
schlecht» im Bereich der politischen Institutionen zunehmend Beachtung,

50 WIDERSPRUCH - 69 /17



mit positiven wie negativen Implikationen. Im Bereich der Alltagskultur
bildete sich beispielsweise eine Hellblau-Rosa-Welt des Gendermarketings
heraus, die es in dieser Klischeehaftigkeit zuvor nicht gegeben hatte.

In den postkolonialen und antirassistischen Bewegungen scheinen die
negativen Aspekte der Identitdtspolitik — dass sie ndmlich immer die Ge-
fahr birgt, die ihr zugehorigen Individuen in Stereotype zu pressen - ver-
kraftbarzusein angesichts der grossen strategischen Vorteile, die damit fiir
eine freiheitliche Politik verbunden sind. In Bezug auf die Geschlechterdif-
ferenz jedoch werden sie offenbar zu Monstern, wie sich zum Beispiel auch
an den Entwicklungen der Gleichstellungspolitik, von Gender&Diversity
oder Gender-Management zeigen ldsst.’

Es scheint jedenfalls, als ob die Identitdtskategorie «Frau» weitaus stdr-
ker stereotypisiert wird als andere soziale Differenzen. Daher lassen sich
postkoloniale Begriindungen fiir die Notwendigkeit von Identitdtspolitik
nicht ohne weiteres auf feministische Belange tibertragen. Zumal die Ge-
schlechterdifferenz, so konstruiert sie auch sein mag, gleichwohl einen re-
alen, biologischen Anlass hat, ndmlich die Tatsache, dass aufgrund ihrer
korperlichen Verfasstheit nur etwa die Hélfte der Menschen schwanger
werden kann und die andere Hilfte nicht. Entlang von «Rassenunterschie-
den» hingegen existieren keine substanziellen Unterschiede dieser Art;
«Rasse» ist eine ganz und gar willkiirliche, erfundene Kategorie.” «Schwarz-
sein» muss deshalb auf jeden Fall inhaltlich konkretisiert werden, wenn es
eine Bedeutung haben soll - «Frausein» aber nicht. Wie kénnen wir also das
Frausein denken und politisch wirksam werden lassen, ohne es mit inhalt-
lichen Zuschreibungen und Definitionen zu belasten?

Politische Praxis des Afidamento

Eine Moglichkeit dazu bietet die politische Praxis des «Affidamento», die
italienische Feministinnen im Umfeld des Maildnder Frauenbuchladens
Ende der 1980er-Jahre entwickelt haben.® Die meisten von ihnen kamen aus
den sozialistischen Studentinnen- und Studentenbewegungen von 1968.° In
dem 1987 erschienenen Buch Non credere di avere dei diritti'’ (Wie weibliche
Freiheit entsteht,1991) setzen sie sich als 38-képfiges Autorinnenkollektiv er-
zdhlend und analysierend mit ihren Erfahrungen in der Frauenbewegung
auseinander. Ihre Absicht war dabei freilich nicht, das Dilemma der frag-
lich gewordenen weiblichen Identitdtspolitik zu l6sen, denn zur Entste-
hungszeit des Buches war die Existenz von Frauen und Weiblichkeit noch
weitgehend unbestritten. Ihr Thema war vielmehr ein grundsétzliches Un-
behagen an der damaligen Forderungs- und Gleichstellungspolitik, die ein
Grossteil der Frauenbewegung verfolgte und die die Freiheit der Frauen in

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 51



der Gewdhrung von Rechten, Antidiskriminierungsmassnahmen, Férder-
pldnen oder Quoten zu verankern suchte.

Als Gegenentwurf zur Gleichstellungspolitik entwickelten die Italiene-
rinnen einen «Feminismus der Differenz» mit folgender Kernthese: Weibli-
che Freiheit verwirklicht sich nicht in ihrer Gleichstellung mit den Méan-
nern, nicht durch den Kampf um Anerkennung im Rahmen einer mannli-
chen symbolischen Ordnung, die von Mannern fiir ihresgleichen und ihre
Bediirfnisse geschaffenen wurde. Vielmehr entsteht weibliche Freiheit, in-
dem Frauen bedeutungsvolle Beziehungen untereinander aufbauen und
pflegen, indem sie sich durch politisches Handeln und offene Debatten ei-
gene Massstdbe, Spielriume und Orientierungsrahmen schaffen. Die
Grundlage dafiir ist, dass Frauen sich mit ihren Wiinschen, Hoffnungen
und Pldnen nicht mannlichen Autoritdten anvertrauen (italienisch: «affi-
dare»), sondern anderen Frauen. Auf diese Weise kdnnen sie die Welt ihren
eigenen Vorstellungen gemédss umgestalten, also frei werden, ohne sich
médnnlichen Normen und Gegebenheiten anpassen zu miissen.

Im deutschsprachigen Raum ist diese politische Praxis unter dem Stich-
wort Affidamento bekannt geworden, was allerdings nur daran liegt, dass
in der deutschen Fassung des Buches das eigentlich gewohnliche italieni-
sche Alltagswort «affidamento» nicht tibersetzt wurde und damit zu einem
Label werden konnte. Zu Beginn fiel die «Politik des Affidamento» auch im
deutschsprachigen Raum aufsehr fruchtbaren Boden, es gab nach Erschei-
nen des Buches viele Vortrége, bei denen Aktivistinnen aus Mailand ihre
Vorschldge zur Diskussion stellen konnten. Doch im Schatten der deutsch-
sprachigen Butler-Rezeption liess das Interesse an der Politik der Italiene-
rinnen nach. Dabei rezipierten die hiesigen Gender-TheoretikerInnen nur
selten die komplexe Argumentation von Gender Trouble, sondern kaprizier-
ten sich vor allem in den Anfangsjahren ganz auf das revolutionér klingen-
de Diktum vom biologischen Geschlecht als Konstrukt. Die Frage, wie
weibliche Freiheit entsteht, erschien plotzlich uninteressant, wo doch das
ganze Konzept von Geschlecht generell fiir obsolet erkldart werden konnte.
Genau zu jener Zeit der allgemeinen Euphorie {iber die Aussicht, das ldstige
Thema Geschlecht durch dessen gidnzliche Abschaffung (oder zumindest
in Aussicht gestellte Irrelevanz) loswerden zu kénnen, verbiindeten sich
der akademische Diskurs und der politisch-alltdgliche Gleichheitsfeminis-
mus: Dass der «Differenzfeminismus» riickwartsgewandt, tiberholt und es-
senzialistisch sei, behaupteten nun sowohl die Akademikerinnen in ihren
Butler-Kommentaren als auch Alice Schwarzer in der Emma. Da die Italie-
nerinnen, die vom deutschen Feminismusdiskurs nicht viel mitbekamen,
sich in ihren Texten weiterhin als Differenzfeministinnen positionierten,”
wurden sie, von einigen wichtigen Ausnahmen abgesehen,” im deutsch-
sprachigen akademischen Diskurs bald gar nicht mehr rezipiert.

52 WIDERSPRUCH - 69/17



Differenz als Zentrum des Feminismus

Allerdings bezog sich die «Differenz», von der im italienischen Feminismus
die Rede ist, schon bald nicht mehr in erster Linie auf die Differenz zwi-
schen Frauen und Médnnern, sondern vor ailem auf die Differenz zwischen
Frauen untereinander. Ausgehend von der Praxis der Affidamento-Bezie-
hungen ergab sich ndmlich die Notwendigkeit, mit den Unterschieden zwi-
schen Frauen umzugehen — Unterschiede, die hdufig eben auch konflikt-
reich waren. Daraus entstanden umfangreiche Uberlegungen zum Wech-
selspiel von Autoritdt und Begehren, zu der Frage von Originalitdt und
Konformismus, zu Gruppenstrukturen, Reprdsentation und so weiter.”
Nicht die Gleichheit, sondern die Differenz unter Frauen, das wurde den
Italienerinnen durch ihre Debatten und Erfahrungen immer deutlicher,
machen die Stdrke der Frauenbewegung aus. Die Differenz bildet das Zent-
rum des Feminismus. Politische Wirksamkeit anzustreben bedeutet also
nicht, eine weibliche Identitit zu beférdern, sondern: die weibliche Diffe-
renz bearbeiten, die Nichtgleichheit der Frauen ins Zentrum stellen. Diese
Differenzpolitik ist also genau das Gegenteil jenes Essenzialismus, der den
Italienerinnen von deutschsprachiger Seite gerne unterstellt wird. Um eine
Essenz des Weiblichen geht es gerade nicht, denn Frausein ist nun endgiil-
tig nichts mehr, was inhaltlich bestimmbar wiére. Frausein kann nicht defi-
niert, kategorisiert, gezihmt und verstanden werden. Frausein ist letztlich
nichts anders als eine politische Tatsache, die sich exaktin dem Moment als
Evidenz in der Welt zeigt, wo eine Person von sich sagt: «Ich bin eine Frau.»
Frausein ist nicht losgelost zu verstehen von den Frauen, die mit ihrer Pré-
senz in Fleisch und Blut dafiir einstehen, dass es Frauen gibt - sie selbst
sind ndmlich Frauen. Indem sie selbst ihr Frausein und das anderer Frauen
fiir bedeutsam halten, entwickelt das Frausein in der Welt Wirksamkeit,
ohne dass es notig ist, inhaltlich zu bestimmen, was Frausein ist.

Die Mailédnderin Luisa Muraro hat dafiir in einem gleichnamigen Auf-
satz von 1999 die folgende Formulierung gefunden: «Von sich selbst ausge-
hen und sich nicht finden lassen.»" Mit dieser Formel der Bewegung bringt
sie die beiden Aspekte zusammen, ndmlich das Ich und das Frausein, die
Subjektivitdat und die Objektivitédt, die Selbstwahrnehmung und die Zu-
schreibung, die Einzigartigkeit und das Kollektiv. Freiheitliche feministi-
sche Politik, so die Italienerinnen, besteht gerade nicht darin, das Frausein
— das wir als soziale Tatsache in der Welt vorfinden, die meisten von uns,
ohne dass wir uns das ausgesucht hitten — zu dekonstruieren und zu ver-
fliissigen. Sondern darin, es zum Ausgangspunkt unseres politischen und
personlichen Handelns zu machen. An diesem Ort bleiben wir aber natiir-
lich nicht stehen, sondern wir verlassen ihn, indem wir dorthin gehen, wo
wir zu sein wiinschen — und zwar ohne uns dabei «finden zu lassen», also
ohne unsere Wiinsche und Entscheidungen am Konventionellen, Erwart-

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 53



baren, Vorgegebenen auszurichten. Auf diese Weise verdndern freie Frauen

die Welt. Muraro schreibt:
«Die Praxis des Von-sich-selbst-Ausgehens ist eine Dekonstruktion des
Ichsund der Welt. [...] Die Praxis des Von-sich-selbst-Ausgehens fiihrt zu
einer Auflésung des Subjekts, ohne dass es dabei in eine Unzahl unzu-
sammenhédngender Instanzen zerlegt wird. Diese Praxis zerlegt mich in
die Beziehungen, die mich die sein lassen, die ich bin, und die mich die
werden lassen, die ich werden moéchte, ohne dass ich mich jemals im
Zentrum dieses Seins und Werdens niederlassen kann. Dies ist die enge
Pforte, der Durchgang, durch den ich mich vom Nihilismus des postmo-
dernen Denkens {reispieles. Bildlich ausgedriickt heisst das: Der typi-
sche Dekonstruktionist gleicht einem Menschen, der den Ast absdgt, auf
dem er gerade sitzt. Gewdhnlich handelt es sich um einen Universitdts-
professor, der, nachdem er sich den Ast abgesdgt hat, «gut> fdllt, namlich
in die wirtschaftliche Sicherheit und die Vorteile seiner Rolle. Die Praxis
des Von-sich-selbst-Ausgehens ist als Handlung nicht weniger radikal,
aber auf der personlichen Ebene ist sie wesentlich risikoreicher. Und sie
ist fruchtbarer und gliicklicher, denn sie ldsst mich in die Notwendigkeit
der Dankbarkeit und den Vorrang der Beziehungen fallen.»®

Souveranin sein

Das Potenzial dieses italienischen Anstosses fiir eine feministische Theo-
rie und Praxis, die das Frausein zum Hebel fiir eine freiheitliche und eben
nicht identitdtspolitische Haltung nimmt, hat vor einigen Jahren die US-
amerikanische Politikwissenschaftlerin Linda Zerilli wiederentdeckt.
Uber die deutsche Ubersetzungihres 2005 in den USA erschienenen Buches
Feminismus und der Abgrund der Freiheit'® ist der italienische Differenzfe-
minismus wieder in die deutschsprachige Debatte zuriick gekehrt.” Auf die
Frage, wie Frausein einerseits eine politische Kategorie sein kann, wenn
doch andererseits bestritten werden muss oder soll, dass Frausein tiiber-
haupt ein reales Kriterium ist, antwortet Zerilli im Anschluss an Hannah
Arendt (auf die sich auch die Italienerinnen oft beziehen): Es gehe nicht da-
rum, was eine Frau ist, sondern darum, wer sie ist, also um ein politisches
Urteil, das darin besteht, dem eigenen Frausein eine Bedeutung zu geben.

Zerilli plddiert, anders als die [talienerinnen, auf deren spétere Arbeiten
sie allerdings nicht Bezug nimmt,” trotz aller Einwadnde dafiir, dass Frauen
im Sinne ihrer politischen Schlagkraft «im Namen der Frauen» generell
sprechen sollen. Sie schreibt:

«Im Hinblick auf den Feminismus wollen wir also nicht wissen, ob die

Frauen/die Frau (etwa in Form einer durch gemeinsame Erfahrung ver-

54 WIDERSPRUCH — 69 /17



bundenen sozialen Gruppe) existieren, sondern was die Frauen/die Frau

fiir diejenigen bedeutet, die beanspruchen, in diesem Namen politisch

zu sprechen. Durch ein solches Sprechen kann eine Norm entweder wei-
ter sedimentiert, oder aber transformiert werden. Ob ein im Namen «der

Frauen» Sprechen eine vorgingige Definition von Frauen>» zementiert

oder sie fiir Diskussion, Kritik und phantasievolle Umgestaltung 6ffnet,

konnen feministische politische Akteurinnen vor diesem Sprechen ein-
fach nicht wissen. Wenn wir uns dazu entscheiden sollten, ein unbe-
stimmtes Urteil {iber die Frauen/die Frau zu formulieren, so liegt dies
nicht daran, dass die Kategorie als undefinierbar geschiitzt oder von der
offentlichen Debatte ausgeschlossen wire, weil sie kein legitimes Objekt
des Wissens darstellte. [...] In der Politik geht es vielmehr um Forderun-
gen und Urteile — und den Mut, sie zu stellen bzw. zu fdllen -, die nicht
durch objektive Kriterien oder Regeln abgesichert sind. Sie kénnen sich
also weder auf ein objektives Wissen berufen noch garantieren, dass ein
solches Sprechen im Namen der Frauen von anderen aufgenommen oder
aufgegriffen wird.»"
Zerilli betont, dass der Gehalt einer Aussage nicht davon abhidngt, ob sie
beweisbar wahr oder objektiv ist, sondern ob sie wirksam wird. Und wirk-
sam wird sie, indem andere Frauen ihr zustimmen und sie aufgreifen. Die
italienischen Differenzfeministinnen sehen in diesem Vorgang keine Poli-
tik der Reprédsentation, sondern eine Politik der weiblichen Autoritédt. Diese
entsteht immer dann, wenn Frauen sich auf andere Frauen beziehen, und
ist also nicht zu verwechseln mit dem Umstand, dass Frauen in unserer Ge-
sellschaft Machtpositionen einnehmen kénnen. Mit Autoritét spricht eine
Frau nicht, indem sie im Namen anderer Frauen spricht, sondern indem sie
den Mut hat, originell und unkonventionell zu sein, Neues zu erschliessen.
Eine so sprechende Frau ist Souverdnin® und gerade nicht Reprdsentantin.
Nur auf diese Weise, indem sie sich abhebt und nicht gleich ist, kann sie
zum Vorbild und zur Inspiration fiir andere Frauen werden.

Die Erfahrung der vergangenen zwanzig Jahre zeigt allerdings, dass sich
die Autoritét einzelner Frauen (die ja in diesem Zeitraum durchaus beacht-
lich gestiegen ist, wofiir nicht nur die lange Kanzlerinschaft von Angela
Merkel steht) leider nicht in eine Stirkung weiblicher Autoritédt generell
tibersetzt hat. Es werden zwar mehr Frauen als friiher als Personen aner-
kannt und kénnen Einfluss erlangen, doch nach wie vor nur um den Preis
der symbolischen Entledigung ihres Frauseins: nicht weil, sondern obwohl
sie Frauen sind.” An dieser Stelle muss deshalb heute weitergedacht wer-
den. Einerseits kann es keine weibliche Identitédtspolitik geben, weil das
Konzept der Identitdt unvereinbar ist mit dem, was wir differenzfeminis-
tisch sinnvollerweise mit Weiblichkeit verkniipfen wollen (ndmlich Frei-
heit, die aus der Differenz entsteht, aus der Beziehung zum Anderen).

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 55



Andererseits sehen wir die Notwendigkeit, das Frausein sichtbar zu ma-
chen, um weibliche Autoritit in der Welt einflussreich zu machen, damit sie
zum Ankniipfungspunkt fiir andere werden kann — was ja heute, wie spé-
testens mit den Women’s Marches am 21.Januar 2017 deutlich wurde, nicht
mehr ausschliesslich Frauen betrifft, sondern alle Geschlechter.*

Anmerkungen

1

10

11

56

Dass die weissen Frauen in den USA bei den Priasidentschaftswahlen im November
2016 mehrheitlich fiir Donald Trump stimmten, trotz dessen frauenfeindlichen Posi-
tionen, ist daher nicht so verwunderlich, wie viele meinen. Vielmehr war der Unter-
schied im Verhalten von Frauen und Méannern derselben Communitys bei dieser
Wahl in der Tat aussergewdhnlich gross, er betrug etwa zwischen weissen Frauen (54
Prozent fiir Trump) und weissen Mdnnern (64 Prozent fiir Trump) zehn Prozent-
punkte, was viel ist. Siehe Schrupp, Antje, 2016: Warum weisse Frauen mehrheitlich
Trump gewédhlt haben. antjeschrupp.com/2016/11/25/warum-weisse-frauen-mehr-
heitlich-trump-gewaehlt-haben (Abfrage 4.3.2017).

AufDeutsch: Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am
Main.

www.tetue.net/la-pensee-straight (Abfrage 18.2.2017).

Martin Alcoff, Linda, 2000: Who's Afraid of Identity Politics? In: Moya, Paula M. L./
Hames-Garcia, Michael Roy (Hg.): Reclaiming Identity. Realist Theory and the Pre-
dicament of Postmodernism. California, 312—-344. www.alcoff.com/content/afraidid.
html (Abfrage 3.3.2017).

Siehe z.B. Richards, Akilah S., 2016: Affirming the Value of Black Motherhood - A Per-
sonal Essay. In: Dolderer, Maya/Holme, Hannah/Jerzak, Claudia/Tietge, Ann-Made-
leine (Hg.): O Mother, Where Art Thou? (Queer-) Feministische Perspektiven auf
Mutterschaft und Miitterlichkeit. Miinster, 114-124.

Vgl. Beitrag Thiirmer-Rohrin diesem Heft.

Siehe ausfiihrlicher dazu: Schrupp, Antje, 2015: Die Geschlechterdifferenz gibt es,
eine «Rassendifferenz» gibt es nicht. antjeschrupp.com/2015/06/20/die-
geschlechterdifferenz-gibt-es-eine-rassendifferenz-gibt-es-nicht, sowie meine
Blogserie «Letz talk about Schwangerwerdenkdénnen»: antjeschrupp.
com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen (Abfragen 13.4.2017).

Fiir Geschichte und aktuelle Aktivitdten der Libreria delle Donne di Milano siehe
www.libreriadelledonne.it.

Von dieser Zeit erzdhlt Luisa Muraro in einem biografischen Interview mit Riccardo
Fanciullacci, siehe Muraro, Luisa, 2015: Nicht alles ldsst sich lehren. Riisselsheim.

Wortlich libersetzt: «Nicht glauben, Rechte zu haben». Das Buch erschien vier Jahre
spéater auf Deutsch: Libreria delle Donne di Milano, 1991: Wie weibliche Freiheit ent-
steht. Berlin.

Neben der monatlich erscheinenden Zeitschrift des Maildnder Frauenbuchladens

Via Dogana veroffentlichten die Italienerinnen regelmaissige Flugschriften, die Sot-
tosopras («Drunter und Driiber»). Bereits 1983 war ein Griines Sottosopra erschienen
(auf Deutsch als E-Book neu aufgelegt: Libreria delle Donne di Milano, 2016: Griines

WIDERSPRUCH - 69 /17



12

13

14

15
16
17

18

19

20

21

22

Sottosopra— Mehr Frau als Mann, hg. vom Internetforum www.bzw-weiterdenken.
de), wichtig war insbesondere das 1996 erschienene Rote Sottosopra (auf Deutsch:
Das Patriarchat ist zu Ende. Riisselsheim 1996; inzwischen auch im Internet abruf-
bar: sottosoprao.tripod.com). Ausserdem verdffentlichten einzelne Protagonistin-
nen Biicher (herauszuheben: Muraro, Luisa, 1991: Die symbolische Ordnung der Mut-
ter. Frankfurt am Main) und es erschienen regelméssig Sammelbédnde zu
Ringvorlesungen der Philosophinnengruppe Diotima an der Universitdt von Verona,
davon auf Deutsch erschienen: Diotima (Hg.), 1999: Jenseits der Gleichheit. Kénig-
stein; Diotima (Hg.), 1999: Die Welt zur Welt bringen. Kdnigstein; Diotima (Hg.), 2012:
Macht und Politik sind nicht dasselbe. Sulzbach.

Hier sind insbesondere die Arbeiten von Andrea Glinter zu nennen; siehe
www.andreaguenter.de/buecher/ (Abfrage 13.4.2017).

Esist an dieser Stelle aus Platzgriinden nicht méglich, diese Debatten nachzuzeich-
nen. Interessante Einblicke in die Arbeitsweise und die Entwicklungen der Italiene-
rinnen bieten Dorothee Markert: «Diotima - Philosophie aus der Praxis», und Gian-
nina Longobardi: «Verdnderungen in der Philosophinnengemeinschaft Diotima»,
im Sammelband: Diotima (Hg.), 1999: Die Welt zur Welt bringen. Kénigstein.

Muraro, Luisa: Von sich selbst ausgehen und sich nicht finden lassen. In: Diotima
(Hg.), 1999: Die Welt zur Welt bringen. Kénigstein, 18-37.

Ebd., 36.
Zerilli, Linda M. G., 2015: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Wien/Berlin.

Siehe z.B. Grubner, Barbara/Birkle, Carmen/Henninger, Annette (Hg.}, 2016: Femi-
nismus und Freiheit. Geschlechterkritische Neuaneignung eines umkédmpften Be-
griffs. Sulzbach.

Zerillirezipiert lediglich Wie weibliche Freiheit entsteht, die weiteren Arbeiten der
Italienerinnen scheint sie gar nicht zu kennen.

Zerilli, Linda M. G., 2015: Feminismus und der Abgrund der Freiheit. Wien/Berlin,
238.

Siehe dazu Schrupp, Antje, 2016: Dariiber stehen. Uber weibliche Souverinitit. In:
Carstensen, Tanja/Gross, Melanie/Schrader, Kathrin (Hg.): Care sex net work.
Feministische Kampfe und Kritiken der Gegenwart. Miinster, 78—84; sowie Buttarel-
li, Annarosa, 2012: Souverdninnen. In: Diotima (Hg.): Macht und Politik sind nicht
dasselbe. Sulzbach, 170-193.

Siehe dazu die Uberlegungen von Markert, Dorothee, 2017: Warum «weibliche Auto-
ritdt» und nicht «Autoritit von Frauen»? www.bzw-weiterdenken.de/2017/01/warum-
weibliche-autoritaet-und-nicht-autoritaet-von-frauen; und dies., 2017: Weibliche Au-
toritdt in der Welt starken. www.bzw-weiterdenken.de/2017/01/
weibliche-autoritaet-in-der-welt-staerken/ (Abfragen 13.4.2017).

Unter dem Banner des Feminismus versammeln sich heute nicht nur Menschen, die
fiir frauenbezogene Forderungen eintreten, sondern eine Vielzahl an sozialen Bewe-
gungen, siehe Hess, Amanda, 2017: How a Fractious Women’s Movement Came to
Lead the Left. www.nytimes.com/2017/02/07/magazine/how-a-fractious-womens-
movement-came-to-lead-the-left.html (Abfrage 15.2.2017).

IDENTITATSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 57



Charlotte Theile

Ist die AfD
zu stoppen?

Charlotte Theile

Ist die AfD
zu stoppen?

Die Schweiz als
Vorbild der
neuen Rechten

Die Schweiz als

Vorbild der
neuen Rechten

Rotpunktverlag.

200 Seiten, Borschur, 2017
ISBN 978-3-85869-750-9
Fr.17.50/ Euro 16,-

Wie verandert eine starke rechtspopulistische Partei ein Land?
Dieser Frage geht Charlotte Theile, Korrespondentin der
Siiddeutschen Zeitung, am Beispiel der Schweiz nach. Basierend
auf Gesprachen mit Vertretern aus Politik und Medien — u. a.
Christoph Blocher, Roger Koppel, Alexander Gauland, Thilo Sarrazin,
Alice Weidel, Armin Laschet — arbeitet sie die Verbindungen
zwischen der schweizerischen und der deutschen Rechten

heraus. Denn immer wieder wird die Schweiz mit ihrem direkt-
demokratischen System von der neuen Rechten in Deutschland

als Vorbild genannt, ob im Positionspapier von Pegida oder im
Parteiprogramm der AfD. Und so ist das Buch nicht zuletzt auch ein
Pladoyer, die direkte Demokratie nicht den Rechten zu tiberlassen.

Rotpunktverlag.

58 WIDERSPRUCH — 69 /17




	Von sich selbst ausgehen : Positionen des italienischen Differenzfeminismus

