
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: "Die Dekonstruktion ist der Balsam der Enttäuschten" : Gespräch zu
einem Neuen Realismus in Theater und Politik

Autor: Rau, Milo / Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-780988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Milo Rau/Rolf Bossart

«Die Dekonstruktion ist
der Balsam der Enttäuschten»
Gespräch zu einem Neuen Realismus in Theater und Politik

Einleitende Notiz der Redaktion: Nach den Schrecken der grossen Ideen im
20Jahrhundert verkündete der postmoderne Vordenker François Lyotard
das «Ende der grossen Erzählungen». Spürbare Folgen davon waren die
Dekonstruktion des transzendentalen Subjekts, von kollektiven Projekten
und der Möglichkeit einer nichtsubjektiven Realitätserkenntnis. Der Regisseur,

Autor und Essayist Milo Rau hat in seinen Essays öfters die Problematik

der Dekonstruktion benannt, sie als eine notwendige Reaktion auf das
20. Jahrhundert analysiert und im kritischen Anschluss daran die Möglichkeiten

des Theaters und des politischen Denkens in der Gegenwart erörtert.
Milo Raus Regiearbeiten können als Versuche gelesen werden, die

Postmoderne und ihr postdramatisches Theater hinter sich zu lassen und mit
einem Neuen Realismus auf der Bühne zu experimentieren. So inszenierte

er etwa die Verurteilung und Erschiessung des rumänischen Diktatoren

Ceausescu und seiner Ehefrau, verhandelte die Erklärung des
norwegischen Rechtsterroristen Anders Breivik auf der Bühne, erneuerte das
Erzähltheater und inszenierte mehrtägige Gerichtsverhandlungen - etwa
zu Pussy Riot oder zur Weltwoche -, die vor realen Gerichten nicht möglich

gewesen wären. Im Gespräch mit dem Religionsphilosophen Rolf
Bossart verbindet er die Auseinandersetzung mit dem Erbe der Postmoderne

im Theater mit dem aktuellen Zustand der politischen Linken.
Gemeinsam loten sie neue Handlungsmöglichkeiten aus, sowohl für die
Kunst wie für das Politische. Was ist Realismus in der Kunst? Worin liegt
das Gemeinsame von künstlerischem und politischem Handeln? Worin
liegt das Politische einer realistischen Kunst? Und wer wäre heute das
revolutionäre Subjekt?

Rolf Bossart: Unter einem bestimmten Blickwinkel kann man alle deine
bisherigen Projekte als Entfaltung und Realisierung eines Neuen Realismus

bezeichnen. Lässt sich der Punkt, wo plötzlich das «Alte» mit dem
Potenzial zur Transformation in etwas Neues auftritt, bestimmen?

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 37



Milo Rau: Ein paar Monate vor seinem Tod führte ich eine Folge von
Gesprächen mit dem Philosophen und Medientheoretiker Friedrich Kittler,
der sich in seinen kulturtechnischen Forschungen intensiv mit verschiedenen

Aufschreibesystemen von Literatur bis Computerprogrammen
beschäftigt hat. Eines dieser Gespräche, in dem es um die Macht der Bilder in
der rumänischen Revolution ging, ist in dem Band Die letzten Tage der
Ceausescus abgedruckt. Ein anderes konnte von Kittler nicht mehr autorisiert

werden. Es ging darin um das Verhältnis zwischen dem Allgemeinen
und dem Besonderen nach Hegel. Hegels Definition des Besonderen gegenüber

dem Allgemeinen ist für eine Realismustheorie folgenreich: Das
Besondere ist nicht - wie hundert Jahre nach Hegel die formalen Logiker glauben

würden - im Allgemeinen «enthalten». Das Besondere ist jener Ort, in
dem sich das Allgemeine realisiert. Und als materialistisch aufgeklärter
Idealist könnte man sogar sagen: Es gibt kein Allgemeines jenseits seiner
Realisierung. «Das Interessante an Hegels Definition ist aber», sagt Kittler
an einer Stelle, «die objektive Qualität, die er dem Besonderen zuspricht.
Anders ausgedrückt gibt es nach Hegel kein absolutes Besonderes.» Mit
einer Art Schock erkannte ich erst später, dass dieser Satz, der mir zuerst im
Gespräch überhaupt nicht aufgefallen war, für meine Arbeit eine Art Dogma

darstellte: Es gibt kein absolutes Besonderes.

RolfBossart: Was sind deine konkreten Schlüsse daraus?

Milo Rau: Diese von Kittler transportierte Hegel'sche Erkenntnis, dass es

kein absolutes Besonderes gibt, heisst eigentlich, dass die ganze Theorie
des subjektiven Erzählens, des subjektiven Erlebens, von dem die
Performance ausgeht, keine reale Basis hat, weil es das solitäre Subjektive so nicht
gibt. Der Mensch ist immer bereits aufgehoben oder eingeordnet in Kollektiven.

Und das ist das, was zählt. In dem Moment, wo er ins Öffentliche oder
auf eine Bühne tritt, spricht er nicht mehr für sich allein, auch da, wo er
scheinbar nur von sich erzählt. Es gibt natürlich die subjektive Vereinzelung

als Autismus oder als Solipsismus, aber das sind keine Formen, die im
Theater irgendeine Bedeutung haben.

RolfBossart: Das ist wohl der Punkt, wo die Postmoderne von heute aus
gesehen unrecht hatte.

Milo Rau: Natürlich hatten die Behauptung der Wahrheit der Einzelperspektive,

der subjektiven Befindlichkeit oder die Feier des Authentischen
ihre historische Notwendigkeit als Reaktion auf den Schock, den die totalitären

Kollektive im 20. Jahrhundert ausgelöst hatten. Die Dekonstruktion
ist der Balsam der Enttäuschten, die Konzentration auf die Kleinteiligkeit

WIDERSPRUCH-69/17



der Kater nach dem Rausch des Universalen. Solche Phasen gibt es immer
wieder und sie dauern wohl zwischen fünfzig und hundert Jahre. Man
müsste das einmal historisch genau ausarbeiten. Aber ihre Überwindung
ist dadurch auch immer schon vorprogrammiert.

Rolf Bossart: Der entscheidende Moment, wodurch die Postmoderne an
Anziehungskraft verliert, ist wahrscheinlich immer der, wo die aus ihren
Kontexten gelösten Subjekte nicht mehr als befreite Individuen auftreten,
sondern plötzlich nur noch einsam, bedeutungslos und funktionslos
erscheinen, da nichts von dem, was sie tun und sprechen mehr auf etwas
Allgemeines beziehungsweise das allgemein Menschliche bezogen werden
kann. In deinem frühen Essay«Als die Postmoderne Tschüss sagte» drückst
du es so aus: «Was gerade noch nach Party und Abenteuer geduftet hatte,
roch auf einmal seltsam traurig nach langen, einsamen Videoabenden in
irgendwelchen akademischen Kiffer-Verliessen. Der Zuschauer wollte wieder

Menschen sehen. Oder immerhin Figuren, die man ernst nehmen
konnte.»

Milo Rau: Dem ganzen Skeptizismus der Postmoderne, der darauf
hinweist, dass der Mensch, weil er ein Körper mit bestimmten Anlagen und
Merkmalen ist, in seiner universalistisch-objektiven Sichtweise eine
natürliche Begrenzung hat, hat Kant ja schon vor fast 250 Jahren die kritische
Spitze genommen, indem er einfach sagte: Das ist das humane Apriori. Wir
sind Körper. Es macht keinen Sinn, darüber zu debattieren. Es gibt immer
eine materielle Basis. Man kann sie weder sinnvollerweise leugnen noch
absolut setzen, wie ein primitiver Materialismus es tut. In Kants Konzept
des transzendentalen Subjekts - das als Erkennendes in Erscheinung tritt
und Zugang zu überindividuellen Konzepten hat-war gleichzeitig das
Problem des Materialismus und des Skeptizismus überwunden.

Rolf Bossart: Der Vorwurf diesem kantischen Subjekt gegenüber war aber
immer, dass es sich jenseits der realen Konflikte ins Refugium der Wahrheit
flüchtet. Dass es sich also einfach mit einem Sprung in die Transzendenz
frei macht von allen Konflikten und Widersprüchen.

Milo Rau: Obwohl es klar ist, dass Kant von Hegel und Hegel wiederum von
Marx überwunden werden musste, muss man sich vor Augen führen, wozu
genau Kants transzendentales Subjekt der Gegenentwurf war: nämlich
zum puritanischen Materialismus à la Diderot und zum stilisierten
Skeptizismus à la Voltaire, also zu dem, was man allgemein Aufklärung nennt. In
Wahrheit ist aber die gesamte Aufklärung vor Kant ein Postbarock, eine Art
erste Postmoderne, ein Durcharbeiten der Schrecken und Irrtümer der

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 39



grossen Globalisierungsschocks des Spätmittelalters, dieser gewaltigen
Genozide und religiösen Weltkriege, die mit der Entdeckung Amerikas
eingesetzt hatten und bis zu den amerikanischen Unabhängigkeitskriegen
und der Geburt der Nation als neues religiöses Prinzip im späten 18.

Jahrhundert dauern sollten. Und dann - zack! - kommt auf einmal Kant, dieser
Badiou des 18. Jahrhunderts, der das Metaphysische mathematisch fasst,
der den Empirismus und den Dualismus überwindet, der das Subjekt
zurückführt ins An-sich-Seiende. Denn bei Kant ist das Subjekt, und das ist
die gewaltige Revolution, kein kritisches Konzept mehr, nein, es hat gerade
in seiner Subjektivität Zugang zur Metakritik, also zu jenen Begriffen, die
dem Wirklichen erst Kontur geben: vom Raumempfinden aufwärts bis zur
Wahrheit, zur Gerechtigkeit, zu Gott und damit zur Humanität. Es ist schon
klar: Der kantische Universalismus und damit seine Subjektphilosophie
sind theoretische Grenzbegriffe und damit völlig ahistorisch, wie Feuerbach

bekanntlich festgestellt hat. Ich persönlich denke aber, dass Konzepte
wie «das Recht» oder «das Antagonistische», «das Politische», ja «das Schöne»

ohne diese kantische Komponente nicht zu verstehen sind, ohne dieses
messianische Element eines quasi göttlichen Subjektivierungsakts, in dem
der oder die Einzelne aus seiner oder ihrer geschichtlichen Bedingtheit
heraustritt und exemplarisch Gerechtigkeit, Wahrheit, Schönheit aus seiner
oder ihrer einfachsten Qualität heraus schafft - nämlich der, Mensch zu
sein. Aber der entscheidende Punkt ist hier, und ich beharre immer wieder
darauf: Die Transzendentalität des Subjekts ist ein Konzept, es ist nicht
gegeben, es muss künstlich hergestellt werden und existiert nur im kartogra-
fierten Raum des geistigen oder agonalen Spiels. Denn da es sich um einen
theoretischen Grenzbegriff handelt und nicht um eine empirische Bestimmung,

kann das Subjektive nur in einer theoretischen Rahmung, gemäss
einer immer neu zu findenden Spielanleitung, realisiert werden. Und das

ist die ganze Wahrheit über das, was man Schauspiel nennt und der Grund,
warum das postmoderne Konzept des «Authentischen» oder des mit «sich
selbst» deckungsgleichen «Experten» künstlerisch unbefriedigend bleibt
beziehungsweise meine Arbeit vollkommen verfehlt. Realismus ist ohne
Transzendenz nicht denkbar, Humanität ist - um eben nicht «zynischer
Humanismus» zu sein - ein metahumanes Konzept. Und während Kant das

einfach mathematisch kühl feststellt, macht Hegel etwas Heroisches und
Köstliches daraus mit der Wirklichkeit eines objektiven Geistes und dem
Bezug zum Genialen. So geht er zum Beispiel mit seinem Begriff des Heroischen

wieder zurück auf das vormoderne, antike Verständnis der Figur in
der Tragödie. Hier zeigt sich dieser Vorgang, dass nach der Postmoderne
vormoderne Dinge wiederkehren, die überwunden schienen durch die

vorangegangene Moderne, und sich wieder verbinden zu einer Art Hypermoderne.

40 WIDERSPRUCH-69/17



Rolf Bossart: Die Postmoderne steht dann so gesehen dem Anspruch der
Moderne, aufdie sie folgt, gläubiger gegenüber als diese selbst. Und weil sie
sich nur kritisch-skeptisch am unerfüllten Versprechen der Überwindung
des Alten abarbeitet, aber dessen Aktualisierung, die ja immer wesentlich
zu jeder Modernisierung gehört, ablehnt, verursacht sie nun selber jenen
Innovationsstau, der wiederum einer neuen Moderne zum Durchbruch
verhilft.

Milo Rau: Im Grunde genommen müsste man ein neues Systemprogramm
aufstellen für die jetzige Zeit. Wenn man historisch denkt, ist es klar, dass

Kant und nach ihm die ganzen Romantiker nicht einfach herbeitrippeln
können, wenn nicht vorher die ganze Dekonstruktion der Aufklärung
stattgefunden hat. Dieselben Ideen können, wenn sie beispielsweise präpost-
modern geäussert werden, reiner Retrokitsch sein oder sie können jenes
Neue sein, das das Alte, dem sie entstammen, selbst einmal war. Erst dann
nämlich, wenn die Dekonstruktion an ihr Ende gekommen ist, lässt sich
sagen: Okay, das war alles richtig und notwendig, aber trotzdem! Und für das

Trotzdem, für diesen Klartext, jenseits aller erkenntnistheoretischen
Bedenken, ist jetzt die Zeit.

RolfBossart: Kannst du ein Beispiel geben für dieses Trotzdem?

Milo Rau: Im Wesentlichen sind es drei Dinge, die die Postmoderne
dekonstruiert hat. Erstens das transzendentale Subjekt, das sie ins Besondere,
Individuelle abgeschoben hat. Zweitens das kollektive Projekt, indem man
jeglichen Zugang zu Kollektivbegriffen wie «Wahrheit» oder «Ziel der
Geschichte» als unrechtmässige Selbstermächtigung identifizierte, die nur zu
Unterdrückung und Genozid führen kann. Und drittens das Erkennen der
Realität, indem man die Erkenntnis im Sinne der Widerspiegelung negiert
und einfach sagt: Es gibt die Realität und der Mensch ist Teil davon und das
war's, denn es gibt keine Aussenposition, keinen archimedischen Punkt
der Erkenntnis. Und da liegt der Impuls nahe, zu behaupten, dass diese drei
Dinge heute aufneue Weise wieder möglich sind. Es gibt ein Subjekt, das als

Allegorie der Menschheit auftreten kann, es gibt die Möglichkeit der
Selbstermächtigung, mit der man als Einzelner über ein kollektives Projekt
sprechen kann, und es gibt innerhalb der Kunst die Möglichkeit eines archimedischen

Punktes, eben den realistischen, auktorialen Punkt, der sagt: Das
ist die Welt, so sieht sie aus. Oder anders gesagt: Es gibt die Möglichkeit der

Widerspiegelung; es gibt die Möglichkeit innerhalb dieserWiderspiegelung
ein humanes Projekt zu finden; und es gibt schliesslich das Subjekt, das
sich in dieser Geste zu erkennen gibt, als tragische Figur.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 41



RolfBossart: Wie wird das in deinerArbeit realisiert?

Milo Rau: Vielleicht am deutlichsten bisher in den folgenden drei
Projektformen. Das kollektive Projekt, das die Wiederherstellung des Antagonismus

zeigt: die Prozessprojekte oder City ofChange. Dann gibt es die
naturalistischen Projekte, wo es um die Darstellung eines Bildes geht: Die letzten
Tage der Ceausescus oder wenn du willst Hate Radio. Dann gibt's die dritte
Ebene, wo es um die Selbstermächtigung des Subjekts innerhalb eines
tragischen Gesamtzusammenhangs geht, das sind die Erzählprojekte: The Civil

Wars, The Dark Ages und Empire. In gewissem Sinne gehört hier auch
Breiviks Erklärung hinein. Dort sagt eine Schauspielerin mit den Worten
aus Breiviks Verteidigungsrede: Ich ermächtige mich, für eine Gruppe zu
sprechen und zu handeln. Ich darfsogar töten, es ist legitim. Das Beunruhigende

bei Breivikist ja, dass er rein faktisch nicht unrecht hat mit seiner
Behauptung, dass die ansässige Bevölkerung nie gefragt worden ist, ob sie in
einer Gesellschaft mit vielen Migranten und Migrantinnen leben will, und
dass eine Mehrheit das abgelehnt hätte etc. Und so wird einem bewusst,
dass man innerhalb des postmodernen Denkens einen Schnitt machen
muss, und das ist ein politischer. Die Postmoderne hat immer gedacht, dass

sie mit Fakten das Politische besiegen kann. Sie dachte, es genügt einfach
zu sagen: Weisse Männer verbreiten machoide, rassistische Theorien, die
dekonstruieren wir, überführen die Behauptung der Unwahrheit und daraus

folgt automatisch, dass diese Herrschaft zu Ende geht. Aber das funktioniert

so nicht. Um Herrschaft zu ändern, braucht es einen politischen Willen,

etwas auch kontra geltendes Recht, kontra bestehende Mehrheiten
durchzusetzen. Das hat Donald Trumps Team sehr gut verstanden.

Rolf Bossart: Die zynische Spitze gegen die Linke im Trump'schen Begriff
der «alternativen Fakten» ist ja eine doppelte: Erstens bedeutet er die Präsentation

des von der Linken immer geforderten «Denkens in Alternativen» als
rein funktionale Fiktionalisierung der politischen Öffentlichkeit. Dadurch
ist die Legitimität des Kampfes gegen die von Klasseninteressen geprägte
Wirklichkeit relativiert. Dennwenn Unterdrückung nur ein konkurrierendes
Faktum unter vielen ist- wo bleibt dann die Wahrheit der Befreiungskämpfe?
Zweitens ist die Notwendigkeit der Unterdrückten, gegen die Übermacht der
herrschenden Faktizität zuweilen auch kontrafaktisch zu argumentieren, ad
absurdum geführt. Die Linke sieht sich damit aufdie Grenzen der herrschenden

Vernunft, also auf die Verteidigung des Status quo verwiesen.

Milo Rau: Rein faktisch kannst du das Patriarchat nicht widerlegen, kannst
du Breivik nicht widerlegen, kannst du die Macht nicht widerlegen. Die
Macht verfügt immer über die besseren Archive. Und wiederum ist hier He-

42 WIDERSPRUCH-69/17



gel als Beispiel interessant. Er wurde berufen, um die Französische Revolution

zu delegitimieren und zu beweisen, dass es einen starken Staat braucht,
eine Ständeordnung, der der Bürger, die Bürgerin sich unterordnen muss.
Und das hat er faktisch auch gemacht. Doch hat er gleichzeitig dank seines
umfassenden theoretischen Zugriffs auf die Wirklichkeit auch die Logik
der Zerstörung dieses Ständestaates geliefert und den Weg geebnet für den
Marxismus. Und das ist auch das Prinzip des Neuen Realismus, wie wir ihn
praktizieren, der seine Negativität immer in sich trägt: Man zeigt ein
kollektives Projekt, man legitimiert es über die Techniken des Zeigens - etwa
die gloriosen Revolutionen von 198g, die mythische Commune von 1871.

Aber im Zeigen selbst siehst du keine Ideen mehr, keine Mythen, sondern
die tobende Masse, den vergewaltigenden Revolutionär, die plündernde
Proletin, die revolutionären Eliten, die in den Hinterzimmern bereits die
Konterrevolution planen.

RolfBossart: Du hast von der Selbstermächtigung des Subjekts gesprochen,
das im Namen eines Kollektivs oder einer kollektiven Erfahrung zu sprechen

befugt ist. Inwiefern trifft das auch für das künstlerische Subjekt zu?

Milo Rau: Ich glaube, der Künstler oder die Künstlerin ist die aktuellste und
zugleich demokratischste Figur der Selbstermächtigung. Natürlich nicht
nur die «Künstlerin», sondern die «Intellektuelle» allgemein, denn die
Unterscheidung von Theorie und Praxis ist eine institutionelle Unterscheidung.

Aber anders als Bourdieu oder Foucault bin ich der Meinung, dass es
keine komplette Herrschaft der Institutionen über Lebensläufe gibt. Natürlich

wird man als Mensch geformt von den Institutionen, die einen umgeben

oder die man durchläuft. Aber man kann auch von aussen auf sie

zugreifen, mit ihnen gleichsam spielen, vor allem in Übergangsphasen, in
denen die Herrschaftsverhältnisse ins Schweben geraten. Die Kunst ist,
könnte man sagen, die bewusste und umständliche Herstellung eines
solchen Schwebezustands. Es gibt in der Kunst - und das zeigt nochmal das

Beispiel von Hegel, der den aufgeklärten Absolutismus theoretisch begründen

soll, aber die Saat zu seinem Untergang legt - keine institutionell
funktionierende Kommunikation, auch nicht unter totaler staatlicher Kontrolle.
Das Denken, in Kunst oder in Theorie befreit, nimmt eigene, revolutionäre
Wege, unabhängig von dem, was dieser oder jener Kulturbürokrat eigentlich

will. Und das legitimiert die Kunst ganz allgemein zu dieser
Selbstermächtigung. Dazu kommt in der aktuellen Situation: Der globale Kapitalismus

hat einen globalen ökonomischen Realismus durchgesetzt, der sich in
allen Formen in seiner Monopolstellung zeigt - in der Wettbewerbslogik, in
der Investitionslogik, in der Schuldenlogik und selbstverständlich auch in
der Rechtsetzung. Die skrupellose Gewinnmaximierung der Rohstofffirmen

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 43



im Ostkongo ist beispielsweise nicht mal auf illegale Machenschaften
angewiesen, weil alles, was sie tun, durch das zurechtgemachte Recht gestützt
ist. Diese Selbstverständlichkeit der kapitalistischen Selbstermächtigung
zwingt den Künstler ebenfalls dazu: Notwendig ist eine Kunst, die jeden
Lokalismus, jegliche autistische Subjektivität hinter sich lässt und
versucht, geistig auf der Ebene des globalen kapitalistischen Realismus zu
sein. Der ökonomischen Machbarkeit muss man eine künstlerische Idee
der Machbarkeit entgegensetzen, den global agierenden ökonomischen
Netzwerken eine global vernetzte Analyse.

RolfBossart: Diese realistische Kunst ist darauf angewiesen, dass ihr
symbolisches Handeln eine reale Wirkung hat. Die Postmoderne hat das
Symbolische im «anything goes» aufgehoben und durch die indifferente
Herrschaft der Phänomene ersetzt, in der einmal das, dann das, dann ein Drittes

Gültigkeit hat. Heute können wir im Theater wieder eine Art Rückkehr
der Macht des Symbolischen feststellen. Warum funktionieren Das Kongo
Tribunal oder Die Moskauer Prozesse, obwohl sie rein beispielhaft agieren,
auch auf realer Ebene?

Milo Rau: Weil das, was sie zeigen, zugleich real ist - im Zeigen aber utopisch:
Da es sonst keinen Ort gibt, der sich selbst zu dieser grossartigen Geste des

Zeigens ermächtigt. Es gibt gegenwärtig einen pädagogischen Realismus im
Dokumentartheater, in den zahlreichen Flüchtlings- oder Stadtraumprojekten,

in denen die Betroffenen selber mitspielen und illustrieren, was der
Kapitalismus mit ihnen als den einzelnen Subjekten macht. Der Neue Realismus,

wie ich ihn verstehe, geht insofern einen Schrittweiter, indem ervon der
Lücke im ökonomischen Realismus oder im neuen europäischen Imperium
ausgeht und versucht, das Fehlende zu zeigen. Der Neue Realismus ist insofern

nicht kritisch, er macht keine Vorwürfe, er setzt sich gewissermassen
nur «in die Lücke, die der Teufel lässt». Um ein Beispiel zu nennen, mit dem
ich mich im Zusammenhang mit dem Projekt Mitleid beschäftigt habe: Es

gibt diese unfassbare Tragödie der ertrinkenden Flüchtlinge im Mittelmeer.
Daraus ergeben sich die bekannten Vorwürfe gegen Deutschland, gegen die
europäische Flüchtlingspolitik. Aber wenn man die Dinge genau betrachtet,
muss man feststellen, es gibt eigentlich keine europäische Flüchtlingspolitik,

sondern nur eine von vielen Zwängen und wenig Strategie getriebene
Anzahl nationalstaatlicher Flüchtlingspolitiken - undweil das so ist, muss man
korrekterweise sagen: Nicht Deutschland lässt die Flüchtlinge ertrinken,
sondern Italien oder Griechenland. Diese Feststellung erscheint zunächst
natürlich zynisch, aber sie ist einfach nur realistisch und deckt den eigentlichen

Zynismus des europäischen Imperiums auf. Nämlich den, ein Imperium

zu sein, das keine entsprechenden Souveränitätsstrukturen undVerant-

44 WIDERSPRUCH-69/17



wortlichkeiten hat und stattdessen faktisch durch diffuse nationale Hege-
monialkonstellationen regiertwird, gegenüber denen jegliche Kritikan einer
konkreten Politik ins Leere laufen muss. Die symbolische Handlung muss
also von dieser logisch ungedachten, real vorhandenen Lücke ausgehen und
diese momenthaft zeigen und sie gleichzeitig zu schliessen versuchen. Auch
das Kongo Tribunal zeigt auf grässliche Weise nur, was ist, zum Beispiel die

Massenvertreibungen, die Massaker im ostkongolesischen Minengebiet.
Gleichzeitig mit dem Zeigen aber vollzieht es, wie schon Die Moskauer
Prozesse, die symbolische Heilung: Es etabliert, hier und jetzt, vor tausend Zeugen

eine internationale Rechtsprechung.

RolfBossart: Das gelingt wohl nicht immer im selben Mass?

Milo Rau: Der symbolische Akt muss, umwirksam zu sein, seine eigene
Realisierung miteinschliessen. Künstlerin undAktivist-oder Revolutionärin- sind
in diesem Realismusverständnis die zwei Qualitäten derselben Geste. Ein
Beispiel: Aus Anlass des hundertjährigen Jubiläums der Oktoberrevolution
organisiert das International Institute of Politicial Murder Anfang November in
Berlin ein «Weltparlament». Vom 2. bis s.November 2017 versammelt die
«General Assembly» in der Bundeshauptstadt hundert Abgeordnete aus der ganzen

Welt, um die neu gewählte deutsche Regierung herauszufordern -
repräsentativ für alle Menschen, Tiere oder Dinge, die von der deutschen Politik
betroffen sind, jedoch kein Mitspracherecht haben. In der Tradition der
Assemblée Nationale Constituante der Französischen Revolution kommt an
der «General Assembly» der globale dritte Stand zu Wort. Dieses «erste
Weltparlament» gipfelt in der Verabschiedung einer «Charta für das 21. Jahrhundert».

Würde ich das nur als politischerAktivist machen, wäre dersymbolische
Akt des Weltparlaments vermessen oder lächerlich. Würde ich es aber nur als

Künstler machen: Wo blieben dann der politische Anspruch und die
Herausforderung der Wirklichkeit?

Rolf Bossart: Lass uns daher abschliessend auf einige klassische Fragen
revolutionärer Theorie eingehen, die im Innersten immer schon von dieser
Zweideutigkeit des Politischen durchdrungen waren. Anknüpfend an das
Thema der Selbstermächtigung stellt sich bei diesem Vorhaben zunächst
die Frage: Braucht es überhaupt so etwas wie eine Avantgarde der Künstler
und Wissenschaftler, die die «Revolution» von aussen her anstossen, bevor
sie von der Masse getragen wird?

Milo Rau: Das ist das wohl älteste Problem der Revolutionstheorie. Denn die

Vorbedingung jeder Revolution in einer Gesellschaft ist die Entwicklung
eines neuen Bewusstseins ihrer selbst. Gleichzeitig aber imaginieren die Revo-

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 45



lutionäre diese andereWirklichkeit. Sie wecken die Vorstellungskraft dessen,

was fehlt, und das können sie nur, indem sie austreten aus dem Inneren der
Gesellschaft, sich, zumindest zeitweise, zu Beobachtenden machen. Das ist
das Paradox der Revolution: Denn inwiefern dieser Austritt gelingt oder
scheitert, ob man also zu Recht oder Unrecht von Avantgarde sprechen kann,
zeigt sich erst im Nachhinein. Lenins Wette auf den «revolutionären
Moment» im Oktober 1917 - das hätte genauso gut schiefgehen, sich als «verrücktes»

Hirngespinst eines wirren Intellektuellen undEmigranten herausstellen
können. In einer Gesellschaft, die die jetzige Wirklichkeit als Realität im vollen

Sinn anerkennt, finden solche Imaginationen kaum Anhänger und
Anhängerinnen. Wird die bestehende Wirklichkeit aber als mangelhafte oder
leere Realität erfahren, ist ihre Wirkung stark, vorausgesetzt, dass sie sich ei-
nigermassen auf der Höhe der wichtigsten politischen, ökonomischen und
sozialen Probleme bewegen. Oder anders gesagt: Es ist entscheidend, welche
Gedanken, Symbole, Bilder, Organisationsformen etc. im Moment eines in
Massenprotesten sich entladenden Unmuts zur Verfügung stehen und von
einer Bewegung als die ihren erkannt werden.

Rolf Bossart: Wer könnte dann aber das sogenannte revolutionäre Subjekt
sein und wie muss man sich einen globalen Klassenfeind vorstellen?

Milo Rau: Das revolutionäre Subjekt ist immer der dritte Stand. Es sind jene
Menschen, die nicht repräsentiert sind, die nicht mitbestimmen können,
die in der herrschenden Ordnung untervertreten oder überzählig sind.
Aber um eine grössere Anzahl von ihnen als revolutionäres Subjekt
bezeichnen zu können, müssen sie sich von einer fremdbestimmten, meist
seinsbezogenen, hin zu einer selbstbestimmten, interessenbezogenen Einheit

wandeln. Nur ein solches Bündnis macht die Überzähligen zu einer
Überzahl, die ins Zentrum der Macht drängen kann. Die Ausrichtung auf
ein solches Zentrum ist ein zweites konstitutives Element des revolutionären

Subjekts. Daher steht es heute immer vor dem Paradox, dass es das
politische System, das es ablehnt, zugleich verteidigen muss. Denn dieses wird
vom «globalen Klassenfeind» zunehmend unterhöhlt und entmachtet - von
jenen einflussreichen Unternehmerinnen, Managern, Politikerinnen,
Reichen und Kriminellen, deren Ziele und Interessen in so vielem konträr zu
jenen des dritten Standes stehen. Wo dieser Sichtbarkeit, Einbindung und
Verantwortlichkeit anstrebt, tun jene alles dafür, unsichtbar, losgelöst und
unbelangbar zu sein. Drittens kann es ein revolutionäres Subjekt nur als
ästhetisches Subjekt geben, weil es ein besseres Bild von sich und der Welt
haben muss, als es die bestehende Wirklichkeit hergibt. Und nur dieses Bild
des Besseren bewahrt das revolutionäre Subjekt davor, aus Neid und Vorurteil

zu handeln. Hierzu kann das Theater einiges beitragen.

46 WIDERSPRUCH-69/17



Rolf Bossart: Kann sich die Revolution des 21. Jahrhunderts noch auf ein
Idealbild vom «neuen Menschen» berufen, wie das die russische Revolution

getan hat?

Milo Rau: Das Wort Revolution bezieht sich emphatisch auf die Menschen
als bedürftige, nach Anerkennung und Freiheit strebende Wesen. Ohne diesen

alten Begriff vom Menschen macht es keinen Sinn, von Revolutionen zu

sprechen. Daher können Revolutionen, die diesem Menschen aufhelfen wollen,

die ihm die Würde, ein Subjekt zu sein, wieder geben wollen, eigentlich
nur soziale Revolutionen sein. Prophezeiungen von Sozialrevolutionären
Effekten technischer Innovationen - und das war ja, zu allen Zeiten, gemeint
mit dem «neuen Menschen» - lösen sich regelmässig in Luft auf. Denn
obwohl sie heute immer mehr unser gesellschaftliches Dasein bestimmt, kann
die Technik nur wenig zu sozialen Fortschritten beitragen, da diese nach wie

vor über die gerechte Verteilung der Güter, die Fähigkeit zu Mitleid und Liebe,

das Herstellen von Solidarität und das Ausbalancieren von Kräfteverhältnissen

zustande kommen. Um hier Verbesserungen zu erzielen, reichten
schon in der Sowjetunion die Fünfjahrespläne nicht aus, heute reichen weder

Datenmengen noch Logistik. Vielmehr braucht es soziale Fantasie,
gesellschaftliche Wunschbilder und kollektive Vorstellungskraft, um sozialen
Fortschritt im Hinblick auf einen «neuen Menschen» in Gang zu bringen -
nicht im materiellen, sondern immer im aktualisierten, pragmatischen Sinn.
Revolutionen starten daher immer mit symbolischen Neugründungsakten
des Zusammenlebens.

RolfBossart: Wie muss man sich eine Revolution vorstellen, die die
ökologische Katastrophe verhindern will?

Milo Rau: Das ungehemmte kapitalistische Gewinnstreben und die
globalisierte Wettbewerbsgesellschaft bedeuten zusammen das baldige Ende
der Erde, wie wir sie kennen. Die Erde zu retten und gleichzeitig daran zu
verdienen funktioniert ebenso wenigwie die sogenannten Energiewenden,
die vor allem auf technische Innovationen setzen und nicht auf die
Revolutionierung der menschlichen Lebens- und Wirtschaftsweise. Selbstverständlich

ist es sinnvoll, Elektroautos, Meerwasserentsalzungsanlagen
und Solarzellen zu bauen, aber das alles stösst an Grenzen - wo man etwas

gewinnt, verliert man andernorts wieder etwas. Ohne dass die reichere
Hälfte der Menschheit ökonomische Strukturen schafft, die die Macht der
Konzerne radikal einschränken und die Ohnmacht der armen Menschen
bricht, also: ohne Revolution gibt es keinen Ausweg aus dem Ökozid. Die
Ökologie ist daher - nicht anders als das Problem der sozialen Gerechtigkeit -
aufzufassen als eine simple Frage der Macht beziehungsweise von Gewalt

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 47



und Verschonung. Schon immerwar die Macht, die tat, was sie konnte, eine
vernichtende Macht. Nur die Macht, die sich beschränkt und nicht alles tut,
erhält das Leben. Erst der Vater, der nicht alles fordert, erst das Geld, das
nicht alles kauft, erst die Technik, die nicht alles anwendet, erst die Regierung,

die nicht alles ausbeutet, ist gut. Wir brauchen keine Reservate für die
Natur oder für die Menschen, wir brauchen Reservate für den Kapitalismus.

Die Soziologie des Alltags
Ueli Mäder, Andreas Schwald (Hrsg.):

Dem Alltag auf der Spur. Zur Soziologie des Alltags.

240 Seiten, Broschur, Fr. 25-, 21.80

ISBN 978-3-85990-311-1

Im Alltag dokumentiert sich, wie sich die Gesellschaft

verändert. Die Autorinnen und Autoren
beschreiben, was Menschen aus dem machen, was
die Gesellschaft aus ihnen macht. Die konkreten
Beispiele beziehen sich auf den Umgang mit Macht und
Ohnmacht. Zudem auf die Frage, ob und wie sich

gesellschaftliche Verhältnisse am Anfang des 21. Jahrhunderts ökonomisieren.

Sie veranschaulichen, wie uns die Alltagsforschung dafür sensibilisiert,

unsere Sinne offen zu halten und darauf zu achten, wie das, was
wir wahrnehmen, bei uns innerlich räsoniert. Dabei interessiert auch, was
hilft, eigene Vorannahmen kritisch zu prüfen.
Autorinnen sind Carmen Buder, Reto Bürgin, Heiko Haumann, Saskia

Jaeggi, Magdalena Küng, Vera Nina Looser, Sarah Madörin, Ueli Mäder,
Martina Montanés, Hector Schmassmann, Sarah Schilliger,
Samuel Schlaefli, Anita Schürch, Anna Suppa, Peter Streckeisen
und Viviane Winter. www.edition8.ch

48 WIDERSPRUCH-69/17


	"Die Dekonstruktion ist der Balsam der Enttäuschten" : Gespräch zu einem Neuen Realismus in Theater und Politik

