
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 36 (2017)

Heft: 69

Artikel: Es gibt kein Jenseits der Identitätspolitik : lernen vom Combahee River
Collective

Autor: Purtschert, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-780986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patricia Purtschert

Es gibt kein Jenseits der Identitätspolitik
Lernen vom Combahee River Collective*

Identitätspolitik ist in aller Munde. Seit der Wahl Donald Trumps zum US-

Präsidenten wird in den Feuilletons jenseits und diesseits des Atlantiks
darüber diskutiert, ob Hillary Clintons Niederlage auch der Tatsache
zugeschrieben werden muss, dass ihre Kampagne explizit unterprivilegierte
Gruppen adressiert hatte: Frauen, LGBTQ (Lesben, Schwule, Bisexuelle,
Transgender, Queer) oder People of Color. In einem vielbeachteten Artikel
fordert der US-amerikanische Historiker Mark Lilla einen postidentitären
Liberalismus, der sich auf gemeinschaftliche Werte zurückbesinnt, statt
sich an partikularen Anliegen zu orientieren.1 Er fürchtet, dass sich Politik
für viele heute «in der Identitätsfrage erschöpfe», und der Atem dann nicht
mehr ausreicht, um zu den wirklich relevanten politischen Themen
Stellung zu nehmen, zu Krieg, Wirtschaft oder Gemeinwohl.2 Deshalb brauche
es eine Politik jenseits von Identitätsfragen, die die gemeinschaftlichen
Anliegen ins Zentrum der Nation rücken und «die Amerikaner alsAmerikaner
[sie!] ansprechen»3 kann. Ähnlich argumentieren sozialistisch orientierte
Linke wie Bernie Sanders. Er fordert von der demokratischen Partei, über
Identitätspolitik hinauszugehen («to go beyond identity politics») und den
Fokus wieder auf die Anliegen der arbeitenden Klasse zu richten.4 Diese
Einwände sind nicht neu. Seit Jahren zeichnen westliche Medien das Zerrbild

einer Identitätspolitik, gemäss dem privilegierte Linke den eigenen
Lebensstil zum politischen Gravitationszentrum erklären und dabei sämtliche

drängenden Fragen der Zeit ausblenden würden. Vergessen bleibt
dabei, dass Identitätspolitik als grundlegende Kritik an einem liberalen
Gleichheitsversprechen entstanden ist, das für viele Menschen auch heute
noch uneingelöst bleibt.

Der Begriff Identitätspolitik wird seit den i97oer-Jahren für das politische

Engagement von Kollektiven verwendet, die von gemeinsamen Unter-

* DieserArtikel ist eine überarbeitete Fassung des Beitrags «It's identity politics,
stupid! », der am 22. Januar 2017 auf der Plattform Geschichte der Gegenwart veröffentlicht

worden ist: geschichtedergegenwart.ch/its-identity-politics-stupid (Abfrage
22.3.2017). Ich bedanke michbei deren Herausgeberinnen sowie bei Jovita Pinto,
Vanessa Näf, Nina Schneider und Jonas Aebi fürAnregungen, Unterstützung und Kritik.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 15



drückungserfahrungen ausgehen.5 Die Idee ist, dass erlebtes Unrecht (etwa
in sogenannten Consciousness-Raising-Groups) gemeinsam erkannt und
in eine gesellschaftlich relevante Kritik überführt werden kann. Diese wird
einem dominanten Verständnis von Politik entgegengesetzt, das dieses
Unrecht negiert oder banalisiert. Als eine solche Perspektivenverschiebung

gilt etwa die feministische Erkenntnis, dass das Private politisch sei.
Damit wurde der Gegensatz zwischen einem Bereich des Häuslichen,
welcher der politischen Einflussnahme entzogen bleiben soll, und einer
öffentlichen Sphäre des Politischen aufgebrochen. Gewalt und
Machtverhältnisse in intimen Beziehungen, ökonomische Abhängigkeitsverhältnisse,

unbezahlte Haus- und Erziehungsarbeit oder der Umgang mit
Sexualität, Verhütung und Abtreibung wurden als politische Themen sichtbar

gemacht und in politischeAushandlungen eingebracht. Mehr noch: Die
feministische Kritik zeigte, dass die Trennung zwischen privat und öffentlich

selbst Bestandteil einer partriarchalen Regierungslogik ist, welche die
Gewalt- und Unrechtserfahrungen von Frauen individualisierte. Dadurch
wurde verhindert, dass sie als strukturelle Phänomene erkannt und zum
Ansatzpunkt von kollektivem politischen Widerstand gemacht werden
konnten.

In den USA findet der Begriff Identitätspolitik seit den späten i97oer-Jah-

ren Verwendung, wobei die grossen sozialen Bewegungen der Nachkriegszeit

(die Schwarze Bürgerrechtsbewegung, die Zweite Frauenbewegung,
die Amerikanische Indianische Bewegung und die Lesben- und Schwulen-
bewegung) ex postdarunter subsumiert werden. Dass mit der Politisierung
von Identität zahlreiche Fallstricke verbunden sind, damit setzen sich
feministische, queere und postkoloniale Denkerinnen seit langem differenziert

auseinander.6 Vor diesem Hintergrund kann es nicht darum gehen,
jeglicher Identitätspolitik das Wort zu reden. Dem energischen Rufnach
einer linken Zukunft jenseits von Identitäspolitik aber, der zurzeit von vielen
Seiten ertönt, soll im Folgenden ein präziserer Blick auf den ethischen und
politischen Einsatz von Identitätspolitik entgegengesetzt werden.

Die Identitätspolitik des Combahee River Collective

Ein frühes Dokument der US-amerikanischen Identitätspolitik ist die
Erklärung des Combahee River Collective von 1977, einer in Boston angesiedelten

Gruppierung Schwarzer Frauen und Lesben.7 Weil der Begriff «identity

politics» im Combahee River Statement explizit Verwendung findet,
wird dem Kollektiv zuweilen die Erfindung des Begriffs zugeschrieben. Mit
seiner Namensgebung betonte das Kollektiv die historische Kontinuität
politischer Kämpfe von Schwarzen Frauen in den USA. Denn am Combahee

16 WIDERSPRUCH-69/17



River in South Carolina leitete die bekannte Schwarze Aktivistin Harriet
Tubman 1863 eine Befreiungsaktion, bei der 750 versklavte Menschen
freikamen. Die wirkungsvollste und radikalste Politik, steht in der Erklärung
des Kollektivs, gehe von der eigenen Identität aus. Doch wird mit einer
solchen Vorstellung politischen Handelns nicht genau jene Politik der Nabelschau

kultiviert, gegen die sich die erwähnte Kritik richtet? Lesen wir weiter:

Schwarze Frauen, so heisst es, machen täglich die Erfahrung, dass ihr
Leben weniger gilt als dasjenige von anderen. Obwohl sie brutalen und
bisweilen mörderischen Verhältnissen ausgesetzt sind, finden ihre Nöte,
Bedürfnisse und Forderungen kein Gehör in der breiten Öffentlichkeit. Auch
in den zeitgenössischen Emanzipationsbewegungen wiederholt sich die
gesellschaftliche Weigerung, sie zur Kenntnis zu nehmen. Wie die Autorinnen

schreiben, gewichten jene allesamt die Befreiung anderer Menschen
höher als diejenige Schwarzer Frauen: Im Mittelpunkt von sozialistischen
Bewegungen steht der männliche weisse Arbeiter, feministische Bewegungen

gehen von der weissen Mittelschichtsfrau aus, die Lesbenbewegung
orientiert sich an weissen Lesben und Schwarze Bewegungen richten sich

an Schwarzen Männern aus. «The major source ofdifficulty in our political
work», so heisst es im Text, «is that we are not just trying to fight oppression
on one front or even two, but instead to address a whole range of oppressions.»8

Wenn das Combahee River Collective zum Schluss kommt, es sei für
ökonomisch prekarisierte Schwarze Frauen ein Wagnis, die eigenen
Erfahrungen zum Ausgangspunkt politischen Handelns zu machen, hat dies
nichts mit der Befindlichkeitsrhetorik zu tun, als die Identitätspolitik oft
dargestellt wird, sehr viel aber mit dem Überleben von Menschen in einer
Gesellschaft, die deren Leben kaum Wert beimisst.

Alternatives Wissen als Boden für Bündnisse

Das Spezifische an der Situation Schwarzer Lesben und Frauen ist nicht,
dass sie sich an der Schnittstelle unterschiedlicher Herrschaftslogiken
befinden (denn das gilt für uns alle), sondern dass sie sich dabei immer aufder
Seite der Schwächeren wiederfinden. Ihre Einsichten werden als partikular
wahrgenommen und den «allgemeineren» Erfahrungen US-amerikanischer

Bürgerinnen, weisser Frauen, weisser Arbeiter, Schwarzer Männer
oder weisser Lesben untergeordnet. Sich in dieser Situation auf eine eigene
Identität zu beziehen oder, genauer, eine eigene Identität zu erfinden und
zu behaupten, heisst nichts anderes, als sich dieser Auslöschung zu
widersetzen.

Identitätspolitik bedeutet dann, den eigenen Erfahrungen durch gegenseitige

Anerkennung Bedeutung zu verleihen und sie zum Ausgangspunkt

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 17



einer Gesellschaftskritik zu machen, in der die eigenen Belange nicht
negiert, sondern artikulierbar werden. Identitätspolitik hat folglich eine
weitreichende epistemische Dimension: Sie bringt Erkenntnisse hervor, die in
der bestehenden Wissensordnung nicht zum Vorschein kommen, diese
aber weitreichend erschüttern können. Denn die Einsicht des Combahee
River Collective, dass das Leben Schwarzer Frauen in den USA weniger
Wert ist als dasjenige anderer, steht in einem grundlegenden Widerspruch
zum amerikanischen Selbstverständnis. Sie zeigt, dass bestimmte
Menschen trotz des geltenden Gleichheitsversprechens als «less-than-human»
(Judith Butler)9 behandelt werden. Gleichzeitig bereitet ein solch alternatives

Wissen den Boden für eine andere Bündnispolitik. Denn entgegen der

Vorstellung, Identitätspolitik sei die Kultivierung reiner Selbstbezüglich-
keit, erörtert das Kollektiv ausgiebig die Möglichkeit von Koalitionen, in
denen das revolutionäre Wissen Schwarzer Feministinnen nicht ignoriert,
sondern anerkannt und genutzt wird.

Gleichheit ist kein gegebener Massstab

Als Mark Lilla in einem Interview nach einem Bespiel gefragt wird, das seine

Forderung nach einem postidentitären Liberalismus verdeutlichen soll,
führt er die Ungleichbehandlung Schwarzer Autofahrer durch die Polizei
an.10 Man müsse demnach einem womöglich ignoranten Gegenüber nicht
die ganze Geschichte der Schwarzen Bürgerrechtsbewegung erzählen, um
ihn zu überzeugen, dass die Ungleichbehandlung Schwarzer Männer am
Steuer unrechtmässig sei, meint er. Es reiche vielmehr, auf die Maxime der

Gleichbehandlung zu pochen. Dieser Vorschlag klingt vernünftig. Warum
greift er dennoch zu kurz? Weil er von einer angeblich universalen Vorstellung

von Gleichheit ausgeht, die wie ein platonisches Ideal am gemeinsamen

Ideenhimmel hängt. Gleichheit ist aber kein Massstab, aufdenwir uns
alle in gleicher Weise beziehen. Vielmehr stellt die Definition menschlicher
Gleichheit seit dem späten 18. Jahrhundert einen Schauplatz heftigster sozialer

Kämpfe dar: Fallen versklavte Menschen darunter, Frauen, Kinder,
besitzlose, nichtweisse, nichtwestliche, nichtsesshafte und nichtchristliche
Menschen, und solche, die sich nicht in die sich abzeichnende kapitalistische

Verwertungslogik integrieren lassen?

Auf Lillas Beispiel angewendet bedeutet dies: Der Schwarze Autofahrer
kann nicht davon ausgehen, dass sein weisses Gegenüber mit seinem

Kampf um Gleichheit vertraut ist. Er muss ihm erklären, dass die Polizei
unverhältnismässig viele nichtweisse Menschen für die Kontrolle selektio-
niert. Er muss ihm vom weissen Zugriff auf Schwarze Körper erzählen, der
durch die Sklaverei normalisiert worden ist, von der Kriminalisierung

18 WIDERSPRUCH-69/17



Schwarzer Männer als Regierungselement einer segregierten Gesellschaft
und von ihrer neoliberalen Fortführung im «prison industrial complex»
(Angela Davis).11 Er muss ihm darlegen, warum es «Black Lives Matter»12

heissen soll und nicht «All Lives Matter», wie dies zuweilen gefordert wird,
weil es nämlich Schwarze Leben sind, die in dieser Gesellschaft weniger
zählen als andere, und weil diese Hierarchisierung von wertvollen und
wertlosen Leben aufgedeckt und skandalisiert werden muss, bevor von
Gleichheit gesprochen werden kann. Er kommt, mit anderen Worten, um
identitätspolitische Argumente nicht herum.

Das Paradox der Emanzipation

Mit Blick auf die moderne Frauenbewegung hat die Historikerin Joan
W. Scott vom Paradox der Emanzipation gesprochen: «This paradox - the
need both to accept and to refuse <sexual difference) - was the constitutive
condition of feminism as a political movement throughout its long history.»13

Die Crux marginalisierter Menschen besteht demnach darin, dass sie

den falschen Universalismus der Mehrheitsgesellschaft nicht ohne
Bezugnahme aufdie Differenz anfechten können, in deren Namen sie aus der
Allgemeinheit ausgeschlossen werden. Das ist auch der Grund, warum die
Forderung nach einem Ende der Identitätspolitik bei vielen auf Unmut
stösst. Sie behaupten, dass es nicht zufällig vor allem weisse Männer sind,
die diese Forderung erheben. Als Beispiele kann man Slavoj Ëizek, Harald
Welzer und Adam Soboczynski anführen.14 Der Autor Ta-Nehisi Coates ist
bekannt geworden durch sein Buch Between the World and Me, in dem er
seinem Teenager-Sohn darlegt, was es heisst, als Schwarzer Mensch in den
USA zu leben.15 Kurz nach den US-amerikanischen Wahlen im Dezember
2016 hielt er in einer Twitter-Meldung fest, die Probleme weisser Männer
gälten als «ökonomisch» relevant, während alle anderen angeblich nur
versuchten, über ihre Gefühle zu sprechen.16 Coates kritisiert damit, dass die
Einteilung politischer Anliegen in wichtige und unwichtige, in Haupt- und
Nebenwidersprüche aus der Position jener erfolgt, die im Kampf um
Repräsentation immer schon auf der Gewinnerseite stehen. Denn, wie Sara
Ahmed schreibt, «some have to find voices because others are given voices;
some have to assert their particulars because others have their particulars
given general expression.»17 Mit der privilegierten Position derjenigen, die
im Namen der Allgemeinheit sprechen können, geht allerdings eine episte-
misch bedeutsame Beschränktheit der eigenen Erfahrung einher: Wer sich
selbst nicht im Paradox der Emanzipation wiederfindet (und damit beständig

aufErfahrungen zurückgreifen muss, die als partikular gelten, um dem
angeblich Universalen etwas entgegensetzen zu können), dem fehlt (falls

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 19



er sie sich nicht über andere angeeignet hat) die politisch relevante Erfahrung,

aus der Differenz heraus agieren zu müssen.
Doch die Auffassung davon, wer im Namen des Universalen sprechen

kann, ist in Bewegung. Aufdie Rolle der Identitätspolitik für die letzten US-
amerikanischen Wahlen angesprochen, bestätigt der Philosoph Charles
W. Mills, dass sie für den Sieg von Trump ausschlaggebend gewesen sei.18

Um sogleich anzufügen, dass er natürlich von der weissen rassischen
Identitätspolitik spricht, welche die USA von Beginn an geprägt habe. Mills ist
eine von vielen Stimmen, welche Trumps Kampagne als Ausdruck einer
weissen Identitätspolitik deuten. Eine solche Analyse verschiebt die
Bedeutung des Begriffs aufentscheidende Weise : Denn nicht die gemeinsame
Unterdrückungserfahrung, sondern die kollektive Verteidigung von
Privilegien definiert ein solches Verständnis von Identitätspolitik. Mit dem
rhetorischen Dreh, Trumps Kampagne als Identitätspolitik zu bezeichnen,
gelingt es Mills aber, die Selbstverständlichkeit infrage zu stellen, mit welcher
weisse männliche Politiker das Universale besetzen. Mit bedeutsamen
Folgen: Wenn Whiteness, so Laila Laiami, nicht mehr als stillschweigende
Standardeinstellung gilt, dann mutiert sie zu einer Identität unter anderen.19

Indem Expontenten wie Mark Lilla und Bernie Sanders die Stärkung
eines gemeinsamen Nenners (Nation oder Klasse) fordern, um Identitätspolitik

zu überwinden, übersehen sie also zwei Dinge: Zum einen, dass

Identitätspolitik alle angeht, weil Rassismus, Sexismus, Homophobie und Trans-
phobie nicht nur für People of Color, Frauen oder LGBTQ von Bedeutung
sind. Identitätspolitik bedeutet demnach nicht, dass sich eine gesellschaftlich

abgesonderte Gruppe mit ihren spezifischen Problemen beschäftigt,
sondern dass aus einer marginalisierten Perspektive Missstände aufgezeigt

werden, die mitten ins Elerz der Gesellschaft führen. Damit kommt
der zweite Punkt ins Spiel: Jede Politik kann auf ihre partikulare Ausgangslage

zurückgeführt werden. Eine linke Politik, die von weissen männlichen
Bürgern ausgeht, stellt ebenso eine Identitätspolitik dar wie eine Politik,
welche die Belange queerer Schwarzer Frauen ins Zentrum setzt. Mit dem
Unterschied, dass in der Regel nur Letzteres als Kampfum Partikularinteressen

wahrgenommen wird. Weisse Männer verbünden sich, so schreibt
Sara Ahmed, indem sie alles, was wir als nicht Weisse-Männer tun, auf
Identitätspolitik reduzieren.20 Die aktuelle Forderung von weissen Männern,

wir sollten Identitätspolitik hinter uns lassen, droht damit all die
Auseinandersetzungen zu entwerten, die (trotz ihrer langen Geschichte) eben
erst begonnen haben: die Aushandlung einer Politik, die antirassistisch,
antisexistisch, queer und intersektional ist und sich der aktuellen neoliberalen

und globalisierten Wirtschaftsordnung wirkmächtig und fantasievoll

entgegenstellen kann.

20 WIDERSPRUCH-69/17



Ob wir dieses kollektive Handeln als Identitätspolitik bezeichnen oder
nicht, ist letztlich nicht bedeutsam. Entscheidend ist, dass die identitär
motivierten Beweggründe jeder Politik sichtbar gemacht werden, auch

wenn diese im Namen aller spricht. Und dass wir umgekehrt lernen, die
Ansprüche von politischen Bewegungen ernst zu nehmen, die uns alle angehen,

auch wenn sie im Namen einer Minderheit geäussert werden. Für
(einige) weisse Männer mag es eine schwierige Aufgabe sein, die eigenen
Analyseraster neu auszurichten, indem die Partikularität ihrer Perspektive
dargelegt und gleichzeitig andere Positionen als bedeutsam anerkannt
werden. Die gute Nachricht ist, dass es eine grosse Zahl hilfreicher feministischer

Anleitungen für dieses Unterfangen gibt. Erwähnt seien an dieser
Stelle nur zwei: Patricia Hill Collins' Überlegungen zu einer Standpunkttheorie,

welche die eigene Perspektive auf die Welt transparent macht, und
Gayatri Chakravorty Spivaks emphatische Aufforderung, die eigenen
Privilegien zu verlernen.21

Anmerkungen

1 Ulla, Mark, 2016: Identitätspolitik istkeine Politik. Krise des Linksliberalismus.
www.nzz.ch/feuilleton/mark-lilla-ueber-die-krise-des-linksliberalismus-
identitaetspolitik-ist-keine-politik-ld.130695 (Abfrage 22.3.2017).

2 Ebd.

3 Ebd.

4 LeTourneau, Nancy, 2016: What Sanders Doesn't Understand About IdentityPolitics.
washingtonmonthly.com/2016/11/25/what-sanders-doesnt-understand-about-
identity-politics (Abfrage 30.3.2017).

5 Stanford Encyclopedia ofPhilosophy: plato.stanford.edu/entries/identity-politics
(Abfrage 30.3.2017).

6 Siehe Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main;
Appiah, Kwame Anthony, 1992: In my Father's Flouse. Africa in the Philosophy of
Culture. London; Brown, Wendy, 1995: States of Injury: Power and Freedom in Late
Modernity. Princeton; Moya, Paula M. L./Hames-Garcia, Michael R., 2000:
Reclaiming Identitiy. Realist Theory and the Predicament ofPostmodernism.
Berkeley/Los Angeles/London; Mohanty, Chandra Talpade, 2003: Feminismwithout
Borders: Decolonizing Theory, Practizing Solidarity. Durham/London; Alcoff,
Linda/Hames-Garcia, Michael/Mohanty, SatyaP./Moya, PaulaM.L., 2006: Identity
Politics Reconsidered. New York/Basingstoke.

7 The Combahee River Collective, 1979: The Combahee River Collective Statement. In:
Eisenstein, Zillah R. (Hg.) : Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism.
New York/London, 362-372.

8 Ebd., 367.

9 Butler, Judith, 2004: Undoing Gender. New York/London, 2.

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 21



10 Illing, Sean, 2016: This professor set off a war ofwords over «identity politics».
We debatedhim.www.vox.com/conversations/2016/12/16/13924742/mark-lilla-
identity-politics-liberalism-trump-clinton-race-2016-election (Abfrage 22.3.2017).

11 Davis, Angela, 1998: Masked Racism: Reflections on the Prison Industrial Complex.
www.colorlines.com/articles/masked-racism-reflections-prison-industrial-
complex (Abfrage 22.3.2017).

12 Black Lives Matter: www.blacklivesmatter.com (Abfrage 1.4.2017).

13 Scott, Joan W., 1996: Only Paradoxes to Offer. French Feminists and the Rights of
Man. Cambridge, 3-4.

14 Zizek, Slavoj, 2017: Mehr Selbstkritik, bitte! www.nzz.ch/feuilleton/zukunft-
nach-trump-mehr-selbstkritik-bitte-ld.143572; Welzer, Harald, 2017: Identitätspolitik:
Krankheit oder Kur? philomag.de/identitaetspolitik-krankheit-oder-kur; Soboczyn-
ski, Adam, 2016: Vielfalt von oben? www.zeit.de/2016/49/identitaetspolitik-us-
wahl-intellektuelle-hillary-clinton-donald-trump (Abfragen30.3.2017).

15 Coates, Ta-Nehisi, 2015: Between the World and Me: Notes on the First 150 Years in
America. New York.

16 Coates, Ta-Nehisi, 2016: Twitter Status, twitter.com/tanehisicoates/sta-
tus/804402245659951109 (Abfrage 30.3.2017).

17 Ahmed, Sara, 2015: Melancholie Universalism. feministkilljoys.com/2015/12/15/
melancholic-universalism (Abfrage 30.3.2017).

18 Mills, Charles W., 2016: What Is the LeftWithout IdentityPolitics? www.thenation.
com/article/what-is-the-left-without-identity-politics (Abfrage 22.3.2017).

19 Laiami, Laima, 2016: The Identity Politics ofWhiteness. www.nytimes.
com/2016/11/27/magazine/the-identity-politics-of-whiteness.html (Abfrage
22.3.2017).

20 Ahmed, Sara, 2017: Living a Feminist Life. Durham/London, 261.

21 HillCollins, Patricia, 1990: BlackFeminist Thought: Knowledge, Consciousness and
the Politics ofEmpowerment. New York/London; Landry, Donna/MacLean, Gerald
(Hg.), 1996: The Spivak Reader: Selected Works ofGayatri Chakravorty Spivak. New
York.

22



IIIIIKIIIIIIIIIIIIIIILVIlllllllliM^OIIIII

Geschichte

Wissenschaftliche

Buchhandlung mit
Philosophie

umfangreichem Mathematik
Sortiment und

fachspezifischen Germanistik

Dienstleistungen
Alte Sprachen

Buchhändlerisch und

wissenschaftlich
Soziologie

ausgebildetes Personal Politologie

Eigene Neuheitenkataloge Ethnologie

An- und Verkauf
Theologie

antiquarischer Bücher Kommunikation

Belletristik

KLIO Buchhandlung KLIO Antiquariat
Zähringerstrasse 45 Zähringerstrasse 41

CH-8001 Zürich CH-8001 Zürich
Tel. 044 251 42 12 Tel. 044 251 86 10

www.klio-buch.ch —

IDENTITÄTSPOLITIK UND SOZIALE FRAGE 23



Es gibt im deutsch- und englisch-
sprachigen Raum keine Publikation, die

sich so ernsthaft und vielfältig wie Lunapark21
mit ökosozialistischen Alternativen beschäftigt und

konkrete Gegenmodelle vorstellt. Das macht diese

schritt so wichtig. Pit Wuhrer pie^Wgche^zeitung / fi/OZ rZiirichW

Lunapark21 ist das bedeutendste deutschsprachige Magazin
zur Kritik der globalen Ökonomie. Es gibt keinen damit ver- *i!5?
gleichbaren Ansatz, wissenschaftlich fundierte Analysen gemein-*
verständlich vorzutragen. Karl Heinz Roth; Historiker, Bremen TjM
Herzlichen Glückwunsch zu dieser großartigen Zeitschrift! Es ist

nicht selbstverständlich, immer dran zu bleiben und fundiert zu

hinterfragen. Insbesondere schätze ich bei LP21 die Beiträge
aus feministischer Sicht - feministisches Gedankengut ist für die

zivilgesellschaftliche Entwicklung zentral! Therese Wüthrich, Bern 1

/PPledes Heft mit 72 Seiten / Einzelpreis 5,90 Euro
(Kauf z.B. am Bahnhofskiosk) / Jahresabo (4 Hefte)
nur 24 Euro / Probeheft gratis (an: AVZ • Storkowej^Ä^gfiM
Str. 127 • 10407 Berlin). Alle Infos und elektro-
nische Bestellmöglichkeiten über:
www.lunapark21.net :


	Es gibt kein Jenseits der Identitätspolitik : lernen vom Combahee River Collective

