
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 35 (2016)

Heft: 68

Artikel: Für eine feministische Öffentlichkeit : wie wir den Feminismus wieder
als Kritik an der Gesellschaft begreifen können

Autor: Bertschinger, Dolores Zoé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-780980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-780980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISKUSSION

Dolores Zoé Bertschinger

Für eine feministische Öffentlichkeit
Wie wirden Feminismus wiederals Kritikan der Gesellschaft begreifen können

«Zur Arbeitsmethode einer Aufklärung im feministischen
Sinne gehört es, die Kritik der Frau als politische Kritik an der
Gesellschaft zu begreifen, die weiterhin an kaum etwas mehr
Interesse haben kann als daran, dass die Frau sich selbst

kleinhält, dass sie selbst die historischen Befreiungsmotive
aufgibt, abgibt, singularisiert und egozentriert.»

Christina Thürmer-Rohr (1991, 36)

Die Ökonomin Mascha Madörin wurde 2016 siebzig Jahre alt, was Anlass gab
für grosse Zeitungsinterviews, eine Publikation zu Leben und Werk (Dyt-
trich/Howald 2016) sowie einer Ehrung durch die Women's International
League for Peace and Freedom Schweiz (WILPF). Die Historikerin Elisabeth
Joris wurde heuer ebenfalls siebzig, was mit einem Symposium zum Rückblick

auf ein publikationsreiches Lebenswerk gefeiert wurde: Das Interdisziplinäre

Zentrum für Geschlechterforschung (IZFG) an der Universität Bern
veranstaltete die Tagung «Historie als feministisches Argument».1 Die
Philosophin Tove Soiland feierte 2016 zwar keinen runden Geburtstag, trotzdem
wurde ihr im Mai von der Alliance F der Ida-Somazzi-Preis für ihr feministisches

Engagement verliehen (Bertschinger 2016). Alle diese Würdigungen,
organisiert von Frauen für Frauen, bezeugen: Die Schweizer Frauenbewegung

erinnert sich der Vorkämpferinnen und Vordenkerinnen in ihren eigenen

Reihen. Eine ganze Generation feministischer Frauen ist in die Jahre
gekommen - und wohl nur einige wenige Zweckoptimistinnen unter ihnen
hätten sich träumen lassen, dass sich Frauen heute wieder für ihre Auseinan-

DISKUSSION 141



dersetzungen, Erfolge und Erfahrungen interessieren würden. Für Frauen
jüngerer Generationen - zu welcher ich mich zählen darf- werfen die Ehrungen

von Madörin, Joris und Soiland ein erhellendes Schlaglicht auf die
Zusammenhänge der hiesigen Frauenbewegung. Erhellend deshalb, weil es

sichtbar macht, dass diese Frauen keine Einzelkämpferinnen sind. Sie waren
und sind sich Wegbereiterinnen, Mitstreiterinnen und Kritikerinnen.
Gemeinsam bilden sie den feministischen und historischen Kontext, in den wir
jungen Frauen uns einbetten können. Die aktuellen öffentlichen Würdigungen

von Madörin, Joris und Soiland erleichtern uns jüngeren Frauen die
Suche nach feministischen Vorbildern. Das ist wichtig, denn, so Sonja Eismann
(2009, 55): «Wer keinen sichtbaren Strom von Vorbildern, sondern nur
Ausnahmen vor sich sieht, glaubt auch daran, selbst ganz von vorn anfangen zu
müssen.»

Warum ist die Sichtbarkeit von Feministinnen in der Öffentlichkeit so

wichtig? Ich behaupte, dass die Repräsentation von feministischen
Netzwerken, von Frauenbeziehungen und Frauenbezügen heute besonders
relevant ist, weil uns jungen Frauen die Position der Frau als politische Position

verboten ist. Wir lernen nicht mehr, als Frauen Gesellschaftskritik zu
üben. Ich verstehe diesen Umstand als die Folge jener Prozesse, die Thür-
mer-Rohr im Eingangszitat zusammenfasst als patriarchales Interesse daran,

«dass die Frau sich selbst kleinhält, dass sie selbst die historischen
Befreiungsmotive aufgibt, abgibt, singularisiert und egozentriert». Seitdem
Thürmer-Rohr diesen Satz geschrieben hat, sind 25 Jahre vergangen. Ich
möchte verstehen, was diese Jahre der Frauenbewegung gebracht haben
und warum es heute so schwierig ist, sich als Frau zu artikulieren. Dass ich
mich mit dieser Thematik beschäftige, hat viel mit Tove Soiland zu tun. Ihr
habe ich bezüglich feministischer Praxis und Theoriebildung viel zu
verdanken.

Das Frauen-Wir

Begegnet bin ich Soiland zum ersten Mal 2013 an den Linken Hochschultagen,

einem Forum von Studierenden zu kritischen Inhalten und politischen

Kämpfen an der Universität Zürich. Der Titel ihres Vortrags lautete:
«Eine feministische Kritik der politischen Ökonomie - oder warum es sich
für eine Feministin immer noch lohnt, Marx zu lesen». Ich erinnere mich
noch genau an die Diskussion nach dem Vortrag. Entgegen meiner Vorfreude

auf eine feministische Debatte entspann sich eine mühsame Diskussion
um Soilands Marx-Exegese, dass sie zu wenig orthodox sei an dieser und
jener Stelle, das müsse man aber anders verstehen usw. Also meldete ich
mich etwas genervt zu Wort und sagte: «Ich finde es unsäglich, dass wir hier

142 WIDERSPRUCH-68/16



schon wieder über Marx diskutieren. Ich fände es viel spannender, darüber
zu reden, was denn nun feministisch ist an der ganzen Sache, ja, was denn
Feminismus überhaupt bedeutet.» Schweigen im Raum. Auch Soilands
unterstützende Ausführungen auf mein Votum hin änderten nichts daran,
dass eine feministische Debatte im Rahmen einer solchen, angeblich
kritischen Veranstaltung nicht möglich war. Ich hatte das erste Mal erlebt, was
es bedeutet, dass die Frauenfrage der ewige Nebenwiderspruch der
kritischen Linken ist.

Mittlerweile habe ich verstanden, dass sich die Frauen insbesondere in
marxistischen Diskursen ständig neu Gehör verschaffen müssen. Soiland
gehört zu jenen Frauen, die dies immer noch mit grosser Beharrlichkeit tun.
Ausgehend von psychoanalytischen und marxistischen Ansätzen denkt sie

nach über ökonomische Verhältnisse, über Reproduktions- und Sorgearbeit

und über neoliberale Geschlechterkonzeptionen. Diese Soiland'sche
Theorie, die sie selbst als «lacano-marxistisch» bezeichnet, habe ich ein
Jahr nach den Linken Flochschultagen besser kennengelernt. 2014 organisierte

ich zusammen mit meiner Freundin Léa Burger eine Lesegruppe zu
feministischer Ökonomiekritik und der Subjektfrage im Feminismus. Dieses

Lektüreseminar, an dem Frauen in unserem Alter teilnahmen, endete
mit einem ganztägigen Workshop. Im Laufe dieses Workshops rief Soiland
plötzlich laut aus: «Jetzt habe ich verstanden! Ihr jungen Frauen dürft gar
nicht mehr von <Frau> sprechen!» Für sie sei damals das Frauen-Wir eine
Befreiung gewesen, meinte Soiland. Es habe für sie bedeutet, dass nicht alle
Schwierigkeiten, die sie als Frau erlebte, nur mit ihr allein zu tun hätten -
sondern eben in ein grosses Ganzes eingebettet sind, das es mitzudenken
gilt. Uns jungen Frauen aber erscheine dieses Frauen-Wir als Bedrohung,
als Korsett, aus dem es auszubrechen gelte. Wie kommt es, dass wir jungen
Frauen unsere Kritik an den gesellschaftlichen Verhältnissen nicht mehr
als Frauen üben? Ausgehend von Madörin, Joris, Soiland und den Arbeiten
anderer Mitdenkerinnen sehe ich als junge Feministin heute drei Problemfelder

des deutschsprachigen feministischen Diskurses: seine
Geschichtsvergessenheit, die Fokussierung auf die Geschlechtsidentität und die
Vernachlässigung der Ökonomiekritik. Diese Bereiche bedingen sich gegenseitig

und tragen dazu bei, dass uns politische Handlungsfähigkeit als
Frauen heute verstellt ist.

Frauen ohne Beziehungen und ohne Tradition

Cornelius Castoriadis schreibt in einem seiner Aufsätze, dass die feministische

Revolution die wichtigste soziale und historische Transformation
unserer Epoche sei: «The most important social and historical transformation

DISKUSSION 143



of the contemporary era, [...] is neither the Russian Revolution nor the
bureaucratic revolution in China but the changing situation of woman and of
her role in society. This change [...] has been carried out collectively,
anonymously, daily, by women themselves; [...] twenty-four hours a day, in the
home, at work, in the kitchen, in bed, in the street, in relation to children, to
their husbands, they have gradually transformed the situation.» (Zit. nach
Naranch 2002, 71T) Aus feministischer Perspektive ist Castoriadis'
Einschätzung durchaus zuzustimmen, es muss ihr aber etwas hinzugefügt
werden: die Beziehungen unter Frauen. In seiner Beschreibung
unterschlägt Castoriadis die historischen und sozialen Bezüge unter Frauen
komplett - als ob Frauen feministische Haltungen nur «in relation to children,

to their husbands» entwickelt hätten. Seine historische Analyse ist ein
prägnantes Beispiel für die Unsichtbarkeit von Frauenbeziehungen, für
deren Nichtrepräsentation in einer androzentristischen Öffentlichkeit und
Geschichtsschreibung. In einer solchen Welt scheint unvorstellbar, dass

Frauen sich Kritikerinnen, Liebhaberinnen, Freundinnen, Mütter, Töchter
oder strategische Verbündete sind - ja, dass Feminismus ein Projekt von
Frauen für Frauen sein könnte, das sich in eben diesen Netzwerken von
Frauen entspinnt. Die italienischen Differenzfeministinnen (die
«Mailänderinnen») verwendeten für diesen Bezug unter Frauen bereits in den
rg8oer-Jahren den Begriff «Affidamento-Beziehung». Affidamento meint
das Sichanvertrauen unter Frauen: «Es kommt zu einer solchen Beziehung,
wenn du dich [...] an eine Person bindest, die dir bei der Verwirklichung
von etwas helfen kann, wozu du dich fähig fühlst, das du aber im Augenblick

noch nicht verwirklicht hast.» (Luisa Muraro, zit. nach Markert 201t)2

Die Unsichtbarkeit dieser Bindung von Frauen an Frauen, ihre Nichtrepräsentation

in der Öffentlichkeit, stellt zum einen eine Gefahr dar: Als deren

Negation bedroht sie die Existenz von Frauenbeziehungen. Zum anderen
ist sie auch eine Chance: Frauennetzwerke entwickeln sich überall und
jederzeit, sie sind nicht ortsgebunden und überwinden alle Altersgrenzen.
Sie sind weiter, dichter und wirksamer, als gemeinhin angenommen wird.
Daraufkönnen wir jungen Frauen uns verlassen.

Ein anderes Beispiel für die Unsichtbarkeit von Frauenbeziehungen in
der Geschichte ist die Rede von einer ersten, zweiten und dritten «Welle»

des Feminismus. Es ist das (eurozentristische) Standardnarrativ, mit dem

uns jungen Frauen heute die Geschichte der Frauenbewegung nähergebracht

wird (siehe etwa Hawthorne 2007). Dabei wird nicht berücksichtigt,
dass das Verhältnis von Feminismus und Temporalität ein belastetes ist. Es

geht, um es mit Eismann (2009, 54) zu sagen, um das leidige «Problem des

Fehlens der Sichtbarkeit von Traditionslinien feministischen Engagements».

Die «Genealogie weiblicher Emanzipationsbestrebungen» wird
durch das Narrativ einer immer wieder neu aufflammenden Frauenbewe-

144 WIDERSPRUCH-68/16



gung unterminiert. Vor allem aber isoliert es deren Akteurinnen: Die
Wellen-Metapher ermöglicht eine Darstellung der Frauengeschichte als
Auseinandersetzung von Frauengenerationen nach dem Schema «vertrocknete
Altfeministinnen» versus «junge, sexy Aktivistinnen» und negiert, dass es

immer Anschlüsse, Anfragen und Bezüge gegeben hat und gibt. Die Wellen-
Metapher ist für uns junge Frauen heute ein besonderes Problem, weil uns
unsere Vorkämpferinnen damit als Fleldinnen erscheinen, die das Unmögliche

gewagt und geschafft haben (so wie etwa Iris von Roten, die Autorin
von Frauen im Laufgitter [1958], in Eismanns Artikel). Diese Fleldinnen aber
sind weit weg und ihre revolutionären Zeiten sind längst vorbei. Wir jungen
Frauen wiederum erleben uns in der Folge als mütterlose Findelkinder, die
mit ihren feministischen Kämpfen wieder auf Feld eins beginnen müssen.
Die Rede von Wellen entpuppt sich damit als patriarchale Strategie, Frauen
im «Gefühl unendlicher Mühsal» zu isolieren: «Nie darf darauf verwiesen
werden, dass Feministinnen sich sehr wohl auf Vorgängerinnen berufen
und an deren Theorien anknüpfen, sich also in einem historisch-theoretischen

Rahmen verorten und einbringen. Sie werden im Gegenteil stets als

Ausnahmeerscheinungen, die als Exotinnen ihrer Zeit ohne soliden Boden
unter den Füssen unglücklich in der Luft hängen, gezeichnet.» (Eismann
2009, 55) Selbstverständlich kann eine solche Trennung auch dazu führen,
dass wir jungen Frauen dasjenige umso dringlicher zurückerobern wollen,
was wir als verloren erleben, uns also umso mehr für feministische Anliegen

einsetzen. Um aber überhaupt zu wissen, dass es Vorgängerinnen, dass

es eine Frauenbewegung gibt, braucht es entsprechende Bildung,
Öffentlichkeit und Anerkennung - auch in Form von Preisverleihungen und
Symposien.

Die Krux der Geschlechtsidentität

Damit wir an die Frauenbewegung anschliessen können, müssen wir uns
als Frauen verstehen - und das ist heute keine Selbstverständlichkeit mehr.
Die Kategorie Frau wurde als ebensolche dekonstruiert und fragmentiert.
Damit ist der Feminismus das beste Beispiel dafür, wie poststrukturalisti-
sches Denken in linken Diskursen hegemonial geworden ist und kollektives

politisches Handeln verunmöglicht.3 Im deutschsprachigen Raum lässt
sich diese Hegemonie mit dem Jahr 1991 in Verbindung bringen. Es war das

Erscheinungsjahr von Das Unbehagen der Geschlechter, der deutschsprachigen

Übersetzung von Judith Butlers Gender Trouble. Und es war das Jahr
des grössten Streiks in der Geschichte der Schweiz - des Frauenstreiks.

Wie Tove Soiland in ihren Arbeiten aufzeigt, prägte die Übersetzung und
darauffolgende Rezeption von Butlers Standardwerk die feministische

DISKUSSION 145



Debatte derart, dass Geschlecht heute grundlegend als kulturelle Kategorie

im Sinne sprachlicher (Selbst-)Zuschreibung und sozialer Konstruktion
erklärt wird. Damit aber erscheint uns das Frausein als eine Frage von
Normen und Identitäten und nicht mehr als durch politische oder ökonomische

Verhältnisse bestimmt. Soiland (2011} erklärt diese Entwicklung als

«problematischen cultural turn in der Geschlechterforschung». Sie konstatiert,

dass die intensive theoretische Beschäftigung mit der Geschlechts-
identität nicht von ungefähr kommt, sondern sich historisch mit der
neoliberalen Umstrukturierung unserer Gesellschaft paarte (Soiland 2010). Damit

aber brachte uns die sogenannte Gendertheorie in eine paradoxe
Situation: Während wir im alltäglichen Leben aufgrund unseres Frauseins
tiefere Löhne erhalten, höhere Krankenkassenprämien bezahlen müssen
und höchstwahrscheinlich von Altersarmut betroffen sein werden (Ryter/
Barben 2012, t4ff.), erreicht uns auf theoretischer Ebene die frohe Botschaft,
dass wir uns nur aus der Zwangsjacke der Zweigeschlechtlichkeit zu befreien

brauchten, um endlich frei sein zu können. Aus dem Spannungsverhältnis
dieser Widersprüche resultiert für uns Frauen heute ein Zirkel aus

Selbstbeschuldigungen: Wenn ich mich als Frau in dieser Welt nicht
zurechtfinde, so bin ich selbst schuld - es hat aber sicher nichts damit zu tun,
dass ich eine Frau bin. Diese Subjektivierung gesellschaftlicher Verhältnisse

führt dazu, dass die Forderung der Frauenbewegung, dass das Private
politisch sei, sich in eine Privatisierung des Politischen verdrehen konnte:
Systematische Geschlechterdiskriminierungen sind heute wieder persönliche

Probleme, um die sich jede Einzelne selbst kümmern muss.
Diese Subjektivierung und Privatisierung lässt sich auch mit dem

Frauenstreik von 1991 in Verbindung bringen. Lisa Schmuckli (2016) beschreibt,
wie sich die Frauenpolitik nach dem Streik von der Öffentlichkeit in die
Häuser zurückgezogen hat, um sich dort juristischen, privaten und
gleichstellungspolitischen Fragen zu widmen. In den Büros der Gleichstellungskommissionen,

in den Kinderzimmern und in den universitären
Unterrichtsräumen wurde die zuvor öffentliche Politik der Frauen aber auf
eigentümliche Weise unsichtbar. Angesichts der theoretischen Hegemonie von
Gender und der damit einhergehenden Absage an ein kollektives Frauen-
Wir kann der Frauenstreik tatsächlich als letztes Aufbäumen einer lebendigen

politischen Bewegung interpretiert werden. Denn mit der Absage an
das Frauen-Wir gab die Frauenbewegung den Ort auf, ihre Politik öffentlich
zu verhandeln. Derart fragmentiert und subjektiviert, ist die Position der
Frau heute keine gesellschaftsrelevante mehr, kein Ort, von dem aus wir
noch sprechen können. Darum ist es für uns junge Frauen heute ein Tabu,
«wir Frauen» zu sagen, wie Soiland so verwundert feststellen musste. Daraus

aber kann auch unsere Kraft wachsen: Die Selbstbehauptung als Frau
ist für uns junge Frauen hier und heute etwas anderes, etwas neues - ein

146 WIDERSPRUCH-68/16



wirklich politischer und emanzipatorischer Akt, mit dem wir eine feministische

Öffentlichkeit schaffen. Es bedeutet, nicht einfach weiterhin zu
sagen: «Das Private ist politisch», sondern darauf zu bestehen, dass das
Öffentliche auch immer noch politisch ist. Das ist wichtig, weil die Forderungen

der Frauenbewegung sich in den vergangenen fünfzig Jahren derart
verkehrt haben, dass sie zur Singularisierung der Frauen beitragen, anstatt
kollektive Betroffenheit sichtbar zu machen.

Fehlende Ökonomiekritik

Wir Frauen stehen heute in Europa an einem ähnlichen Ort wie die
Frauenbewegung in den i97oer-Jahren: Die Revolte von damals ging von Frauen
aus, «die in jeder Hinsicht als emanzipierte Frauen betrachtet wurden. Sie

revoltierten gegen die Verpflichtung, die ihnen täglich auferlegt wurde und
die viele verinnerlicht hatten, nämlich dass sie moderne und emanzipierte
Frauen zu sein hatten [...]», erklärt Luisa Muraro (zit. nach Schrupp 2014).

Auch uns jungen Frauen stehen heute Modelle zur Wahl, die uns als
selbstbestimmte, emanzipierte Frauen erscheinen lassen. Angesichts der
Flexibilisierung von Familienformen, Arbeitsverhältnissen und eben auch von
Geschlecht stellt sich heute erneut die Frage, wie wir diesen Angeboten
eine Absage erteilen können. Denn wie Nancy Fraser in ihrem Aufsatz
«Feminismus, Kapitalismus und die List der Geschichte» (2009) beschreibt,
war diese Absage der sogenannt «Neuen» Frauenbewegung in den 1970er-

Jahren nicht erfolgreich. Vielmehr habe sich die Idee der Gleichberechtigung

der Geschlechter in den Dienst der «kapitalistischen Akkumulationsmaschine»

(Fraser 2009, 52) gestellt. Feministische Forderungen nach
juristischer und ökonomischer Gleichstellung seien in der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts mit den neokapitalistischen Umstrukturierungen
zusammengefallen. Ideale wie Geschlechtergerechtigkeit und finanzielle
Unabhängigkeit wurden im Zuge dieser Umstrukturierungen umgewertet: Aus
Hausfrauen wurden Kaderfrauen, aus Müttern Teilzeitarbeiterinnen.
Gleichzeitig wurden sie auch moralisch abgewertet: «Nur» Hausfrau zu
sein, war nicht mehr erstrebenswert, «nur» Mutterschaft nicht die Erfüllung

der modernen westlichen Frau. Feministische Forderungen fielen also
zuletzt wie ein Bumerang auf die Frauen selbst zurück: «Der desorganisierte

Kapitalismus macht aus Scheisse Gold, indem er über die neue
Geschlechtergerechtigkeit fabuliert und darüber, wie herrlich weit die Frauen
es doch gebracht hätten» (ebd.), während er gleichzeitig deren Argumente,
welche auf soziale Gerechtigkeit abgezielt hatten, zur Legitimierung von
Privatisierung und Reduktion staatlicher Leistungen benutzt. Fräsers
Beispiele für solche Umwertungen feministischer Ideale sind etwa das Mikro-

DISKUSSION 147



kreditwesen oder die Care-Arbeit. Letzteres wandelte sich mit der feministischen

Forderung nach finanzieller Unabhängigkeit und der Absage an
den sogenannten Familienernährerlohn in das Ideal der Doppelverdiener-
Familie. An die Stelle der ehemaligen Hausfrauen traten Hausangestellte,
ein neuer «Sonderarbeitsmarkt für Migrantinnen» entstand, so Schilliger
(2013, 51): «Sozialstaatliche Leistungen zur Unterstützung des Care-
Bereichs wurden gekürzt und gleichzeitig ist das Reservoir an Gratis-Ar-
beitskräften innerhalb der Familie geschrumpft, weil Frauen vermehrt
erwerbstätig sind.» Anstatt dass die ganze Gesellschaft an ökonomischen
Umstrukturierungen teilhatte, betraf die neue Erwerbstätigkeit der Frauen
effektiv nur Frauen selbst: «Die Care-Arbeit wird unter Frauen umverteilt
und es wird ein neuer Modus transnationaler sozialer Reproduktion
etabliert.» (Ebd.) Um diese historischen Prozesse nachvollziehen zu können, ist
nicht nur der Dialog unter Frauen verschiedener Generationen, sondern
insbesondere auch jener von Frauen unterschiedlicher ethnischer und
kultureller Zugehörigkeit wichtig. Dabei ist es unerlässlich, die ökonomiekritische

Perspektive des Feminismus weiter zu stärken, um geschlechtsspezifische

Diskriminierungen im Zusammenhang mit Migrationsbewegungen
zu verstehen (Madörin 2007, insb. 156L).

Für eine feministische Öffentlichkeit

Um die Kritik der Frauen in ihren historischen, geschlechtertheoretischen
und ökonomischen Dimensionen als politische Kritik an der Gesellschaft zu
begreifen, brauchen wir eine feministische Öffentlichkeit. Eine feministische

Öffentlichkeit bedeutet, einen Ort zu haben, an dem die Divergenzen
des feministischen Diskurses in Aushandlung einer gemeinsamen Sprache

zutage treten können. Problematisch sind hier zwei Aspekte: die sprachliche

Entfremdung des feministischen Diskurses von seinen Akteurinnen
selbst sowie seine Gefährdung, wenn wir die Deutung anderen politischen
Kräften überlassen.

Die Problematik, dass Frauen erst ganz spezifische Begrifflichkeiten
und Codes, Anglizismen und Fachbegriffe, kennen müssen, um am
geschlechtertheoretischen Diskurs teilzuhaben, ist eine bekannte Kritik an
den Gender Studies (etwa Roedig 2012). Sie betrifft aber längst auch andere
feministische Themengebiete, etwa jene von Care. Begriffe aus dem Englischen

scheinen den deutschsprachigen feministischen Diskurs eher diffus
zu machen, vor allem aber lassen sie ihn hermetisch erscheinen. Codewörter

wie Queer, Care oder Diversity Management erschweren uns jungen
Frauen heute den Zugang zum Feminismus. Wie Frigga Haug (2013, 82) richtig

beobachtet hat: «Wer sich in dieser Lage um die Geschichte der Frauen-

148 WIDERSPRUCH-68/16



bewegung bemüht, wird [...] auf eine Sprache [stossen], die im angloameri-
kanischen Raum sicher selbstverständlich ist, im deutschen und vermutlich

auch französischen Sprachraum dagegen fremd auftritt. In dieser Lage
bleibt den neu Dazugekommenen kaum mehr, als die angebotenen Worte
zu übernehmen, als sei damit schon alles begriffen [...].» Will ich als junge
Feministin (an) erkannt werden, muss ich mich zunächst einer Sprache
unterwerfen, die nichts oder nur wenig mit meinem Erleben zu tun hat. Der

Weg zu einer Sprache - einer symbolischen Ordnung -, die meine
Betroffenheiten benennen würde, wäre ja aber erst der eigentliche «Anfang eigenen

Denkens» (ebd.). Es ginge in einer feministischen Öffentlichkeit also

darum, eine Sprache zu finden, die persönliches Erleben, gemeinsame
Betroffenheit und feministische Theorie gleichermassen erfassen kann.

Um eine solche Sprache zu finden, kommt dem Gespräch unter Frauen
verschiedener Generationen eine besondere Rolle zu. Der intergeneratio-
nelle Dialog kann uns jungen Frauen herauszufinden helfen, warum
geschlechtsspezifische Diskriminierungen (wieder) Privatsache sind und wir
im «Gefühl unendlicher Mühsal» unentwegt versuchen, den Beweis zu
erbringen, dass es doch möglich sein sollte, Arbeit, Familie und individuelle
Freiheit zur Zufriedenheit aller zu verwirklichen. Dass wir jungen Frauen
heute derart unter Beweisdruck stehen, war sicherlich nicht die Absicht der
Frauen, die für das Frauenstimmrecht und den Mutterschaftsurlaub, für
Chancen- und Lohngleichheit eingestanden sind.

Für einen feministischen Diskurs ist es unerlässlich, an einer gemeinsamen

Sprache zu arbeiten. Für politische Forderungen erweisen sich neue,
verschobene Begrifflichkeiten aber nur allzu oft als schwierig: Aus welcher
(angloamerikanischen) Debatte werden die Begriffe übernommen? Welche

Bedeutung erhalten sie im deutschsprachigen Raum? Und wie können
wir gewährleisten, dass die Deutungsmacht dieser Begriffe tatsächlich
noch bei uns liegt - und sie nicht längst demjenigen herrschenden Diskurs
zudienen, den wir unterwandern wollen? Hier geht es nicht mehr nur um
Begrifflichkeiten, sondern um das, was Fraser (2009, 55) das «unheimliche
Double» des Feminismus genannt hat. In ihrem Aufsatz nahm sie beinahe
prophetisch vorweg, was dem Feminismus drohe: sich zu spalten in eine
soziale Bewegung, die versucht, Geschlechtergerechtigkeit verbindlich zu
institutionalisieren, und in ein formelhaftes, diskursives Konstrukt. Dieses

fungiert als «inhaltsleere Bezugnahme auf etwas Gutes», vergleichbar der
«formelhaften Beschwörung von (Demokratie)» (Fraser 2009, 54), und
kommt der feministischen Basisbewegung mehr und mehr abhanden:
«Auch wenn sie ein Sprössling des Feminismus im ersteren Sinne, dem
einer sozialen Bewegung, ist, hat die letztere, die diskursive Bedeutung von
(Feminismus), längst zu vagabundieren begonnen. In dem Masse, in dem
der Diskurs von der Bewegung unabhängig wird, sieht die letztere sich

DISKUSSION 149



zunehmend mit einem seltsamen Schattenbild ihrer selbst konfrontiert,
einem unheimlichen Double, welches sie weder umstandslos akzeptieren,
noch gänzlich desavouieren kann.» (Ebd., 55) Die Gefahr dieses diskursiven

Doubles zeigt sich besonders dann, wenn feministische Argumente zur
«Verteidigung» der «westlichen Werte und Freiheiten» herangezogen werden.

Im medialen Aufschrei um die sexuellen Übergriffe in Köln oder in der
sogenannten Kopftuch- wie auch der Burkadebatte werden feministische
Argumentationen zweckentfremdet, verdreht und geschickt medial
platziert. Wie diese feministische Doublizierung genau verläuft, wäre zu
untersuchen. Sicher aber ist: Ohne Klärung dieser Entwicklung in einer feministischen

Öffentlichkeit machen wir unsere eigenen Argumente zu Werkzeugen

ebenjener Diskurse, die Geschlechtergerechtigkeit verhindern.
Was kann der Feminismus angesichts dieser Entwicklungen und

Beobachtungen für mich heute sein? Die Arbeiten und Analysen von Feministinnen

wie Madörin, Joris und Soiland lehren mich, dass wir jungen
Feministinnen uns wieder der «grossen Worte» bedienen müssen. Wir brauchen
die Freiheit dieser grossen Worte, um Strukturen, Prozesse und historische
Veränderungen analysieren zu können - um nachdenken zu können über
den Staat, über die Ökonomie und über die Politik. Vor allem aber auch über
den Feminismus und die Frau. Und zwar ohne Vorzeichen, ohne präzisierende

Adjektive und ohne Erweiterung durch Sternchen oder Unterstrich.
Ich will keinen politisch korrekten, szenetauglichen Feminismus, der
niemandem mehr wehtut; keinen durchlässigen, fluiden Feminismus, der
wahlweise antikapitalistisch, antirassistisch oder postmigrantisch ist
(oder am besten alles zusammen). Wir brauchen eine feministische Ökonomie,

eine feministische Bildung, eine feministische Politik und eine
feministische Gesellschaft! Ich will einen störenden, störrischen Feminismus,
der die grossen Begriffe für sich reklamiert - einen Feminismus, der um die
Deutung der Gegenwart ringt.

Anmerkungen

1 Das Symposium stand auch im Zeichen des dreissigjährigen Erscheinens von
«Frauengeschichte(n). Dokumente aus zwei Jahrhunderten zur Situation der Frauen
in der Schweiz», 1986 herausgegeben von Joris mit Heidi Witzig.

2 Wiederumwar es Tove Soiland, die uns im Workshop daraufhingewiesen hat, dass
ein Lesekreis ausschliesslich für Frauen darum so wichtig ist, weil er Vertrauen unter

Frauen möglich macht. Mit dem Affidamento gab Soiland dem, was wir während
dieser Lesegruppe alle erlebten, eine ganz neue Bedeutung. Und sie eröffnete mir
eine ganz neue Denkwelt, eine neue Sprache und ein neues Verständnis zum
Zusammensein mit Frauen. Sie ermöglichte mir, Frauenbeziehungen neu zu denken und zu
anerkennen, dass mein Leben massgeblich geprägt ist von Frauenbeziehungen. Ja

dass ich diese facettenreichen Beziehungen zu anderen Frauen nicht nur affirmiere

150 WIDERSPRUCH-68/16



sondern aktiv gestalte. Seither weiss ich, warum ich Feministin bin: nicht primär,
weil mich feministische Theorie interessiert, sondern weil ich die Bedingungen des

Frauseins verstehen und verhandeln will - im Austausch mit Frauen.

3 Die Tatsache, dass die im Feminismus geführte Debatte um die Kategorie «Ge¬

schlecht» nie als wesentliches Beispiel für die Hegemonie des Poststrukturalismus
innerhalb der kritischen Linken aufgegriffen wurde, erstaunt mich und zeugt meines

Erachtens vom herrschenden Androzentrismus. Erkenntnisse des feministischen

Diskurses aktiv in kritische Debatten aufzunehmen, würde bedeuten,
feministische Theorie ernst zu nehmen. Aber auch hier wird Theoretikerinnen kaum
zugehört.

Literatur

Bertschinger, Dolores Zoe, 2016: Eine Laudatio fürTove Soiland anlässlich der Verlei¬

hung des Ida Somazzi-Preises, www.s0mazzi-stiftung.ch/2016%20T0ve%20S0i-
land%2oLaudatio.pdf (Abfrage 19.9.2016)

Dyttrich, Bettina/Howald, Stefan (Hg.), 2016: Quer denken: Mascha Madörin. Über An-
tikolonialismus, Südafrika-Solidarität, Kritik am Schweizer Finanzplatz, feministische

Wirtschaftstheorie und Care-Ökonomie. Zürich

Eismann, Sonja, 2009: Iris von Roten. Hier sind die Frauen. In: Olympe. Feministische
Arbeitshefte zur Politik. 28,54-58

Fraser, Nancy, 2009 : Feminismus, Kapitalismus und die List der Geschichte. In: Blätter
für deutsche und internationale Politik, 8,43-57

Hawthorne, Sian, 2007: Feminism. In: Encyclopedia of Sex and Gender, Band 2,531-542

Haug, Frigga, 2013: Das Care-Syndrom. Ohne Geschichte hat die Frauenbewegung keine
Perspektive. In: Widerspruch, Heft 62, 81-92

Madörin, Mascha, 2007: Neoliberalismus und die Reorganisation der Care-Ökonomie.
Eine Forschungsskizze. In: Denknetz Jahrbuch 2007,141-162

Markert, Dorothee, 2011: «Affidamento» - sich dem Urteil einer anderen Frau anvertrau¬
en, www.bzw-weiterdenken.de/2011/04/affidamento-sich-dem-urteil-einer-ande-
ren-frau-anvertrauen (Abruf 5.10.2016)

Naranch, Laurie, 2002: The Imaginary and a Political Quest for Freedom. In: Differen¬
ces. A Journal of Feminist Cultural Studies, 13(3), 64-82

Roedig, Andrea, 2012: Wenn die Begriffsdrachen schnauben. In: WOZ Die Wochenzeitung,

13.12., www.woz.ch/-34e9 (Abfrage 19.9.2016)

Ryter, Elisabeth / Barben, Marie-Louise, 2012: Das vierte Lebensalter ist weiblich. Zahlen,

Fakten und Überlegungen zur Lebensqualität im hohen Alter. Herausgegeben
von der Manifestgruppe der GrossmütterRevolution. Bern, www.grossmuetter.ch/
projekte/grossmuettermanifest/das_vierte_lebensalter (Abfrage 19.9.2016)

Schilliger, Sarah, 2013: Care-Migration. Kampf der Hausarbeiterinnen um transnatio¬
nale Wohlfahrt und Rechte. In: Widerspruch, Heft 62,51-59

Schmuckli, Lisa, 2016: Die Pluralisierung des Feminismus geht durch mich hindurch. In:
RosaRot. Zeitschrift für feministische Anliegen und Geschlechterfragen, Heft 51,23-26

Schrupp, Antje, 2014: «Wir sind aus dem Szenario ausgestiegen, und dann war es einfach
nicht mehr da», antjeschrupp.com/2014/05/28/wir-sind-aus-dem-szenario-ausge-
stiegen-und-dann-war-es-einfach-nicht-mehr-da (Abfrage 5.10.2016)

DISKUSSION 151



Soiland, Tove, 2010: Gender. Von der Passförmigkeit eines Konzept mit den Erfordernis¬
sen spätkapitalistischer Produktion. In: Nagelschmidt, Ilse/Wojke, Kristin/Borrego,
Britta (Hg.): Interdisziplinäres Kolloquium zur Geschlechterforschung. Frankfurt
am Main, 11-28

Soiland, Tove, 2011: Zum problematischen Cultural Turn in der Geschlechterforschung.
In: Casale, Rita/Forster, Edgar (Hg.): Ungleiche Geschlechtergleichheit. Geschlechterpolitik

und Theorien des Humankapitals. Leverkusen, 17-32

Thürmer-Rohr, Christina, 1991: «.. .Opfer auf dem Altar der Männeranbetung». In: Kohn-
Waechter, Gudrun (Hg.): Schrift der Flammen. Opfermythen und Weiblichkeitsentwürfe

im 20. Jahrhundert. Berlin, 23-37

Transnationale Feminismen

Das Heft richtet den Blick auf

internationale feministische Organisationen,

auf grenzüberschreitende politische

Aktionen von Feministinnen und die

Produktion feministischer Kunst und

Wissenschaft. Die Beiträge fragen nach

den Ambivalenzen und Widersprüchen,

die den Feminismus als Diskurs der

europäischen Moderne charakterisieren,

und untersuchen Brüche und Konflikte in

transnationalen feministischen

Emanzipationsbestrebungen.

2016/2.204 S„ 16 Abb. Br. CHF 28

traverse erscheint dreimal jährlich.
Abo CHF 75, für Studierende CHF 54. WWW.chronos-verlag.ch ll\

CI-RONOS

152 WIDERSPRUCH-68/16


	Für eine feministische Öffentlichkeit : wie wir den Feminismus wieder als Kritik an der Gesellschaft begreifen können

