Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 35 (2016)

Heft: 68

Artikel: Fur eine feministische Offentlichkeit : wie wir den Feminismus wieder
als Kritik an der Gesellschaft begreifen kdnnen

Autor: Bertschinger, Dolores Zoé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-780980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-780980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DISKUSSION

Dolores Zoé Bertschinger

Fiir eine feministische Offentlichkeit

Wie wir den Feminismus wieder als Kritik an der Gesellschaft begreifen kénnen

«Zur Arbeitsmethode einer Aufklirung im feministischen
Sinne gehort es, die Kritik der Frau als politische Kritik an der
Gesellschaft zu begreifen, die weiterhin an kaum etwas mehr
Interesse haben kann als daran, dass die Frau sich selbst
kleinhélt, dass sie selbst die historischen Befreiungsmotive
aufgibt, abgibt, singularisiert und egozentriert.»

Christina Thiirmer-Rohr (1991, 36)

Die Okonomin Mascha Madérin wurde 2016 siebzig Jahre alt, was Anlass gab
fiir grosse Zeitungsinterviews, eine Publikation zu Leben und Werk (Dyt-
trich/Howald 2016) sowie einer Ehrung durch die Women’s International
League for Peace and Freedom Schweiz (WILPF). Die Historikerin Elisabeth
Joris wurde heuer ebenfalls siebzig, was mit einem Symposium zum Riick-
blick auf ein publikationsreiches Lebenswerk gefeiert wurde: Das Interdiszi-
plindre Zentrum fiir Geschlechterforschung (IZFG) an der Universitdt Bern
veranstaltete die Tagung «Historie als feministisches Argument».' Die Philo-
sophin Tove Soiland feierte 2016 zwar keinen runden Geburtstag, trotzdem
wurde ihr im Mai von der Alliance F der Ida-Somazzi-Preis fiir ihr feministi-
sches Engagement verliechen (Bertschinger 2016). Alle diese Wiirdigungen,
organisiert von Frauen fiir Frauen, bezeugen: Die Schweizer Frauenbewe-
gung erinnert sich der Vorkdmpferinnen und Vordenkerinnen in ihren eige-
nen Reihen. Eine ganze Generation feministischer Frauen ist in die Jahre ge-
kommen - und wohl nur einige wenige Zweckoptimistinnen unter ihnen
hétten sich trdumen lassen, dass sich Frauen heute wieder fiir ihre Auseinan-

DISKUSSION 141



dersetzungen, Erfolge und Erfahrungen interessieren wiirden. Fiir Frauen
jingerer Generationen - zu welcher ich mich zdhlen darf - werfen die Ehrun-
gen von Madorin, Joris und Soiland ein erhellendes Schlaglicht auf die Zu-
sammenhédnge der hiesigen Frauenbewegung. Erhellend deshalb, weil es
sichtbar macht, dass diese Frauen keine Einzelkdmpferinnen sind. Sie waren
und sind sich Wegbereiterinnen, Mitstreiterinnen und Kritikerinnen. Ge-
meinsam bilden sie den feministischen und historischen Kontext, in den wir
jungen Frauen uns einbetten kénnen. Die aktuellen 6ffentlichen Wiirdigun-
gen von Madorin, Joris und Soiland erleichtern uns jiingeren Frauen die Su-
che nach feministischen Vorbildern. Das ist wichtig, denn, so Sonja Eismann
(2009, 55): «Wer keinen sichtbaren Strom von Vorbildern, sondern nur Aus-
nahmen vor sich sieht, glaubt auch daran, selbst ganz von vorn anfangen zu
mussen.»

Warum ist die Sichtbarkeit von Feministinnen in der Offentlichkeit so
wichtig? Ich behaupte, dass die Repridsentation von feministischen Netz-
werken, von Frauenbeziehungen und Frauenbeziigen heute besonders re-
levant ist, weil uns jungen Frauen die Position der Frau als politische Positi-
on verboten ist. Wir lernen nicht mehr, als Frauen Gesellschaftskritik zu
tiben. Ich verstehe diesen Umstand als die Folge jener Prozesse, die Thiir-
mer-Rohr im Eingangszitat zusammenfasst als patriarchales Interesse dar-
an, «dass die Frau sich selbst kleinhilt, dass sie selbst die historischen Be-
frelungsmotive aufgibt, abgibt, singularisiert und egozentriert». Seitdem
Thiirmer-Rohr diesen Satz geschrieben hat, sind 25 Jahre vergangen. Ich
mochte verstehen, was diese Jahre der Frauenbewegung gebracht haben
und warum es heute so schwierig ist, sich als Frau zu artikulieren. Dass ich
mich mit dieser Thematik beschiftige, hat viel mit Tove Soiland zu tun. Ihr
habe ich beziiglich feministischer Praxis und Theoriebildung viel zu ver-
danken.

Das Frauen-Wir

Begegnet bin ich Soiland zum ersten Mal 2013 an den Linken Hochschulta-
gen, einem Forum von Studierenden zu kritischen Inhalten und politi-
schen Kdmpfen an der Universitét Ziirich. Der Titel ihres Vortrags lautete:
«Eine feministische Kritik der politischen Okonomie — oder warum es sich
fiir eine Feministin immer noch lohnt, Marx zu lesen». Ich erinnere mich
noch genau an die Diskussion nach dem Vortrag. Entgegen meiner Vorfreu-
de aufeine feministische Debatte entspann sich eine mithsame Diskussion
um Soilands Marx-Exegese, dass sie zu wenig orthodox sei an dieser und
jener Stelle, das miisse man aber anders verstehen usw. Also meldete ich
mich etwas genervt zu Wort und sagte: «Ich finde es unséglich, dass wir hier

142 WIDERSPRUCH — 68 /16



schon wieder iiber Marx diskutieren. Ich finde es viel spannender, dariiber
zu reden, was denn nun feministisch ist an der ganzen Sache, ja, was denn
Feminismus tiberhaupt bedeutet.» Schweigen im Raum. Auch Soilands un-
terstiitzende Ausfiihrungen auf mein Votum hin dnderten nichts daran,
dass eine feministische Debatte im Rahmen einer solchen, angeblich kriti-
schen Veranstaltung nicht méglich war. Ich hatte das erste Mal erlebt, was
es bedeutet, dass die Frauenfrage der ewige Nebenwiderspruch der kriti-
schen Linken ist.

Mittlerweile habe ich verstanden, dass sich die Frauen insbesondere in
marxistischen Diskursen stindig neu Gehor verschaffen miissen. Soiland
gehort zu jenen Frauen, die dies immer noch mit grosser Beharrlichkeit tun.
Ausgehend von psychoanalytischen und marxistischen Ansitzen denkt sie
nach iiber 6konomische Verhéltnisse, iiber Reproduktions- und Sorgear-
beit und iiber neoliberale Geschlechterkonzeptionen. Diese Soiland’sche
Theorie, die sie selbst als «lacano-marxistisch» bezeichnet, habe ich ein
Jahr nach den Linken Hochschultagen besser kennengelernt. 2014 organi-
sierte ich zusammen mit meiner Freundin Léa Burger eine Lesegruppe zu
feministischer Okonomiekritik und der Subjektfrage im Feminismus. Die-
ses Lektilireseminar, an dem Frauen in unserem Alter teilnahmen, endete
mit einem ganztdgigen Workshop. Im Laufe dieses Workshops rief Soiland
plotzlich laut aus: «Jetzt habe ich verstanden! Ihr jungen Frauen diirft gar
nicht mehr von <Fraw sprechen!» Fiir sie sei damals das Frauen-Wir eine
Befreiung gewesen, meinte Soiland. Es habe fiir sie bedeutet, dass nicht alle
Schwierigkeiten, die sie als Frau erlebte, nur mit ihr allein zu tun hétten -
sondern eben in ein grosses Ganzes eingebettet sind, das es mitzudenken
gilt. Uns jungen Frauen aber erscheine dieses Frauen-Wir als Bedrohung,
als Korsett, aus dem es auszubrechen gelte. Wie kommt es, dass wir jungen
Frauen unsere Kritik an den gesellschaftlichen Verhidltnissen nicht mehr
als Frauen iiben? Ausgehend von Madorin, Joris, Soiland und den Arbeiten
anderer Mitdenkerinnen sehe ich als junge Feministin heute drei Problem-
felder des deutschsprachigen feministischen Diskurses: seine Geschichts-
vergessenheit, die Fokussierung auf die Geschlechtsidentitdt und die Ver-
nachlidssigung der Okonomiekritik. Diese Bereiche bedingen sich gegen-
seitig und tragen dazu bei, dass uns politische Handlungsfihigkeit als
Frauen heute verstellt ist.

Frauen ohne Beziehungen und ohne Tradition

Cornelius Castoriadis schreibt in einem seiner Aufsdtze, dass die feministi-
sche Revolution die wichtigste soziale und historische Transformation un-
serer Epoche sei: «The mostimportant social and historical transformation

DISKUSSION 143



of the contemporary era, [...] is neither the Russian Revolution nor the bu-
reaucratic revolution in China but the changing situation of woman and of
her role in society. This change [...] has been carried out collectively, ano-
nymously, daily, by women themselves; [...] twenty-four hours a day, in the
home, at work, in the kitchen, in bed, in the street, in relation to children, to
their husbands, they have gradually transformed the situation.» (Zit. nach
Naranch 2002, 71f.) Aus feministischer Perspektive ist Castoriadis’ Ein-
schidtzung durchaus zuzustimmen, es muss ihr aber etwas hinzugefiigt
werden: die Beziehungen unter Frauen. In seiner Beschreibung unter-
schldgt Castoriadis die historischen und sozialen Beziige unter Frauen
komplett — als ob Frauen feministische Haltungen nur «in relation to child-
ren, to their husbands» entwickelt hdtten. Seine historische Analyse ist ein
priagnantes Beispiel fiir die Unsichtbarkeit von Frauenbeziehungen, fiir de-
ren Nichtrepriasentation in einer androzentristischen Offentlichkeit und
Geschichtsschreibung. In einer solchen Welt scheint unvorstellbar, dass
Frauen sich Kritikerinnen, Liebhaberinnen, Freundinnen, Miitter, Tochter
oder strategische Verbiindete sind - ja, dass Feminismus ein Projekt von
Frauen fir Frauen sein konnte, das sich in eben diesen Netzwerken von
Frauen entspinnt. Die italienischen Differenzfeministinnen (die «Maildn-
derinnen») verwendeten fiir diesen Bezug unter Frauen bereits in den
1980er-Jahren den Begriff «Affidamento-Beziehung». Affidamento meint
das Sichanvertrauen unter Frauen: «<Es kommt zu einer solchen Beziehung,
wenn du dich [...] an eine Person bindest, die dir bei der Verwirklichung
von etwas helfen kann, wozu du dich fihig fiihlst, das du aber im Augen-
blick noch nicht verwirklicht hast.» (Luisa Muraro, zit. nach Markert 2011)?
Die Unsichtbarkeit dieser Bindung von Frauen an Frauen, ihre Nichtrepra-
sentation in der Offentlichkeit, stellt zum einen eine Gefahr dar: Als deren
Negation bedroht sie die Existenz von Frauenbeziehungen. Zum anderen
ist sie auch eine Chance: Frauennetzwerke entwickeln sich iiberall und je-
derzeit, sie sind nicht ortsgebunden und tiberwinden alle Altersgrenzen.
Sie sind weiter, dichter und wirksamer, als gemeinhin angenommen wird.
Daraufkénnen wir jungen Frauen uns verlassen.

Ein anderes Beispiel fiir die Unsichtbarkeit von Frauenbeziehungen in
der Geschichte ist die Rede von einer ersten, zweiten und dritten «Welle»
des Feminismus. Es ist das (eurozentristische) Standardnarrativ, mit dem
uns jungen Frauen heute die Geschichte der Frauenbewegung nédherge-
bracht wird (siehe etwa Hawthorne 2007). Dabei wird nicht berticksichtigt,
dass das Verhiltnis von Feminismus und Temporalitét ein belastetes ist. Es
geht, um es mit Eismann (2009, 54) zu sagen, um das leidige «Problem des
Fehlens der Sichtbarkeit von Traditionslinien feministischen Engage-
ments». Die «Genealogie weiblicher Emanzipationsbestrebungen» wird
durch das Narrativ einer immer wieder neu aufflammenden Frauenbewe-

144 WIDERSPRUCH - 68 /16



gung unterminiert. Vor allem aber isoliert es deren Akteurinnen: Die Wel-
len-Metapher ermdéglicht eine Darstellung der Frauengeschichte als Ausei-
nandersetzung von Frauengenerationen nach dem Schema «vertrocknete
Altfeministinnen» versus «junge, sexy Aktivistinnen» und negiert, dass es
immer Anschliisse, Anfragen und Beziige gegeben hat und gibt. Die Wellen-
Metapher ist fiir uns junge Frauen heute ein besonderes Problem, weil uns
unsere Vorkdmpferinnen damit als Heldinnen erscheinen, die das Unmog-
liche gewagt und geschafft haben (so wie etwa Iris von Roten, die Autorin
von Frauen im Laufgitter [1958], in Eismanns Artikel). Diese Heldinnen aber
sind weit weg und ihre revolutiondren Zeiten sind ldngst vorbei. Wir jungen
Frauen wiederum erleben uns in der Folge als miitterlose Findelkinder, die
mit ihren feministischen Kdmpfen wieder auf Feld eins beginnen miissen.
Die Rede von Wellen entpuppt sich damit als patriarchale Strategie, Frauen
im «Gefiihl unendlicher Miihsal» zu isolieren: «Nie darf darauf verwiesen
werden, dass Feministinnen sich sehr wohl auf Vorgédngerinnen berufen
und an deren Theorien ankniipfen, sich also in einem historisch-theoreti-
schen Rahmen verorten und einbringen. Sie werden im Gegenteil stets als
Ausnahmeerscheinungen, die als Exotinnen ihrer Zeit ohne soliden Boden
unter den Fiissen ungliicklich in der Luft hdngen, gezeichnet.» (Eismann
2009, 55) Selbstverstdndlich kann eine solche Trennung auch dazu fiihren,
dass wir jungen Frauen dasjenige umso dringlicher zuriickerobern wollen,
was wir als verloren erleben, uns also umso mehr fiir feministische Anlie-
gen einsetzen. Um aber tiberhaupt zu wissen, dass es Vorgdangerinnen, dass
es eine Frauenbewegung gibt, braucht es entsprechende Bildung, Offent-
lichkeit und Anerkennung — auch in Form von Preisverleihungen und Sym-
posien.

Die Krux der Geschlechtsidentitat

Damit wir an die Frauenbewegung anschliessen kénnen, miissen wir uns
als Frauen verstehen — und das ist heute keine Selbstverstidndlichkeit mehr.
Die Kategorie Frau wurde als ebensolche dekonstruiert und fragmentiert.
Damit ist der Feminismus das beste Beispiel dafiir, wie poststrukturalisti-
sches Denken in linken Diskursen hegemonial geworden ist und kollekti-
ves politisches Handeln verunmdéglicht.’ Im deutschsprachigen Raum ldsst
sich diese Hegemonie mit dem Jahr 1991 in Verbindung bringen. Es war das
Erscheinungsjahr von Das Unbehagen der Geschlechter, der deutschspra-
chigen Ubersetzung von Judith Butlers Gender Trouble. Und es war das Jahr
des grossten Streiks in der Geschichte der Schweiz — des Frauenstreiks.

Wie Tove Soiland in ihren Arbeiten aufzeigt, prigte die Ubersetzung und
darauffolgende Rezeption von Butlers Standardwerk die feministische

DISKUSSION 145



Debatte derart, dass Geschlecht heute grundlegend als kulturelle Katego-
rieim Sinne sprachlicher (Selbst-)Zuschreibung und sozialer Konstruktion
erkldrt wird. Damit aber erscheint uns das Frausein als eine Frage von Nor-
men und Identitdten und nicht mehr als durch politische oder 6konomi-
sche Verhiltnisse bestimmt. Soiland (20m) erklédrt diese Entwicklung als
«problematischen cultural turn in der Geschlechterforschungy. Sie konsta-
tiert, dass die intensive theoretische Beschédftigung mit der Geschlechts-
identitdt nicht von ungefdhr kommt, sondern sich historisch mit der neoli-
beralen Umstrukturierung unserer Gesellschaft paarte (Soiland 2010). Da-
mit aber brachte uns die sogenannte Gendertheorie in eine paradoxe
Situation: Wahrend wir im alltdglichen Leben aufgrund unseres Frauseins
tiefere Lohne erhalten, hohere Krankenkassenpramien bezahlen miissen
und héchstwahrscheinlich von Altersarmut betroffen sein werden (Ryter/
Barben 2012, 14ff.), erreicht uns auf theoretischer Ebene die frohe Botschaft,
dass wir uns nur aus der Zwangsjacke der Zweigeschlechtlichkeit zu befrei-
en brauchten, um endlich frei sein zu kénnen. Aus dem Spannungsverhalt-
nis dieser Widerspriiche resultiert fiir uns Frauen heute ein Zirkel aus
Selbstbeschuldigungen: Wenn ich mich als Frau in dieser Welt nicht zu-
rechtfinde, so bin ich selbst schuld - es hat aber sicher nichts damit zu tun,
dass ich eine Frau bin. Diese Subjektivierung gesellschaftlicher Verhiltnis-
se fiihrt dazu, dass die Forderung der Frauenbewegung, dass das Private
politisch sei, sich in eine Privatisierung des Politischen verdrehen konnte:
Systematische Geschlechterdiskriminierungen sind heute wieder person-
liche Probleme, um die sich jede Einzelne selbst kiimmern muss.

Diese Subjektivierung und Privatisierung ldsst sich auch mit dem Frau-
enstreik von 1991 in Verbindung bringen. Lisa Schmuckli (2016) beschreibt,
wie sich die Frauenpolitik nach dem Streik von der Offentlichkeit in die
Héuser zuriickgezogen hat, um sich dort juristischen, privaten und gleich-
stellungspolitischen Fragen zu widmen. In den Biiros der Gleichstellungs-
kommissionen, in den Kinderzimmern und in den universitdren Unter-
richtsraumen wurde die zuvor 6ffentliche Politik der Frauen aber auf eigen-
timliche Weise unsichtbar. Angesichts der theoretischen Hegemonie von
Gender und der damit einhergehenden Absage an ein kollektives Frauen-
Wir kann der Frauenstreik tatsdchlich als letztes Aufbaumen einer lebendi-
gen politischen Bewegung interpretiert werden. Denn mit der Absage an
das Frauen-Wir gab die Frauenbewegung den Ort auf, ihre Politik dffentlich
zu verhandeln. Derart fragmentiert und subjektiviert, ist die Position der
Frau heute keine gesellschaftsrelevante mehr, kein Ort, von dem aus wir
noch sprechen konnen. Darum ist es fiir uns junge Frauen heute ein Tabu,
«wir Frauen» zu sagen, wie Soiland so verwundert feststellen musste. Dar-
aus aber kann auch unsere Kraft wachsen: Die Selbstbehauptung als Frau
ist fiir uns junge Frauen hier und heute etwas anderes, etwas neues — ein

146 WIDERSPRUCH - 68/16



wirklich politischer und emanzipatorischer Akt, mit dem wir eine feminis-
tische Offentlichkeit schaffen. Es bedeutet, nicht einfach weiterhin zu sa-
gen: «Das Private ist politisch», sondern darauf zu bestehen, dass das Of-
fentliche auch immer noch politisch ist. Das ist wichtig, weil die Forderun-
gen der Frauenbewegung sich in den vergangenen fiinfzig Jahren derart
verkehrt haben, dass sie zur Singularisierung der Frauen beitragen, anstatt
kollektive Betroffenheit sichtbar zu machen.

Fehlende Okonomiekritik

Wir Frauen stehen heute in Europa an einem dhnlichen Ort wie die Frauen-
bewegung in den 1970er-Jahren: Die Revolte von damals ging von Frauen
aus, «die in jeder Hinsicht als emanzipierte Frauen betrachtet wurden. Sie
revoltierten gegen die Verpflichtung, die ihnen tdglich auferlegt wurde und
die viele verinnerlicht hatten, ndmlich dass sie moderne und emanzipierte
Frauen zu sein hatten [...]», erkldrt Luisa Muraro (zit. nach Schrupp 2014).
Auch uns jungen Frauen stehen heute Modelle zur Wahl, die uns als selbst-
bestimmte, emanzipierte Frauen erscheinen lassen. Angesichts der Flexi-
bilisierung von Familienformen, Arbeitsverhéltnissen und eben auch von
Geschlecht stellt sich heute erneut die Frage, wie wir diesen Angeboten
eine Absage erteilen konnen. Denn wie Nancy Fraser in ihrem Aufsatz «Fe-
minismus, Kapitalismus und die List der Geschichte» (2009) beschreibt,
war diese Absage der sogenannt «Neuen» Frauenbewegung in den 1970er-
Jahren nicht erfolgreich. Vielmehr habe sich die Idee der Gleichberechti-
gung der Geschlechter in den Dienst der «kapitalistischen Akkumulations-
maschine» (Fraser 2009, 52) gestellt. Feministische Forderungen nach ju-
ristischer und 6konomischer Gleichstellung seien in der zweiten Hélfte des
20.Jahrhunderts mit den neokapitalistischen Umstrukturierungen zusam-
mengefallen. Ideale wie Geschlechtergerechtigkeit und finanzielle Unab-
hdngigkeit wurden im Zuge dieser Umstrukturierungen umgewertet: Aus
Hausfrauen wurden Kaderfrauen, aus Miittern Teilzeitarbeiterinnen.
Gleichzeitig wurden sie auch moralisch abgewertet: «Nur» Hausfrau zu
sein, war nicht mehr erstrebenswert, «nur» Mutterschaft nicht die Erfiil-
lung der modernen westlichen Frau. Feministische Forderungen fielen also
zuletzt wie ein Bumerang auf die Frauen selbst zurtick: «Der desorganisier-
te Kapitalismus macht aus Scheisse Gold, indem er iiber die neue Ge-
schlechtergerechtigkeit fabuliert und dariiber, wie herrlich weit die Frauen
es doch gebracht hitten» (ebd.), wiahrend er gleichzeitig deren Argumente,
welche auf soziale Gerechtigkeit abgezielt hatten, zur Legitimierung von
Privatisierung und Reduktion staatlicher Leistungen benutzt. Frasers Bei-
spiele fiir solche Umwertungen feministischer Ideale sind etwa das Mikro-

DISKUSSION 147



kreditwesen oder die Care-Arbeit. Letzteres wandelte sich mit der feminis-
tischen Forderung nach finanzieller Unabhidngigkeit und der Absage an
den sogenannten Familienerndhrerlohn in das Ideal der Doppelverdiener-
Familie. An die Stelle der ehemaligen Hausfrauen traten Hausangestellte,
ein neuer «Sonderarbeitsmarkt fiir Migrantinnen» entstand, so Schilliger
(2013, 51): «Sozialstaatliche Leistungen zur Unterstiitzung des Care-
Bereichs wurden gekiirzt und gleichzeitig ist das Reservoir an Gratis-Ar-
beitskraften innerhalb der Familie geschrumpft, weil Frauen vermehrt er-
werbstitig sind.» Anstatt dass die ganze Gesellschaft an 6konomischen
Umstrukturierungen teilhatte, betraf die neue Erwerbstédtigkeit der Frauen
effektiv nur Frauen selbst: «Die Care-Arbeit wird unter Frauen umverteilt
und es wird ein neuer Modus transnationaler sozialer Reproduktion etab-
liert.» (Ebd.) Um diese historischen Prozesse nachvollziehen zu kénnen, ist
nicht nur der Dialog unter Frauen verschiedener Generationen, sondern
insbesondere auch jener von Frauen unterschiedlicher ethnischer und kul-
tureller Zugehorigkeit wichtig. Dabei ist es unerldsslich, die 6konomiekriti-
sche Perspektive des Feminismus weiter zu stdrken, um geschlechtsspezi-
fische Diskriminierungen im Zusammenhang mit Migrationsbewegungen
zu verstehen (Madorin 2007, insb. 156f.).

Fiir eine feministische Offentlichkeit

Um die Kritik der Frauen in ihren historischen, geschlechtertheoretischen
und okonomischen Dimensionen als politische Kritik an der Gesellschaft zu
begreifen, brauchen wir eine feministische Offentlichkeit. Eine feministi-
sche Offentlichkeit bedeutet, einen Ort zu haben, an dem die Divergenzen
des feministischen Diskurses in Aushandlung einer gemeinsamen Sprache
zutage treten konnen. Problematisch sind hier zwei Aspekte: die sprachli-
che Entfremdung des feministischen Diskurses von seinen Akteurinnen
selbst sowie seine Gefihrdung, wenn wir die Deutung anderen politischen
Kriften iiberlassen.

Die Problematik, dass Frauen erst ganz spezifische Begrifflichkeiten
und Codes, Anglizismen und Fachbegriffe, kennen miissen, um am ge-
schlechtertheoretischen Diskurs teilzuhaben, ist eine bekannte Kritik an
den Gender Studies (etwa Roedig 2012). Sie betrifft aber langst auch andere
feministische Themengebiete, etwa jene von Care. Begriffe aus dem Engli-
schen scheinen den deutschsprachigen feministischen Diskurs eher diffus
zu machen, vor allem aber lassen sie ihn hermetisch erscheinen. Codewor-
ter wie Queer, Care oder Diversity Management erschweren uns jungen
Frauen heute den Zugang zum Feminismus. Wie Frigga Haug (2013, 82) rich-
tig beobachtet hat: «Wer sich in dieser Lage um die Geschichte der Frauen-

148 WIDERSPRUCH — 68/16



bewegung bemiiht, wird [...] auf eine Sprache [stossen], die im angloameri-
kanischen Raum sicher selbstverstindlich ist, im deutschen und vermut-
lich auch franzoésischen Sprachraum dagegen fremd auftritt. In dieser Lage
bleibt den neu Dazugekommenen kaum mehr, als die angebotenen Worte
zu ibernehmen, als sei damit schon alles begriffen [...].» Will ich als junge
Feministin (an)erkannt werden, muss ich mich zunéchst einer Sprache un-
terwerfen, die nichts oder nur wenig mit meinem Erleben zu tun hat. Der
Weg zu einer Sprache - einer symbolischen Ordnung —, die meine Betrof-
fenheiten benennen wiirde, wiére ja aber erst der eigentliche «<Anfang eige-
nen Denkens» (ebd.). Es ginge in einer feministischen Offentlichkeit also
darum, eine Sprache zu finden, die personliches Erleben, gemeinsame Be-
troffenheit und feministische Theorie gleichermassen erfassen kann.

Um eine solche Sprache zu finden, kommt dem Gesprédch unter Frauen
verschiedener Generationen eine besondere Rolle zu. Der intergeneratio-
nelle Dialog kann uns jungen Frauen herauszufinden helfen, warum ge-
schlechtsspezifische Diskriminierungen (wieder) Privatsache sind und wir
im «Gefiihl unendlicher Miihsal» unentwegt versuchen, den Beweis zu er-
bringen, dass es doch moglich sein sollte, Arbeit, Familie und individuelle
Freiheit zur Zufriedenheit aller zu verwirklichen. Dass wir jungen Frauen
heute derart unter Beweisdruck stehen, war sicherlich nicht die Absicht der
Frauen, die fiir das Frauenstimmrecht und den Mutterschaftsurlaub, fiir
Chancen- und Lohngleichheit eingestanden sind.

Fiir einen feministischen Diskurs ist es unerldsslich, an einer gemeinsa-
men Sprache zu arbeiten. Fiir politische Forderungen erweisen sich neue,
verschobene Begrifflichkeiten aber nur allzu oft als schwierig: Aus welcher
(angloamerikanischen) Debatte werden die Begriffe iibernommen? Wel-
che Bedeutung erhalten sie im deutschsprachigen Raum? Und wie kénnen
wir gewidhrleisten, dass die Deutungsmacht dieser Begriffe tatsdchlich
noch bei uns liegt — und sie nicht lingst demjenigen herrschenden Diskurs
zudienen, den wir unterwandern wollen? Hier geht es nicht mehr nur um
Begrifflichkeiten, sondern um das, was Fraser (2009, 55) das «unheimliche
Double» des Feminismus genannt hat. In ihrem Aufsatz nahm sie beinahe
prophetisch vorweg, was dem Feminismus drohe: sich zu spalten in eine
soziale Bewegung, die versucht, Geschlechtergerechtigkeit verbindlich zu
institutionalisieren, und in ein formelhaftes, diskursives Konstrukt. Dieses
fungiert als «inhaltsleere Bezugnahme auf etwas Gutes», vergleichbar der
«formelhaften Beschworung von Demokraties» (Fraser 2009, 54), und
kommt der feministischen Basisbewegung mehr und mehr abhanden:
«Auch wenn sie ein Sprossling des Feminismus im ersteren Sinne, dem ei-
ner sozialen Bewegung, ist, hat die letztere, die diskursive Bedeutung von
Feminismus), ldngst zu vagabundieren begonnen. In dem Masse, in dem
der Diskurs von der Bewegung unabhéngig wird, sieht die letztere sich

DISKUSSION 149



zunehmend mit einem seltsamen Schattenbild ihrer selbst konfrontiert, ei-
nem unheimlichen Double, welches sie weder umstandslos akzeptieren,
noch géinzlich desavouieren kann.» (Ebd., 55) Die Gefahr dieses diskursi-
ven Doubles zeigt sich besonders dann, wenn feministische Argumente zur
«Verteidigung» der «westlichen Werte und Freiheiten» herangezogen wer-
den. Im medialen Aufschrei um die sexuellen Ubergriffe in K6ln oder in der
sogenannten Kopftuch- wie auch der Burkadebatte werden feministische
Argumentationen zweckentfremdet, verdreht und geschickt medial plat-
ziert. Wie diese feministische Doublizierung genau verlauft, wire zu unter-
suchen. Sicher aber ist: Ohne Kldrung dieser Entwicklung in einer feminis-
tischen Offentlichkeit machen wir unsere eigenen Argumente zu Werkzeu-
gen ebenjener Diskurse, die Geschlechtergerechtigkeit verhindern.

Was kann der Feminismus angesichts dieser Entwicklungen und Beob-
achtungen fiir mich heute sein? Die Arbeiten und Analysen von Feminis-
tinnen wie Madorin, Joris und Soiland lehren mich, dass wir jungen Femi-
nistinnen uns wieder der «grossen Worte» bedienen miissen. Wir brauchen
die Freiheitdieser grossen Worte, um Strukturen, Prozesse und historische
Verdnderungen analysieren zu kénnen — um nachdenken zu kénnen tiber
den Staat, iiber die Okonomie und iiber die Politik. Vor allem aber auch tiber
den Feminismus und die Frau. Und zwar ohne Vorzeichen, ohne préazisie-
rende Adjektive und ohne Erweiterung durch Sternchen oder Unterstrich.
Ich will keinen politisch korrekten, szenetauglichen Feminismus, der nie-
mandem mehr wehtut; keinen durchldssigen, fluiden Feminismus, der
wahlweise antikapitalistisch, antirassistisch oder postmigrantisch ist
(oder am besten alles zusammen). Wir brauchen eine feministische Okono-
mie, eine feministische Bildung, eine feministische Politik und eine femi-
nistische Gesellschaft! Ich will einen stérenden, storrischen Feminismus,
der die grossen Begriffe fiir sich reklamiert — einen Feminismus, der um die
Deutung der Gegenwart ringt.

Anmerkungen

1 Das Symposium stand auch im Zeichen des dreissigjahrigen Erscheinens von
«Frauengeschichte(n). Dokumente aus zwei Jahrhunderten zur Situation der Frauen
in der Schweiz», 1986 herausgegeben von Joris mit Heidi Witzig.

2 Wiederum war es Tove Soiland, die uns im Workshop darauf hingewiesen hat, dass
ein Lesekreis ausschliesslich fiir Frauen darum so wichtig ist, weil er Vertrauen un-
ter Frauen méglich macht. Mit dem Affidamento gab Soiland dem, was wir wihrend
dieser Lesegruppe alle erlebten, eine ganz neue Bedeutung. Und sie eréffnete mir
eine ganz neue Denkwelt, eine neue Sprache und ein neues Verstindnis zum Zusam-
mensein mit Frauen. Sie ermoglichte mir, Frauenbeziehungen neu zu denken und zu
anerkennen, dass mein Leben massgeblich gepragtist von Frauenbeziehungen. Ja
dassich diese facettenreichen Beziehungen zu anderen Frauen nicht nur affirmiere

150 WIDERSPRUCH — 68 /16



sondern aktiv gestalte. Seither weiss ich, warum ich Feministin bin: nicht primér,
weil mich feministische Theorie interessiert, sondern weil ich die Bedingungen des
Frauseins verstehen und verhandeln will - im Austausch mit Frauen.

3 Die Tatsache, dass die im Feminismus gefiihrte Debatte um die Kategorie «Ge-
schlecht» nie als wesentliches Beispiel fiir die Hegemonie des Poststrukturalismus
innerhalb der kritischen Linken aufgegriffen wurde, erstaunt mich und zeugt mei-
nes Erachtens vom herrschenden Androzentrismus. Erkenntnisse des feministi-
schen Diskurses aktivin kritische Debatten aufzunehmen, wiirde bedeuten, femi-
nistische Theorie ernst zu nehmen. Aber auch hier wird Theoretikerinnen kaum
zugehort.

Literatur

Bertschinger, Dolores Zoe, 2016: Eine Laudatio fiir Tove Soiland anldsslich der Verlei-
hung des Ida Somazzi-Preises, www.somazzi-stiftung.ch/2016 % 20Tove%20S0i-
land%20Laudatio.pdf (Abfrage 19.9.2016)

Dyttrich, Bettina/Howald, Stefan (Hg.), 2016: Quer denken: Mascha Madérin. Uber An-
tikolonialismus, Stidafrika-Solidaritat, Kritik am Schweizer Finanzplatz, feministi-
sche Wirtschaftstheorie und Care-Okonomie. Ziirich

Eismann, Sonja, 2009: Iris von Roten. Hier sind die Frauen. In: Olympe. Feministische
Arbeitshefte zur Politik. 28, 54—58

Fraser, Nancy, 2009: Feminismus, Kapitalismus und die List der Geschichte. In: Blétter
fiir deutsche und internationale Politik, 8, 43—-57

Hawthorne, Sian, 2007: Feminism. In: Encyclopedia of Sex and Gender, Band 2, 531-542

Haug, Frigga, 2013: Das Care-Syndrom. Ohne Geschichte hat die Frauenbewegung keine
Perspektive. In: Widerspruch, Heft 62, 81-92

Maddérin, Mascha, 2007: Neoliberalismus und die Reorganisation der Care-Okonomie.
Eine Forschungsskizze. In: Denknetz Jahrbuch 2007, 141-162

Markert, Dorothee, 2011: «Affidamento» — sich dem Urteil einer anderen Frau anvertrau-
en. www.bzw-weiterdenken.de/2011/04/affidamento-sich-dem-urteil-einer-ande-
ren-frau-anvertrauen (Abruf 5.10.2016)

Naranch, Laurie, 2002: The Imaginary and a Political Quest for Freedom. In: Differen-
ces. A Journal of Feminist Cultural Studies, 13(3), 64—82

Roedig, Andrea, 2012: Wenn die Begriffsdrachen schnauben. In: WOZ Die Wochenzei-
tung, 13.12., www.woz.ch/-34e9 (Abfrage 19.9.2016)

Ryter, Elisabeth / Barben, Marie-Louise, 2012: Das vierte Lebensalter ist weiblich. Zah-
len, Fakten und Uberlegungen zur Lebensqualitdt im hohen Alter. Herausgegeben
von der Manifestgruppe der GrossmiitterRevolution. Bern. www.grossmuetter.ch/
projekte/grossmuettermanifest/das_vierte_lebensalter (Abfrage 19.9.2016)

Schilliger, Sarah, 2013: Care-Migration. Kampf der Hausarbeiterinnen um transnatio-
nale Wohlfahrt und Rechte. In: Widerspruch, Heft 62, 51-59

Schmuckli, Lisa, 2016: Die Pluralisierung des Feminismus geht durch mich hindurch. In:
RosaRot. Zeitschrift fiir feministische Anliegen und Geschlechterfragen, Heft 51, 23-26

Schrupp, Antje, 2014: «<Wir sind aus dem Szenario ausgestiegen, und dann war es einfach
nicht mehr da». antjeschrupp.com/2014/05/28/wir-sind-aus-dem-szenario-ausge-
stiegen-und-dann-war-es-einfach-nicht-mehr-da (Abfrage 5.10.2016)

DISKUSSION 151



Soiland, Tove, 2010: Gender. Von der Passformigkeit eines Konzept mit den Erfordernis-
sen spdtkapitalistischer Produktion. In: Nagelschmidt, Ilse/Wojke, Kristin/Borrego,
Britta (Hg.): Interdisziplindres Kolloquium zur Geschlechterforschung. Frankfurt

am Main, 11-28

Soiland, Tove, 2011: Zum problematischen Cultural Turn in der Geschlechterforschung.
In: Casale, Rita/Forster, Edgar (Hg.): Ungleiche Geschlechtergleichheit. Geschlech-
terpolitik und Theorien des Humankapitals. Leverkusen, 17-32

Thiirmer-Rohr, Christina, 1991: «...Opfer auf dem Altar der Mdnneranbetungy». In: Kohn-
Waechter, Gudrun (Hg.): Schrift der Flammen. Opfermythen und Weiblichkeitsent-
wiirfe im 20.Jahrhundert. Berlin, 23-37

ZE"iCNRIF‘ FOR GQSCHJCHTE = REVUE D' M!STO!I!&

ansnationale Feminismen

© Féminismes transnationaux

2016/2.204 S., 16 Abb. Br. CHF 28

traverse erscheint dreimal jahrlich.
Abo CHF 75, fiir Studierende CHF 54.

traverseé

Transnationale Feminismen

Das Heft richtet den Blick auf inter-
nationale feministische Organisationen,
auf grenziiberschreitende politische
Aktionen von Feministinnen und die
Produktion feministischer Kunst und
Wissenschaft. Die Beitrage fragen nach
den Ambivalenzen und Widerspriichen,
die den Feminismus als Diskurs der
europaischen Moderne charakterisieren,
und untersuchen Briiche und Konflikte in
transnationalen feministischen Emanzi-
pationsbestrebungen.

www.chronos-verlag.ch II\

CHONOS

152

WIDERSPRUCH - 68 /16



	Für eine feministische Öffentlichkeit : wie wir den Feminismus wieder als Kritik an der Gesellschaft begreifen können

