Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 33 (2014)

Heft: 65

Artikel: Politische Philosophie in der Krise? : Demokratie, Gleichheit und
Akkumulation von Macht und Reichtum in der Debatte

Autor: Marti-Brander, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urs Marti-Brander
Politische Philosophie in der Krise?

Demokratie, Gleichheit und Akkumulation von Macht und Reichtum
inder Debatte

Eine Krise der politischen Philosophie zu diagnostizieren ist gewagt, han-
delt es sich doch um eine héchst produktive Aktivitédt, wie ein Blick auf Pu-
blikationen und Debatten zeigt. Allerdings mehren sich Stimmen, die die-
ser Aktivitit die praktische Relevanz absprechen. Sie habe sich in ihren
«idealen» Welten héuslich eingerichtet, politische Realitdten kiimmerten
sie kaum, so die Kritik. So reichhaltig das Angebot an liberalen, republika-
nischen, partizipativen, deliberativen, epistemischen, pragmatischen,
radikalen, agonistischen, postfundamentalen, multilateralen oder kos-
mopolitischen Demokratiemodellen ist, die Sorgen aktueller Politik — au-
toritdre Tendenzen, Aushebelung der Gewaltenteilung, Erfolge rechter
Parteien, Fremdenfeindlichkeit, Intoleranz, Einfluss finanzkraftiger pri-
vater Akteure, Korruption, Straffreiheit fehlbarer Politiker — scheinen dar-
in von geringem Gewicht zu sein. Gibt es ein europédisches Volk? Kénnen
mehrere Vélker gemeinsam Demokratie praktizieren? Fragen dieser Art
bewegen philosophische Gemiiter. Ob sie die Biirgerinnen und Biirger der
EU-Staaten ebenfalls umtreibt, mehr als der wirtschaftspolitische Dog-
matismus der EU-Kommission und die einseitig zulasten der Lohnabhén-
gigen gehende Sparpolitik? Ist nicht vom Volk etwas viel die Rede, kaum
aber vom andern Begriff, der ebenso im Wort «Demokratie» steckt: der
Herrschaft? Gesetzt — woriiber sich derzeit nur spekulieren ldsst — die mul-
tinationalen Korporationen setzen sich in den Verhandlungen iiber ein
transatlantisches Handels- und Investitionsabkommen zwischen EU und
USA mit ihren Forderungen durch, so werden die Biirgerinnen und Biirger
der EU und der USA ihrer Souverénitit, ihrer legislativen Selbstbestim-
mung oder eben Herrschaft in betridchtlichem Ausmass verlustig gehen.
Unternehmen kénnten gegen Staaten klagen, falls ihre Profiterwartungen
aufgrund neuer Gesetze enttiuscht wiirden. Die von iibernationalen
Schiedsstellen gefillten Urteile wiren bindend, diese kénnten nur von In-
vestoren, nicht von Staaten angerufen werden, die Verfahren wéren nicht
offentlich. Staaten und ihre Biirgerinnen und Biirger konnten fiir demo-
kratische Entscheide im Bereich der Wirtschafts-, Finanz-, Sozial-, Um-
welt- oder Gesundheitspolitik mittels monetdrer Sanktionen bestraft wer-

DISKUSSION 157



den. Der Begriff des dffentlichen Interesses wiirde obsolet (Wallach 2013;
Halimi 2014). Wie die Volker angesichts fehlender Informationsmdoglich-
keiten und notorischer Demokratiedefizite dann noch von einem Letzt-
verweigerungsrecht — auch das wird unter Volkssouverédnitét verstanden —
Gebrauch machen kdnnen, bleibt ein Geheimnis.

Die zeitgendssische politische Philosophie scheint vor solchen Ent-
wicklungen die Augen zu verschliessen. Von angewandter Ethik sei sie
nicht mehr zu unterscheiden, so beklagte vor einigen Jahren Raymond
Geuss; politische Philosophie miisse realistisch sein, das Handeln der
Menschen und nichtihre Uberzeugungen studieren sowie historische und
institutionelle Kontexte berticksichtigen (Geuss 2008, 1, 8-16). Doch wie re-
alistisch kann die Disziplin sein? Nicht nur gegeniiber der Moralphiloso-
phie, auch gegeniiber der empirischen Politikwissenschaft muss sie ein ei-
genstdndiges Profilwahren. Aufdienormative Evaluation von Handlungen
kann sie nicht verzichten, muss dabei aber priifen, welche Handlungs-
moglichkeiten Akteure im institutionellen Kontext besitzen. Die Fixie-
rung auf Individualethik gehe «<wohl auf das unkontrollierte Weiterwirken
der westlichen religiosen Tradition zurtick, in der es vor allem um das See-
lenheil des Individuums geht», wie Geuss mutmasst (2010, 421). Mit der
neuzeitlichen Sdkularisierung hat sich die Auffassung durchgesetzt, reli-
gitse wie moralische Uberzeugungen seien, so sie nicht zum Vorwand wi-
derrechtlichen Handelns werden, Privatsache. Gilt diese siakulare Ansicht
auch fiir die zeitgenossische Philosophie? Laut John Rawls, auf den Geuss’
Kritik primér zielt (Geuss 2005, 11-28), kann soziale Stabilitit nicht auf ei-
nem modus vivendi basieren, sondern setzt voraus, dass die Bilirgerinnen
und Biirger sich zu den moralischen Idealen und Werten einer demokrati-
schen Gesellschaft bekennen (Rawls 1999a, 589; 1999b, 13f., 44£.). Sollte die
politische Philosophie sich nicht eher mit realen Handlungsmaoglichkei-
ten als mit hypothetischen Handlungsmotiven befassen?

Rawls’ Gerechtigkeitskonzeption ist im institutionellen Kontext der US-
amerikanischen Sozialpolitik vom New Deal bis zur Great Society zu ver-
stehen, wie Sheldon Wolin dargelegt hat. In der wohlfahrtstaatlichen Op-
tik wird die Macht der Konzerne ausgeblendet. Doch wie soll das Los der
Benachteiligten verbessert werden, ohne das kapitalistische Privateigen-
tum infrage zu stellen, und wieso interessiert Rawls sich nicht fiir politi-
sche, soziale und 6konomische Rechte, welche ein Gegengewicht zur
Macht der Konzerne bilden kénnten, so fragt Wolin (2004, 529-551). Zwar
rdumt auch Rawls die Unvereinbarkeit von Kapitalismus und Demokratie
ein, und mit dem Privateigentum an Produktionsmitteln stellt er die insti-

tutionelle Basis des Kapitalismus explizit infrage (Rawls 2001, 41f.). Der de-
~mokratische Streit und Forderungen nach alternativen Wirtschaftsord-
nungen sind in seiner Theorie jedoch kein Thema. Demokratischen Proze-

158 ‘ WIDERSPRUCH — 65/14



duren misstraut Rawls grundsétzlich; ein praktikables Verfahren, das ge-
rechte Gesetze garantiert, kann es ihm zufolge nicht geben (Rawls 1979,
396f., Kap. 54; vgl. Foisneau 2014). Die richtige, philosophisch begriindete
Entscheidung steht immer schon fest, die Mehrheitsregel ist ein notwendi-
ges Ubel, obgleich sie falsche Entscheidungen herbeifiihrt, insbesondere
dann, wenn Klasseninteressen im Spiel sind. Rawls leugnet nicht die Exis-
tenz einer Klassengesellschaft mit gegensitzlichen Interessen, verbannt
aber Konflikt und Dissens aus seiner idealen Welt. Die Umsetzung der Ge-
rechtigkeitsprinzipien werde in der realen Welt zwar hdufig scheitern, wie
er eingesteht, dennoch miisse man die Gesellschaft so einrichten, dass der
«Tag der Abrechnung [...] gar nicht anbricht» (Rawls 1979, 337, Kap. 46).

Vielleicht ist es gerade diese Angst vor sozialen Konflikten und politi-
schen Auseinandersetzungen, die Rawls, seiner konsequent sozialdemo-
kratischen Position ungeachtet, zur idealen Zielscheibe der Kritik der zeit-
gendssischen politischen Philosophie macht. Deren Relevanz bemisst sich
auch daran, ob das Verhiltnis zwischen den Idealen der Demokratie und
den Imperativen kapitalistischer Wirtschaft fiir sie ein Thema ist. Vor tiber
hundert Jahren hat Max Weber geschrieben, der Individualismus der Men-
schenrechte sei das Produkt des optimistischen Glaubens an die natiirli-
che Interessenharmonie freier Individuen, eines Glaubens, den der Kapi-
talismus fiirimmer zerstort habe (Weber 1958, 40). Teilt man die Annahme,
die Bedingungen fiir einen Sozialvertrag zwischen gleichen und unab-
hédngigen Individuen, die dank Einsicht in ihre wahren Interessen zu ei-
nem verniinftigen Konsens gelangen, seien, falls sie je existiert haben, im
Kapitalismus nicht mehr gegeben — was folgt daraus fiir die politische Phi-
losophie? Sind die Demokratien der Gegenwart Kooperationsgemein-
schaften, worin die Gewinner ein rationales Interesse haben, die Verlierer
zu entschddigen? Neuere Analysen (Streeck 2013; Piketty 2013) legen einen
anderen Schluss nahe. Laut Wolfgang Streeck hat die kapitalistische
Marktwirtschaft sich von der Demokratie als Verfassung, die zwecks Ga-
rantie sozialer Biirgerrechte die durch die Mirkte bewirkte Verteilung zu
korrigieren sucht, entkoppelt. Politik steht vor der Wahl, die Interessen
entweder des «Marktvolks» oder des «Staatsvolks» zu bedienen. Kompro-
misse, die beide Seiten zufriedenstellen kénnten, sind nicht in Sicht. Auf
den verniinftigen Konsens aller Akteure zu setzen, ist erst recht utopisch.
Der regelmaéssig ertonende Ruf nach einem neuen Gesellschaftsvertrag
gehortin den Bereich der Rhetorik.

Angenommen, die Diagnose ist richtig, muss die politische Philosophie
das Konsens-Paradigma iiberdenken. In jeder Gesellschaft werden ékono-
mische Ressourcen und politische Teilnahmerechte ungleich verteilt und
dadurch Individuen und Gruppen unterschiedliche Handlungsmaéglich-
keiten zugewiesen. Auch moderne Demokratien sind mit dem Problem

DISKUSSION ' 159



konfrontiert, wie die ungleiche Verteilung von Macht und Wohlstand im
Interesse sozialer Stabilitit reduziert werden kann. Wie lisst sich verhin-
dern, dass die schwichere Partei dauerhaft auf der Verliererseite steht?
Welche Institutionen kénnen sicherstellen, dass auch Unterprivilegierte
partizipieren kénnen und die Chance haben, die Regeln zu @ndern? Wenn
die souverine Handlungsfihigkeit staatlicher Institutionen abnimmt,
hdufig dank aktiver Mitwirkung gewédhlter Politiker, wihrend das Sankti-
onspotenzial kapitalkrédftiger privater Akteure wichst, kann es sich die
‘politische Philosophie nicht ersparen, die Moglichkeiten strengerer 6f-
fentlicher Kontrolle 6konomischer Macht in ihre Reflexion einzubeziehen.
Sie muss priifen, wie die Handlungsfreiheit starkerer Akteure vermindert
und jene schwécherer vergrossert werden kann. Gewiss ist die schwéchere
Seite nicht zwingend die moralisch bessere, und das Ziel des Ausgleichs
besteht nicht in der Ausbildung politischer Tugenden, sondern in der Ga-
rantie der Uberlebensfihigkeit des politischen Gemeinwesens. Kann eine
solcherart strategische Sichtweise den Anspriichen an eine normative po-
litische Theorie gerecht werden? Im Folgenden mochte ich die Frage an-
hand von vier Beispielen diskutieren.

‘Solon

Die Aufgabe des Gesetzes besteht im sozialen Ausgleich, wie der griechi-
sche Politiker und Dichter Solon im friithen 6. Jahrhundert v.u. Z. festhilt.
Das Gesetz soll die verfeindeten Parteien dazu anhalten, die Rechtsan-
spriiche des Gegners anzuerkennen. Bei den Parteien handelt es sich um
die adligen Grossgrundbesitzer sowie die von Schuldknechtschaft be-
drohten armen Kleinbauern. Der Konflikt fiihrt Athen zu Beginn des
6.Jahrhunderts an den Rand des Biirgerkriegs und daraufhin zur Wahl So-
lons ins Archontat. Als unparteilicher Schiedsrichter will er einen Zustand
herbeifiihren, worin der Wille der Médchtigen, ihre Privilegien zu behalten,
sowie der Kampf der Ohnméchtigen um elementare Freiheits- und Eigen-
tumsrechte im Rahmen eines Gesetzes vereinbar sind. Um die Aufgabe zu
bewiltigen, muss er «gegen beide Seiten fiir beide» kimpfen (Aristoteles,
Werke 10 /1,15). Das Gesetz kann die soziale Ungleichheit nicht aus der Welt
schaffen, jedoch verhindern, dass mit dem vélligen Sieg der einen Partei
iiber die andere das Unrecht obsiegt oder der Biirgerkrieg ausbricht. Solon
befreit das Volk, indem er die Grundschulden und die Leibeigenschaft auf-
hebt. Den Michtigen und Reichen macht er nicht streitig, was ihnen ge-
biihrt. Der politisch-okonomische Ausgleich zielt nicht auf die Gleichver-
teilung von Macht, Ehre oder materiellen Giitern. Doch weil die
Masslosigkeit der einen und das Elend der anderen den Bestand des Ge-
meinwesens gefahrden, muss das Gesetz zihmend eingreifen (Marti 2012).

160 ' : WIDERSPRUCH - 65/14



Machiavelli

Dass zwischen der Art, wie man leben sollte, und jener, wie man tatsach-
lich lebt, eine gewaltige Entfernung liegt (OCMac, 335), gehort zu Machia-
vellis bekannten Ausserungen. Zu den elementaren Tatsachen, die jede
politische Reflexion zur Kenntnis nehmen muss, gehort der soziale Kon-
flikt. In allen Staaten gibt es, so legt Machiavelli im Principewie in den Dis-
corsi dar, zwei Parteien, das Volk und den Adel. Wiahrend es unmaglich ist,
auf ehrenhafte Weise und ohne anderen Unrecht zu tun, die Angehéorigen
des Adels zufriedenzustellen, ist dies beim Volk leicht moglich. Dessen In-
teressen sind ehrenhafter als jene des Adels, der das Volk unterdriicken
will, wihrend das Volk nicht unterdriickt werden will. Machiavelli konsta-
tiert zwei gegensitzliche Launen oder Bediirfnisse: die Lust, andere Men-
schen zu beherrschen, und den Wunsch, von anderen nicht beherrscht zu
werden (ebd., 317f.). Die Unterscheidung ist normativ relevant: Wer sich fiir
seine Freiheit einsetzt, ist im Recht, wer die Freiheit anderer verletzt, ist es
nicht. Machiavelli definiert das in modernen republikanischen Theorien
zentrale Prinzip der Freiheit als Nicht-Beherrschung (Pettit 1997, 51-79;
Roux 2013). Die wichtigste Aufgabe der Politik, die Wahrung der Freiheit,
muss dem Volk anvertraut werden. Die Angehorigen des Adels sind von
Machthunger besessen, sie leben in Uberfluss und Miissiggang, besitzen
grosse Landgiiter, kimmern sich nicht um deren Bewirtschaftung und be-
reichern sich von der Arbeit ihrer Knechte. Solche Menschen sind notwen-
dig die Feinde freier Institutionen und des zivilisierten Lebens (ebd., 497).
Dagegen ist das Volk kliiger und besténdiger als der Adel und die Fiirsten.
Es ist nicht im moralischen Sinn besser, lediglich zufrieden, wenn die Gii-
ter, auf die es legitimerweise Anspruch erhebt - Eigentum und Ehre —, vom
Fiirsten nicht angetastet werden (ebd., 343f.).

Machiavellis Anthropologie ist pessimistisch. Menschen sind von Na-
tur unerséttliche Wesen, sie begehren alles und kénnen doch wenig nur
erlangen, woraus eine andauernde Unzufriedenheit resultiert (OCMac
512). Doch Machiavelli hat sich zugleich die «harte und schwierige Aufga-
be» gestellt, eine scheinbar aussichtslose Sache zu verteidigen, ndmlich je-
nen zu widersprechen, welche die Masse der einfachen Menschen als
dumm, unzuverldssig und wankelmiitig bezeichnen. Fiir die Fehler, die sie
der Menge anlasten, sind alle Menschen, insbesondere aber Fiirsten anfil-
lig. Nicht der Stand, dem ein Mensch angehort, entscheidet iiber seine po-
litische Kompetenz, sondern die Existenz oder Nichtexistenz einer funkti-
onierenden Gesetzesordnung. Von ihrer Natur her sind die Menschen
gleich, tiberwiegt das Gute auf einer Seite, so ist es beim Volk. Vélker sind
kliiger, bestdndiger und in ihrem Urteil umsichtiger als Fiirsten; demokra-
tische Gemeinwesen gedeihen besser und werden besser regiert als mon-
archische (ebd., 502—-505). Weshalb ist das Volk kliiger als die Oberschicht?

DISKUSSION 161



Zu priifenist, wer die Stabilitdt des Gemeinwesens eher bedroht, Volk oder
Adel? In den Discorsi ruft Machiavelli Griinde fiir und wider beide Positio-
nen in Erinnerung, wobei das «Vernunftargument» fiir die «demokrati-
sche» Position spricht: die Bereitschaft zur Verteidigung der Freiheit ga-
rantiert eher Stabilitdt als der Wille zur Herrschaft. Machiavelli fiihrt ein
zweites Unterscheidungsmerkmal ein: Es gibt eine Klasse, die danach
strebt, zu erwerben, was sie nicht besitzt, sowie eine Klasse, die ihre Privi-
legien zu erhalten versucht. Wiederum plédiert Machiavelli fiir das Volk:
Destabilisierung ist eher von jenen zu befiirchten, die aus Angst, ihre Pri-
vilegien und Reichtiimer zu verlieren, gewaltsame Umstiirze anzetteln.
Uberdies sind sie mit ihrem herrschsiichtigen und habgierigen Betragen
dem Volk ein schlechtes Beispiel (ebd., 392-394).

Machiavelli bemerkt einmal, Republiken konnten sich nur dauerhaft
halten, wenn sie keine Art von Adel tolerierten (OCMac 497), geht aber rea-
listischerweise davon aus, dass sie sich aus zwei Klassen zusammensetzen,
zwischen denen Konflikte unausweichlich sind. Doch falls es gelingt, den
Konflikt institutionell zu regeln, dem Volk ein Vetorecht einzurdumen und
seine Chance, der Oberschicht Widerstand zu leisten, zu verbessern, wird
er zur ersten Ursache der Freiheit. Machiavelli erinnert an die rémische
Institution des Volkstribunats, die ein Gegengewicht zum aristokrati-
schen Senat geschaffen hat. Nur aus der Opposition zwischen Volk und
Adel, aus Tumult und Agitation entstehen Gesetze, welche die Freiheit for-
dern (ebd., 390f.). Dass diese Art der Stabilitdt auf Griinden beruht, die
Rawls fiir falsch hilt, versteht sich. Der Konflikt kann freilich nicht Selbst-
zweck sein. Nicht jede Art der Konfliktaustragung fordert die Freiheit und
stdrkt die Republik. Der Streit zwischen Volk und Adel soll ausgetragen
werden, darf aber nicht zur volligen Unterwerfung einer Klasse fithren.
Verleumdung, Hass und Ressentiment, Spaltungen und Parteiungen sind
der Sache der Freiheit abtrédglich (ebd., 402—405, 1066f.). Man kann Machia-
vellis Intention so interpretieren, dass in Konflikten nur Motive, die im 6f-
fentlichen Interesse sind, verniinftiges Handeln bewirken: der Wille, nicht
beherrscht, ausgebeutet, diskriminiert, entehrt oder aus der politischen
Mitbestimmung ausgeschlossen zu werden. Wenn Machiavelli in den Isto-
rie fiorentine vom Aufstand der Ciompi, der Arbeiter der Wollindustrie be-
richtet, wird allerdings deutlich, dass er den untersten sozialen Klassen
kaum Sympathien entgegenbringt. Gerade sie sind in seiner Wahrneh-
mung in ihrem Handeln von Angst, Hass und Ressentiment geleitet (ebd.,
1081-1100).

Rousseau

Die Konsens-Idee mag fiir die Philosophie unverzichtbar sein, doch Men-
schen sind nicht bereit, ihre Interessen abstrakten Prinzipien zu opfern, so

162 WIDERSPRUCH — 65/14



gibt Rousseau in der ersten Fassung des Contrat social zu verstehen: Wenn
die Gemeinschaft des Menschengeschlechts tatsdchlich und nicht blossin
philosophischen Systemen existierte, wiirde sie sich als moralisches We-
sen von den Individuen unterscheiden. Dank eines gemeinsamen Empfin-
dungsvermogens wiirden alle tiber Gut und Bose gleich urteilen; die of-
fentliche Gliickseligkeit wire die Quelle des privaten Gliicks. Dies wére die
ideale Welt; in der realen Welt jedoch schliessen sich Gemeinwohl und Ei-
geninteresse aus. Zwar ist der Gemeinwille in jedem Einzelnen ein Akt des
Verstandes; wenn die Leidenschaften schweigen, zeigt die Vernunft, was
jeder von allen anderen erwarten darf und was er ihnen schuldet. Aber, so
Rousseaus rhetorische Frage: wo ist der Mensch, der sich von sich selbst se-
parieren kann? Die Sorge um die Selbsterhaltung ist immer sein starkstes
Motiv, ja ein Gebot der Natur; wie soll man ihn zwingen, sich Pflichten zu
fligen, deren Bezug zur eignen Existenz er nicht zu sehen vermag? (OCRou
I11, 284—286) Wie Rousseau im Discours sur l'inégalité darlegt, wichst mit
dem Fortschritt der Zivilisation die soziale Ungleichheit, was zur Folge hat,
dass politische Ordnungen unvermeidlich den Interessen privilegierter
Klassen dienen. Die wahrhafte Republik ist denkbar unter der Bedingung,
alle Biirger teilen das Interesse an Rechtsgleichheit und keiner ist abhédn-
gig von anderen. Sind jedoch die materiellen Bedingungen ungleich, was
in der Realitdt meist der Fall ist, fdllt es schwer, das gemeinsame Interesse
zu erkennen - dies ist das erniichternde Fazit des Contrat social. Rousseau
beruft sich in dieser Schrift (ebd., 409) auf Machiavelli, wenn er festhilt,
ein kluger Fiirst miisse alles Interesse daran haben, iiber ein méachtiges
Volk zu herrschen, kénne er selbst doch von dieser Macht profitieren. Da
Fiirsten jedoch unklug und auf ihren personlichen Vorteil bedacht seien,
rdumten sie stets jener Maxime den Vorrang ein, die unmittelbar den
grossten Nutzen verspricht. Im Kommentar zum Friedensprojekt des Abbé
Castel de Saint-Pierre nimmt Rousseau das Motiv erneut auf. Zwar hilt er
die «moralische Wahrheit» (ebd., 591) des Projekts fiir erwiesen, rdt aber zu
mehr Realitdtssinn. Wire die soziale Ordnung das Werk der Vernunft und
nicht der Leidenschaften, wire der Friede zwischen den Staaten ldngst
verwirklicht. Weil jedoch die Leidenschaften der Fiirsten iiber die Ver-
nunft der Blirger obsiegen, wird sich stets das Recht des Stdrkeren behaup-
ten. Den Fehler in Saint-Pierres Argumentation sieht Rousseau in der An-
nahme, Fiirsten kénnten aufgrund rationaler Abwidgung den Sinn eines
solchen Projekts einsehen. Liegt der Friede tatsdchlich im Interesse der
Fiirsten? Zwar konnten sie von einer stabilen Friedensordnung profitieren,
doch die Exzesse der Eigenliebe zwingen sie, die absolute Unabhidngigkeit
vorzuziehen und keine Autoritit iiber sich anzuerkennen. Eitelkeit und
Ruhmsucht leiten ihr Handeln, nicht die Sorge um eine volle Staatskasse
und die Zufriedenheit der Biirger (ebd., 564, 572f., 592—595).

DISKUSSION 163



Rousseau hat in den Lettres écrites de la montagne am Beispiel Genfs ge-
zeigt wie in einer Republik das Prinzip der Volkssouverdnitdt ausgehohlt
wird. Das Volk sieht sich aus praktischen Erwidgungen gezwungen, be-
stimmte Aufgaben zu delegieren, doch die Regierenden neigen dazu, sich
zu verselbstdndigen, stets mehr Handlungskompetenz zu beanspruchen,
sich der Rechenschaftspflicht zu entziehen und die Kompetenzen der Le-
gislative zu beschrianken. Die Ubermacht der Exekutive bricht den Gesell-
schaftsvertrag. Doch das Volk hat das Recht und die Pflicht, die Exekutive
zu kontrollieren und seine Souverdnitit jederzeit wahrzunehmen (OCRou
I11, 845, 881, 891). Meritokratische Kriterien weist Rousseau nicht prinzipiell
zuriick. Menschen sind hinsichtlich ihrer politischen Kompetenzen wie
ihrer Verdienste um das Gemeinwesen ungleich; nicht alle Biirger sind
qualifiziert fiir die Besetzung der Regierungsdmter. Geht es um Aussenpo-
litik, um Krieg und Frieden, muss das Volk aufgeklédrten Fiihrern vertrau-
en. Geht es dagegen um fundamentale Interessen, um die Befolgung der
Gesetze, das Eigentum der Giiter und die Sicherheit des einzelnen Biirgers,
ist es allein kompetent (ebd., 826f.). Ist die Klugheit der politischen Elite
aus realpolitischen Erwigungen unerlisslich, so ist doch allein die Klug-
heit des Volks ein in normativer Hinsicht verldsslicher Wegweiser. Von Ma-
chiavelli iibernimmt Rousseau schliesslich das Motiv der Nicht-Beherr-
schung. Freiheit besteht darin, dem Willen anderer nicht unterworfen zu
sein noch den Willen anderer dem eignen zu unterwerfen. Wer Herr ist,
kann nicht frei sein (ebd., 841f.). ‘

Kant

In seiner Polemik gegen die normative politische Philosophie hat Geuss
insbesondere die von Kant beeinflussten Ansédtze ins Visier genommen. So
mag es erstaunen, wenn in dieser Reihe auch er seinen Platz findet. Wenn
ihm zufolge das «Problem der Staatserrichtung [...], so hart wie es auch
klingt, selbst fiir ein Volk von Teufeln (wenn sie nur Verstand haben), auf-
l6sbar» ist, so deshalb, weil dazu nicht «die moralische Besserung der
Menschen» erforderlich ist. Das Problem besteht darin, verniinftigen
Menschen, die den Nutzen verbindlicher Gesetze einsehen, sich als Indivi-
duen aber von der Verpflichtung zu dispensieren suchen, eine Verfassung
zu geben, welche die Konkurrenz der Privatinteressen so zu regulieren
weiss, «dass in ihrem 6ffentlichen Verhalten der Erfolg eben derselbe ist,
als ob sie keine solche bose Gesinnung hitten» (Kant WA XI, 224). Dank der
List der Natur werden die Menschen als rationale Egoisten gezwungen, ge-
meinsam eine Rechtsordnung zu griinden. Sie diirfen durchaus bose Ge-
sinnungen haben; die Stabilitdt der Republik beruht wiederum auf «fal-
schen» Griinden. Motiv politischen Handelns ist nicht die Verpflichtung,
einem moralischen Prinzip Geniige zu tun, sondern die Klugheit, das rati-

164 ' WIDERSPRUCH — 65/14



onale Abwigen der Chancen, das eigene Interesse durchzusetzen. Eine
Politik, die sich nicht an moralischen Maximen orientiert, ist eine Klug-
heitslehre, eine Theorie der Maximen, «zu seinen auf Vorteil berechneten
Absichten die tauglichsten Mittel zu wihlen» (ebd., 229). Kluge Menschen
sind stets versucht, von der Rechtsordnung zu profitieren und zugleich
sich mittels Verletzung der Reziprozitdt zusdtzliche Vorteile zu verschaf-
fen. Kant spricht in diesem Kontext allerdings nicht mehr von einer allge-
mein menschlichen Neigung, sondern von der historischen Erfahrung, die
lehrt, dass bestimmte Menschen aufgrund ihres privilegierten Status in
der Lage sind, vom Nutzen der Kooperation zu profitieren und die Lasten
aufdie nicht privilegierten Klassen abzuwdélzen.

Der Praktiker der Politik, «dem die Moral blosse Theorie ist», begriindet
seine «trostlose Absprechung» der Friedenshoffnung mit der menschli-
chen Natur, die angeblich dem Frieden abgeneigt ist. Des Gesetzgebers
moralische Gesinnung, seine Bereitschaft, dem Volk die legislative Souve-
ranitidt zuzugestehen, kann man «wenig in Anschlag bringen». Wer «ein-
mal die Gewalt in Hdnden hat, wird sich vom Volk nicht Gesetze vorschrei-
ben lassen» und auch nicht davon absehen, gegen andere Staaten Krieg zu
fiihren (Kant WA XI, 230f.), so besagt der realpolitische Einwand gegen das
Friedensprojekt. Spricht Kant von der Klugheit der «staatskluge[n] Mén-
ner», so hat er die Politiker im Auge — K6nige, Despoten und ihre juristi-
schen Ratgeber. Der scharfe Ton, den er beziiglich der Monarchie und ihrer
Fiirsprecher in diesem Kontext anschldgt, kontrastiert auffillig mit der
vorsichtigen Wortwahl in anderen rechtstheoretischen Schriften. Staats-
kluge Médnner rithmen sich zwar ihrer praktischen Erfahrung und Men-
schenkenntnis, kennen aber nur die Praxis des Opportunismus und nicht
das im Menschen angelegte Potential zum Besseren. Politiker geben vor, .
die Menschen zu nehmen wie sie sind. Doch die Menschen sind, wie Kant
entgegenhdlt, genau das, wozu die Michtigen sie «durch ungerechten
Zwang [...] gemacht haben, ndmlich halsstarrigund zur Empd6rung geneigt.
Sprechen staatskluge Médnner vom Recht, meinen sie die Gewalt. Ihres un-
gerechten Verhaltens sich zu schdmen sehen sie keinen Anlass, solange die
Vergrosserung ihrer Macht ihnen im Kreis der Machthaber zur Ehre ge-
reicht.» Wie kann es dennoch gelingen, aus «allen diesen Schlangenwen-
dungen einer unmoralischen Klugheitslehre, den Friedenszustand [...] he-
rauszubringen»? (ebd., 234—238, 352)

Offensichtlich gibt es zwei Arten der Klugheit. Wihrend die meisten
Menschen aus eigenniitzigen Griinden eine republikanische Verfassung
anstreben, weil sie Freiheit, Sicherheit, Frieden und den Schutz des Eigen-
tums verspricht, achten die Nutzniesser und Apologeten der absolutisti-
schen Ordnung bloss darauf, wie sie am besten ihre Privilegien verteidi-
gen konnen. Von der Klugheit des Volkes ist eher als von jener der Fiirsten

DISKUSSION 165



zu erwarten, dass sie die «Misshelligkeit zwischen der Moral und der Poli-
tik» iberwindet. Wenn Kant postuliert, die rechtliche Verfassung in jedem
Staat solle republikanisch sein, fiihrt er zwei Argumente ins Feld. Nur die
republikanische Verfassung entspricht der Idee des urspriinglichen Ver-
trags, und nur sie fordert den Frieden. Liegt die Entscheidung fiir oder ge-
gen den Krieg bei den Biirgern selbst, werden sie sich fiir den Frieden ent-
scheiden, da sie andernfalls alle finanziellen Lasten zu tragen hétten und
selbst ihr Leben aufs Spiel setzen miissten. In der despotischen Ordnung
hingegen wird das Staatsoberhaupt leichtfertig einen Krieg beschliessen,
da er durch diesen «nicht das mindeste einbiisst», stehen ihm doch «viele
Tausende zu Gebot», die sich «fiir eine Sache, die sie nichts angeht», aufop-
fern miissen. Als «Staatseigentiimer» sieht er im Krieg bloss «eine Art von
Lustpartie» (Kant WA XI, 205f, 209f., 358f.). Dass Kant fiir eine moralische
Politik pladiert, die Rechtslehre der Moral zurechnet, die Verséhnung von
Moral und Politik herbeiwiinscht und die Idee des verniinftigen Konsen-
ses, des urspriinglichen Vertrags, als normative Voraussetzung legitimer
Ordnung fiir unverzichtbar hilt, wird mit diesen Ausfiihrungen nicht be-
stritten. Das republikanische Prinzip ist «nicht auf Klugheit, sondern auf
Pflicht gegriindet», so betont er. Und doch muss die Natur der Vernunft,
die Klugheit der Pflicht zu Hilfe kommen, damit die so schwer zu stiftende
republikanische Verfassung verwirklicht und der Wille der Vélker Gesetz
werden kann (ebd., 240-242, 247).

Schlu'ss

Eine alternative, realistisch-kritische politische Philosophie mag sich in
Umrissen in diesen Uberlegungen abzeichnen, doch viele Fragen bleiben
offen. Ich mdchte abschliessend drei Punkte auflisten, die mir fiir die De-
batte relevant zu sein scheinen. |

1. Die Idee der Freiheit als Selbstbestimmung, Unabhédngigkeit oder
Nicht-Beherrschung ist als normative Orientierung politischer Philoso-
phie unverzichtbar, bedarf aber der Konkretisierung. Herrschaft wird
nicht allein von staatlichen Institutionen ausgeiibt, sondern ebenso von
okonomischen Akteuren, die Einfluss nehmen auf Politik und Gesetzge-
bung, sowie generell von den sogenanhten Sachzwiéngen einer kapitalisti-
schen Marktwirtschaft. Wie dieser Art der Herrschaft Widerstand geleistet
werden kann, ist eine Frage, die von der Philosophie noch weitgehend ver-
dringt wird. Gewiss ist, dass ohne die Revision des Rechts auf privates Ei-
gentum an 6konomischen Mitteln Widerstand auf Dauer erfolglos bleibt.

2. Demokratie und Gleichheit sind untrennbar — zumindest in der Philo-
sophie und der Rhetorik. Zu den wichtigsten Herausforderungen der Poli-
tik gehort hingegen die Erfahrung, dass vier Jahrzehnte neoliberalen Re-
gierens Ungleichheiten in einem Ausmass bewirkt haben, das die

166 , WIDERSPRUCH — 65/14



Existenzbedingungen der Demokratie gefahrdet. Die politische Philoso-
phie ist gut beraten, sich nicht ausschliesslich mit der Perfektionierung
demokratischer Utopien zu beschiéftigen, sondern die «nicht ideale» Welt
der Ungleichheit zu studieren und die Aufmerksamkeit auf die Chancen
der Unterprivilegierten zu richten, oligarchischer Macht entgegenzutre-
ten.

3. Das Missverstdndnis oder ideologisch bedingte Fehlurteil, wonach
Marx den Klassenkampf erfunden hat, hilt sich hartnéckig. Doch die un-
gleiche Verteilung politischer Macht und 6konomischer Ressourcen, die
Konflikte zwischen Ober- und Unterschicht gehéren seit jeher zu den vor-
dringlichen Themen des politischen Denkens. Platon, Aristoteles und
Kant waren damit genauso konfrontiert wie Solon, Machiavelli und Marx
(Marti 2008, 14-26). Moralphilosophisch betrachtet ist der Klassengegen-
satz irrelevant; wer arm und ohnmaéchtig ist, ist nicht deshalb ein besserer
Mensch; der Wohlhabende und Méchtige kann sehr wohl moralisch inte-
ger sein. Was die Uberlegungen von Machiavelli, Rousseau und selbst von
Kant nahelegen, ist — hier als Arbeitshypothese gefasst — etwas anderes:
Mit der Akkumulation von Macht und Reichtum sowie der steigenden
Chance, die negativen Folgen des eignen Handelns auf andere abzuwil-
zen, wichst die Versuchung oder die Gefahr, irrational, im Widerspruch
sowohl zu den eignen «wohlverstandenen», langfristigen Interessen wie
auch den Stabilitdtsvoraussetzungen politischer Gemeinschaft zu han-
deln. Machiavellis Raubritter oder Rousseaus und Kants Fiirsten sind da-
fiir ebenso Beispiele wie das gegenwirtig von Okonomen hiufig themati-
sierte irrationale Gebaren von auf Spekulationsgewinne setzenden
Marktakteuren. Wird solches Verhalten kritisiert, so ist die Kritik selbstre-
dend nicht, wie eine dimmliche Rhetorik unaufhorlich suggeriert, von
Neid und Ressentiment motiviert, sondern von der Sorge um den Bestand
einer politischen Ordnung, die den Menschen zumindest in beschrank-
tem Mass eine gewisse Freiheit und Unabhéngigkeit zusichert. |

Literatur

Aristoteles, 1956ff.: Werke. Berlin/Darmstadt

Foisneau, Luc, 2014: Rawls et la justification de la régle de la majorité. In: Raisons
politiques, 1, 53, Paris, 63—79

Geuss, Raymond, 2005: Outside Ethics. Princeton

Geuss, Raymond, 2008: Philosophy and Real Politics. Princeton

Geuss, Raymond, 2010: Realismus, Wunschdenken, Utopie. In: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, 3, 58, Berlin, 419—429

Halimi, Serge et al., 2014: Grand marché transatlantique. In: Le Monde diplomatique,
Juni, Paris, n-18 '

Kant, Immanuel, WA, 1968: Werkausgabe. Frankfurta. M.

DISKUSSION 167



Machiavelli, Niccolo, 1952: (Euvres completes (OCMac). Paris

Marti, Urs, 2008: Freiheit, Recht und Revolution. In: Ringger, Beat (Hg.): Zukunft der
Demokratie. Ziirich

Marti, Urs, 2012: Tierbdndiger und Hirten. Gesetz und Herrschaft bei Solon und Platon.
In: Estermann, Josef (Hg.): Der Kampfums Recht. Miinster, 81-98

Pettit, Philip, 1997: Republicanism. A Theory of Freedom and Government. Oxford
Piketty, Thomas, 2013: Le capital au XXIe siécle. Paris

Rawls, John, 1979: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. M.

Rawls, John, 1999a: Collected Papers. Cambridge MA

Rawls, John, 1999b: The Law of Peoples. Cambridge MA

Rawls, John, 2001: Justice as Fairness. A Restatement. Cambridge MA

Rousseau, Jean-Jacques, 1959ff.: (Euvres complétes (OCRou). Paris

Roux, Emmanuel, 2013‘: Machiavel, la vie libre. Paris

Streeck, Wolfgang, 2013: Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapita-
lismus. Frankfurta. M.

Wallach, Lori, 2013: Le traité transatlantique. In: Le Monde diplomatique, November,
Paris, 4f.

Weber, Max, 1958: Gesammelte Politische Schriften. Tlibingen
Wolin, Sheldon, 2004: Politics and Vision. Expanded Edition. Princeton

EMBURG

14
GESELLSCHAFTSAI\IALYSE UND LINKE PRAXIS

ie Linke
OH GOTT! Politische Religion als neue Avantgar_de? l P?glu;s] usnpi:;iagen ‘ |
orf kt-or der Ohnmacht | Krisenproteste und linke Erlosung e
"l i he Renaissance und arabische Linke | Tea Party, Evang ey
tSIahmtgg i\iosa'\k | Hindunationalismus in Indien | Kirche auf Partners
rec

ration — Vertiefte Briiche in d_er,EU |
| Parteientwicklung = aber wie? |
Thomas Piketty

AUSSERDEM Absturz trotz Interg
Schwierigkeiten mit der Utopne .
Prostitution als Arbeit | Arbeiten mit

i Joanna
A k Boer | Bodo Ramelow | ‘
; AGEN VON Stuart Hall | Dic _ S
Iéiﬂl-rrci:a'l?.\ﬁl‘:ranz Segbers | Brigitte Kahl | Jan Rehmann l_|n§!areSLcl>l;y |
Rme:mger | Joachim Becker | Klaus Lederer | Stefanie Klee u.a.

-September 2014, 136 Seiten

Rosa-Luxemburg-Stiftung (Hg.) " WWWZE\TSCHRlFT-LUXEMBURG-DE

JETZT KOSTENLOS ABONNIERE

168 WIDERSPRUCH - 65/14



	Politische Philosophie in der Krise? : Demokratie, Gleichheit und Akkumulation von Macht und Reichtum in der Debatte

