
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 33 (2014)

Heft: 65

Artikel: Politische Philosophie in der Krise? : Demokratie, Gleichheit und
Akkumulation von Macht und Reichtum in der Debatte

Autor: Marti-Brander, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Marti-Brander

Politische Philosophie in der Krise?
Demokratie, Gleichheit und Akkumulation von Macht und Reichtum
in der Debatte

Eine Krise der politischen Philosophie zu diagnostizieren ist gewagt, han-
delt es sich doch um eine höchst produktive Aktivität, wie ein Blick auf Pu-
blikationen und Debatten zeigt. Allerdings mehren sich Stimmen, die die-
ser Aktivität die praktische Relevanz absprechen. Sie habe sich in ihren
«idealen» Welten häuslich eingerichtet, politische Realitäten kümmerten
sie kaum, so die Kritik. So reichhaltig das Angebot an liberalen, republika-
nischen, partizipativen, deliberativen, epistemischen, pragmatischen,
radikalen, agonistischen, postfundamentalen, multilateralen oder kos-
mopolitischen Demokratiemodellen ist, die Sorgen aktueller Politik - au-
toritäre Tendenzen, Aushebelung der Gewaltenteilung, Erfolge rechter
Parteien, Fremdenfeindlichkeit, Intoleranz, Einfluss finanzkräftiger pri-
vater Akteure, Korruption, Straffreiheit fehlbarer Politiker - scheinen dar-
in von geringem Gewicht zu sein. Gibt es ein europäisches Volk? Können
mehrere Völker gemeinsam Demokratie praktizieren? Fragen dieser Art
bewegen philosophische Gemüter. Ob sie die Bürgerinnen und Bürger der
EU-Staaten ebenfalls umtreibt, mehr als der wirtschaftspolitische Dog-
matismus der EU-Kommission und die einseitig zulasten der Lohnabhän-
gigen gehende Sparpolitik? Ist nicht vom Volk etwas viel die Rede, kaum
aber vom andern Begriff, der ebenso im Wort «Demokratie» steckt: der
Flerrschaft? Gesetzt - worüber sich derzeit nur spekulieren lässt - die mul-
tinationalen Korporationen setzen sich in den Verhandlungen über ein
transatlantisches Flandels- und Investitionsabkommen zwischen EU und
USA mit ihren Forderungen durch, so werden die Bürgerinnen und Bürger
der EU und der USA ihrer Souveränität, ihrer legislativen Selbstbestim-

mung oder eben Flerrschaft in beträchtlichem Ausmass verlustig gehen.
Unternehmen könnten gegen Staaten klagen, falls ihre Profiterwartungen
aufgrund neuer Gesetze enttäuscht würden. Die von übernationalen
Schiedsstellen gefällten Urteile wären bindend, diese könnten nur von In-
vestoren, nicht von Staaten angerufen werden, die Verfahren wären nicht
öffentlich. Staaten und ihre Bürgerinnen und Bürger könnten für demo-
kratische Entscheide im Bereich der Wirtschafts-, Finanz-, Sozial-, Um-
weit- oder Gesundheitspolitik mittels monetärer Sanktionen bestraft wer-

DISKUSSION 157



den. Der Begriff des öffentlichen Interesses würde obsolet (Wallach 2013;

Halimi 2014). Wie die Völker angesichts fehlender Informationsmöglich-
keiten und notorischer Demokratiedefizite dann noch von einem Letzt-
verweigerungsrecht - auch das wird unter Volkssouveränität verstanden -
Gebrauch machen können, bleibt ein Geheimnis.

Die zeitgenössische politische Philosophie scheint vor solchen Ent-
Wicklungen die Augen zu verschliessen. Von angewandter Ethik sei sie

nicht mehr zu unterscheiden, so beklagte vor einigen Jahren Raymond
Geuss; politische Philosophie müsse realistisch sein, das Handeln der
Menschen und nicht ihre Überzeugungen studieren sowie historische und
institutionelle Kontexte berücksichtigen (Geuss 2008,1, 8-16). Doch wie re-
alistisch kann die Disziplin sein? Nicht nur gegenüber der Moralphiloso-
phie, auch gegenüber der empirischen Politikwissenschaft muss sie ein ei-

genständiges Profil wahren. Aufdie normative Evaluation von Handlungen
kann sie nicht verzichten, muss dabei aber prüfen, welche Handlungs-
möglichkeiten Akteure im institutionellen Kontext besitzen. Die Fixie-
rung auf Individualethik gehe «wohl auf das unkontrollierte Weiterwirken
der westlichen religiösen Tradition zurück, in der es vor allem um das See-

lenheil des Individuums geht», wie Geuss mutmasst (2010, 421). Mit der
neuzeitlichen Säkularisierung hat sich die Auffassung durchgesetzt, reli-
giöse wie moralische Überzeugungen seien, so sie nicht zum Vorwand wi-
derrechtlichen Handelns werden, Privatsache. Gilt diese säkulare Ansicht
auch für die zeitgenössische Philosophie? Laut John Rawls, auf den Geuss'

Kritik primär zielt (Geuss 2005,11-28), kann soziale Stabilität nicht auf ei-
nem modus rwendi basieren, sondern setzt voraus, dass die Bürgerinnen
und Bürger sich zu den moralischen Idealen und Werten einer demokrati-
sehen Gesellschaft bekennen (Rawls 1999a, 589; 1999b, 13L, 44L). Sollte die
politische Philosophie sich nicht eher mit realen Handlungsmöglichkei-
ten als mit hypothetischen Handlungsmotiven befassen?

Rawls' Gerechtigkeitskonzeption ist im institutionellen Kontext der US-
amerikanischen Sozialpolitik vom New Deal bis zur Great Society zu ver-
stehen, wie Sheldon Wolin dargelegt hat. In der wohlfahrtstaatlichen Op-
tik wird die Macht der Konzerne ausgeblendet. Doch wie soll das Los der
Benachteiligten verbessert werden, ohne das kapitalistische Privateigen-
tum infrage zu stellen, und wieso interessiert Rawls sich nicht für politi-
sehe, soziale und ökonomische Rechte, welche ein Gegengewicht zur
Macht der Konzerne bilden könnten, so fragt Wolin (2004, 529-551). Zwar
räumt auch Rawls die Unvereinbarkeit von Kapitalismus und Demokratie
ein, und mit dem Privateigentum an Produktionsmitteln stellt er die insti-
tutionelle Basis des Kapitalismus explizit infrage (Rawls 2001, 41 f.). Der de-
mokratische Streit und Forderungen nach alternativen Wirtschaftsord-
nungen sind in seiner Theorie jedoch kein Thema. Demokratischen Proze-

158 WIDERSPRUCH-65/14



duren misstraut Rawls grundsätzlich; ein praktikables Verfahren, das ge-
rechte Gesetze garantiert, kann es ihm zufolge nicht geben (Rawls 1979,

396f., Kap. 54; vgl. Foisneau 2014). Die richtige, philosophisch begründete
Entscheidung steht immer schon fest, die Mehrheitsregel ist ein notwendi-
ges Übel, obgleich sie falsche Entscheidungen herbeiführt, insbesondere
dann, wenn Klasseninteressen im Spiel sind. Rawls leugnet nicht die Exis-
tenz einer Klassengesellschaft mit gegensätzlichen Interessen, verbannt
aber Konflikt und Dissens aus seiner idealen Welt. Die Umsetzung der Ge-

rechtigkeitsprinzipien werde in der realen Welt zwar häufig scheitern, wie
er eingesteht, dennoch müsse man die Gesellschaft so einrichten, dass der
«Tag der Abrechnung [...] gar nicht anbricht» (Rawls 1979,337, Kap. 46).

Vielleicht ist es gerade diese Angst vor sozialen Konflikten und politi-
sehen Auseinandersetzungen, die Rawls, seiner konsequent sozialdemo-
kratischen Position ungeachtet, zur idealen Zielscheibe der Kritik der zeit-
genössischen politischen Philosophie macht. Deren Relevanz bemisst sich
auch daran, ob das Verhältnis zwischen den Idealen der Demokratie und
den Imperativen kapitalistischer Wirtschaft für sie ein Thema ist. Vor über
hundert Jahren hat Max Weber geschrieben, der Individualismus der Men-
schenrechte sei das Produkt des optimistischen Glaubens an die natürli-
che Interessenharmonie freier Individuen, eines Glaubens, den der Kapi-
talismus für immer zerstört habe (Weber 1958,40). Teilt man die Annahme,
die Bedingungen für einen Sozialvertrag zwischen gleichen und unab-
hängigen Individuen, die dank Einsicht in ihre wahren Interessen zu ei-
nem vernünftigen Konsens gelangen, seien, falls sie je existiert haben, im
Kapitalismus nicht mehr gegeben - was folgt daraus für die politische Phi-
losophie? Sind die Demokratien der Gegenwart Kooperationsgemein-
Schäften, worin die Gewinner ein rationales Interesse haben, die Verlierer
zu entschädigen? Neuere Analysen (Streeck20i3; Piketty 2013) legen einen
anderen Schluss nahe. Laut Wolfgang Streeck hat die kapitalistische
Marktwirtschaft sich von der Demokratie als Verfassung, die zwecks Ga-
rantie sozialer Bürgerrechte die durch die Märkte bewirkte Verteilung zu
korrigieren sucht, entkoppelt. Politik steht vor der Wahl, die Interessen
entweder des «Marktvolks» oder des «Staatsvolks» zu bedienen. Kompro-
misse, die beide Seiten zufriedenstellen könnten, sind nicht in Sicht. Auf
den vernünftigen Konsens aller Akteure zu setzen, ist erst recht utopisch.
Der regelmässig ertönende Ruf nach einem neuen Gesellschaftsvertrag
gehört in den Bereich der Rhetorik.

Angenommen, die Diagnose ist richtig, muss die politische Philosophie
das Konsens-Paradigma überdenken. In jeder Gesellschaft werden ökono-
mische Ressourcen und politische Teilnahmerechte ungleich verteilt und
dadurch Individuen und Gruppen unterschiedliche Handlungsmöglich-
keiten zugewiesen. Auch moderne Demokratien sind mit dem Problem

DISKUSSION 159



konfrontiert, wie die ungleiche Verteilung von Macht und Wohlstand im
Interesse sozialer Stabilität reduziert werden kann. Wie lässt sich verhin-
dern, dass die schwächere Partei dauerhaft auf der Verliererseite steht?
Welche Institutionen können sicherstellen, dass auch Unterprivilegierte
partizipieren können und die Chance haben, die Regeln zu ändern? Wenn
die souveräne Handlungsfähigkeit staatlicher Institutionen abnimmt,
häufig dank aktiver Mitwirkung gewählter Politiker, während das Sankti-
onspotenzial kapitalkräftiger privater Akteure wächst, kann es sich die
politische Philosophie nicht ersparen, die Möglichkeiten strengerer öf-
fentlicher Kontrolle ökonomischer Macht in ihre Reflexion einzubeziehen.
Sie muss prüfen, wie die Handlungsfreiheit stärkerer Akteure vermindert
und jene schwächerer vergrössert werden kann. Gewiss ist die schwächere
Seite nicht zwingend die moralisch bessere, und das Ziel des Ausgleichs
besteht nicht in der Ausbildung politischer Tugenden, sondern in der Ga-

rantie der Überlebensfähigkeit des politischen Gemeinwesens. Kann eine
solcherart strategische Sichtweise den Ansprüchen an eine normative po-
litische Theorie gerecht werden? Im Folgenden möchte ich die Frage an-
hand von vier Beispielen diskutieren.

Solon

Die Aufgabe des Gesetzes besteht im sozialen Ausgleich, wie der griechi-
sehe Politiker und Dichter Solon im frühen 6. Jahrhundert v. u. Z. festhält.
Das Gesetz soll die verfeindeten Parteien dazu anhalten, die Rechtsan-
sprüche des Gegners anzuerkennen. Bei den Parteien handelt es sich um
die adligen Grossgrundbesitzer sowie die von Schuldknechtschaft be-
drohten armen Kleinbauern. Der Konflikt führt Athen zu Beginn des
6. Jahrhunderts an den Rand des Bürgerkriegs und daraufhin zur Wahl So-

Ions ins Archontat. Als unparteilicher Schiedsrichter will er einen Zustand
herbeiführen, worin der Wille der Mächtigen, ihre Privilegien zu behalten,
sowie der Kampf der Ohnmächtigen um elementare Freiheits- und Eigen-
tumsrechte im Rahmen eines Gesetzes vereinbar sind. Um die Aufgabe zu
bewältigen, muss er «gegen beide Seiten für beide» kämpfen (Aristoteles,
Werke 10 /i, 15). Das Gesetz kann die soziale Ungleichheit nicht aus der Welt
schaffen, jedoch verhindern, dass mit dem völligen Sieg der einen Partei
über die andere das Unrecht obsiegt oder der Bürgerkrieg ausbricht. Solon
befreit das Volk, indem er die Grundschulden und die Leibeigenschaft auf-
hebt. Den Mächtigen und Reichen macht er nicht streitig, was ihnen ge-
bührt. Der politisch-ökonomische Ausgleich zielt nicht auf die Gleichver-
teilung von Macht, Ehre oder materiellen Gütern. Doch weil die
Masslosigkeit der einen und das Elend der anderen den Bestand des Ge-
meinwesens gefährden, muss das Gesetz zähmend eingreifen (Marti 2012).

160 WIDERSPRUCH-65/14



Machiavelli
Dass zwischen der Art, wie man leben sollte, und jener, wie man tatsäch-
lieh lebt, eine gewaltige Entfernung liegt (OCMac, 335), gehört zu Machia-
vellis bekannten Äusserungen. Zu den elementaren Tatsachen, die jede
politische Reflexion zur Kenntnis nehmen muss, gehört der soziale Kon-
flikt. In allen Staaten gibt es, so legt Machiavelli im Principe wie in den D/s-
cors/ dar, zwei Parteien, das Volk und den Adel. Während es unmöglich ist,
auf ehrenhafte Weise und ohne anderen Unrecht zu tun, die Angehörigen
des Adels zufriedenzustellen, ist dies beim Volk leicht möglich. Dessen In-
teressen sind ehrenhafter als jene des Adels, der das Volk unterdrücken
will, während das Volk nicht unterdrückt werden will. Machiavelli konsta-
tiert zwei gegensätzliche Launen oder Bedürfnisse: die Lust, andere Men-
sehen zu beherrschen, und den Wunsch, von anderen nicht beherrscht zu
werden (ebd., 317L). Die Unterscheidung ist normativ relevant: Wer sich für
seine Freiheit einsetzt, ist im Recht, wer die Freiheit anderer verletzt, ist es

nicht. Machiavelli definiert das in modernen republikanischen Theorien
zentrale Prinzip der Freiheit als Nicht-Beherrschung (Pettit 1997, 51-79,'

Roux 2013). Die wichtigste Aufgabe der Politik, die Wahrung der Freiheit,
muss dem Volk anvertraut werden. Die Angehörigen des Adels sind von
Machthunger besessen, sie leben in Überfluss und Müssiggang, besitzen

grosse Landgüter, kümmern sich nicht um deren Bewirtschaftung und be-
reichern sich von der Arbeit ihrer Knechte. Solche Menschen sind notwen-
dig die Feinde freier Institutionen und des zivilisierten Lebens (ebd., 497).

Dagegen ist das Volk klüger und beständiger als der Adel und die Fürsten.
Es ist nicht im moralischen Sinn besser, lediglich zufrieden, wenn die Gü-

ter, auf die es legitimerweise Anspruch erhebt - Eigentum und Ehre -, vom
Fürsten nicht angetastet werden (ebd., 343L).

Machiavellis Anthropologie ist pessimistisch. Menschen sind von Na-
tur unersättliche Wesen, sie begehren alles und können doch wenig nur
erlangen, woraus eine andauernde Unzufriedenheit resultiert (OCMac
512). Doch Machiavelli hat sich zugleich die «harte und schwierige Aufga-
be» gestellt, eine scheinbar aussichtslose Sache zu verteidigen, nämlich je-
nen zu widersprechen, welche die Masse der einfachen Menschen als

dumm, unzuverlässig und wankelmütig bezeichnen. Für die Fehler, die sie
der Menge anlasten, sind alle Menschen, insbesondere aber Fürsten anfäl-
lig. Nicht der Stand, dem ein Mensch angehört, entscheidet über seine po-
litische Kompetenz, sondern die Existenz oder Nichtexistenz einer funkti-
onierenden Gesetzesordnung. Von ihrer Natur her sind die Menschen
gleich, überwiegt das Gute auf einer Seite, so ist es beim Volk. Völker sind
klüger, beständiger und in ihrem Urteil umsichtiger als Fürsten; demokra-
tische Gemeinwesen gedeihen besser und werden besser regiert als mon-
archische (ebd., 502-505). Weshalb ist das Volk klüger als die Oberschicht?

DISKUSSION 161



Zu prüfen ist, wer die Stabilität des Gemeinwesens eher bedroht, Volk oder
Adel? In den D/scorsi ruft Machiavelli Gründe für und wider beide Positio-
nen in Erinnerung, wobei das «Vernunftargument» für die «demokrati-
sehe» Position spricht: die Bereitschaft zur Verteidigung der Freiheit ga-
rantiert eher Stabilität als der Wille zur Herrschaft. Machiavelli führt ein
zweites Unterscheidungsmerkmal ein: Es gibt eine Klasse, die danach
strebt, zu erwerben, was sie nicht besitzt, sowie eine Klasse, die ihre Privi-
legien zu erhalten versucht. Wiederum plädiert Machiavelli für das Volk:
Destabilisierung ist eher von jenen zu befürchten, die aus Angst, ihre Pri-
vilegien und Reichtümer zu verlieren, gewaltsame Umstürze anzetteln.
Überdies sind sie mit ihrem herrschsüchtigen und habgierigen Betragen
dem Volk ein schlechtes Beispiel (ebd., 392-394) •

Machiavelli bemerkt einmal, Republiken könnten sich nur dauerhaft
halten, wenn sie keine Art von Adel tolerierten (OCMac 497), geht aber rea-
listischerweise davon aus, dass sie sich aus zwei Klassen zusammensetzen,
zwischen denen Konflikte unausweichlich sind. Doch falls es gelingt, den
Konflikt institutionell zu regeln, dem Volk ein Vetorecht einzuräumen und
seine Chance, der Oberschicht Widerstand zu leisten, zu verbessern, wird
er zur ersten Ursache der Freiheit. Machiavelli erinnert an die römische
Institution des Volkstribunats, die ein Gegengewicht zum aristokrati-
sehen Senat geschaffen hat. Nur aus der Opposition zwischen Volk und
Adel, aus Tumult und Agitation entstehen Gesetze, welche die Freiheit för-
dern (ebd., 390T). Dass diese Art der Stabilität auf Gründen beruht, die
Rawls für falsch hält, versteht sich. Der Konflikt kann freilich nicht Selbst-
zweck sein. Nicht jede Art der Konfliktaustragung fördert die Freiheit und
stärkt die Republik. Der Streit zwischen Volk und Adel soll ausgetragen
werden, darf aber nicht zur völligen Unterwerfung einer Klasse führen.
Verleumdung, Hass und Ressentiment, Spaltungen und Parteiungen sind
der Sache der Freiheit abträglich (ebd., 402-405, io66f.). Man kann Machia-
vellis Intention so interpretieren, dass in Konflikten nur Motive, die im öf-
fentlichen Interesse sind, vernünftiges Handeln bewirken: der Wille, nicht
beherrscht, ausgebeutet, diskriminiert, entehrt oder aus der politischen
Mitbestimmung ausgeschlossen zu werden. Wenn Machiavelli in den Isfo-
ne^oreutme vom Aufstand der Ciompi, der Arbeiter der Wollindustrie be-

richtet, wird allerdings deutlich, dass er den untersten sozialen Klassen
kaum Sympathien entgegenbringt. Gerade sie sind in seiner Wahrneh-

mung in ihrem Handeln von Angst, Hass und Ressentiment geleitet (ebd.,
1081-1100).

Rousseau

Die Konsens-Idee mag für die Philosophie unverzichtbar sein, doch Men-
sehen sind nicht bereit, ihre Interessen abstrakten Prinzipien zu opfern, so

162 WIDERSPRUCH-65/14



gibt Rousseau in der ersten Fassung des Contrat social zu verstehen: Wenn
die Gemeinschaft des Menschengeschlechts tatsächlich und nicht bloss in
philosophischen Systemen existierte, würde sie sich als moralisches We-

sen von den Individuen unterscheiden. Dank eines gemeinsamen Empfin-
dungsvermögens würden alle über Gut und Böse gleich urteilen; die öf-
fentliche Glückseligkeit wäre die Quelle des privaten Glücks. Dies wäre die
ideale Welt; in der realen Welt jedoch schliessen sich Gemeinwohl und Ei-

geninteresse aus. Zwar ist der Gemeinwille in jedem Einzelnen ein Akt des

Verstandes; wenn die Leidenschaften schweigen, zeigt die Vernunft, was
jeder von allen anderen erwarten darf und was er ihnen schuldet. Aber, so
Rousseaus rhetorische Frage: wo ist der Mensch, der sich von sich selbst se-

parieren kann? Die Sorge um die Selbsterhaltung ist immer sein stärkstes
Motiv, ja ein Gebot der Natur; wie soll man ihn zwingen, sich Pflichten zu
fügen, deren Bezug zur eignen Existenz er nicht zu sehen vermag? (OCRou
III, 284-286) Wie Rousseau im Discours sur Z'inégaZifé darlegt, wächst mit
dem Fortschritt der Zivilisation die soziale Ungleichheit, was zur Folge hat,
dass politische Ordnungen unvermeidlich den Interessen privilegierter
Klassen dienen. Die wahrhafte Republik ist denkbar unter der Bedingung,
alle Bürger teilen das Interesse an Rechtsgleichheit und keiner ist abhän-
gig von anderen. Sind jedoch die materiellen Bedingungen ungleich, was
in der Realität meist der Fall ist, fällt es schwer, das gemeinsame Interesse
zu erkennen - dies ist das ernüchternde Fazit des Contrat social. Rousseau
beruft sich in dieser Schrift (ebd., 409) auf Machiavelli, wenn er festhält,
ein kluger Fürst müsse alles Interesse daran haben, über ein mächtiges
Volk zu herrschen, könne er selbst doch von dieser Macht profitieren. Da
Fürsten jedoch unklug und auf ihren persönlichen Vorteil bedacht seien,
räumten sie stets jener Maxime den Vorrang ein, die unmittelbar den

grössten Nutzen verspricht. Im Kommentar zum Friedensprojekt des Abbé
Castel de Saint-Pierre nimmt Rousseau das Motiv erneut auf. Zwar hält er
die «moralische Wahrheit» (ebd., 591) des Projekts für erwiesen, rät aber zu
mehr Realitätssinn. Wäre die soziale Ordnung das Werk der Vernunft und
nicht der Leidenschaften, wäre der Friede zwischen den Staaten längst
verwirklicht. Weil jedoch die Leidenschaften der Fürsten über die Ver-
nunft der Bürger obsiegen, wird sich stets das Recht des Stärkeren behaup-
ten. Den Fehler in Saint-Pierres Argumentation sieht Rousseau in der An-
nähme, Fürsten könnten aufgrund rationaler Abwägung den Sinn eines
solchen Projekts einsehen. Liegt der Friede tatsächlich im Interesse der
Fürsten? Zwar könnten sie von einer stabilen Friedensordnung profitieren,
doch die Exzesse der Eigenliebe zwingen sie, die absolute Unabhängigkeit
vorzuziehen und keine Autorität über sich anzuerkennen. Eitelkeit und
Ruhmsucht leiten ihr Handeln, nicht die Sorge um eine volle Staatskasse
und die Zufriedenheit der Bürger (ebd., 564, 572L, 592-595).

DISKUSSION 163



Rousseau hat in den Lettres écrites de Za montagne am Beispiel Genfs ge-
zeigt wie in einer Republik das Prinzip der Volkssouveränität ausgehöhlt
wird. Das Volk sieht sich aus praktischen Erwägungen gezwungen, be-
stimmte Aufgaben zu delegieren, doch die Regierenden neigen dazu, sich
zu verselbständigen, stets mehr Handlungskompetenz zu beanspruchen,
sich der Rechenschaftspflicht zu entziehen und die Kompetenzen der Le-
gislative zu beschränken. Die Übermacht der Exekutive bricht den Gesell-
schaftsvertrag. Doch das Volk hat das Recht und die Pflicht, die Exekutive
zu kontrollieren und seine Souveränität jederzeit wahrzunehmen (OCRou
III, 845, 88t, 891). Meritokratische Kriterien weist Rousseau nicht prinzipiell
zurück. Menschen sind hinsichtlich ihrer politischen Kompetenzen wie
ihrer Verdienste um das Gemeinwesen ungleich; nicht alle Bürger sind
qualifiziert für die Besetzung der Regierungsämter. Geht es um Aussenpo-
litik, um Krieg und Frieden, muss das Volk aufgeklärten Führern vertrau-
en. Geht es dagegen um fundamentale Interessen, um die Befolgung der
Gesetze, das Eigentum der Güter und die Sicherheit des einzelnen Bürgers,
ist es allein kompetent (ebd., 826f.). Ist die Klugheit der politischen Elite
aus realpolitischen Erwägungen unerlässlich, so ist doch allein die Klug-
heit des Volks ein in normativer Hinsicht verlässlicher Wegweiser. Von Ma-
chiavelli übernimmt Rousseau schliesslich das Motiv der Nicht-Beherr-
schung. Freiheit besteht darin, dem Willen anderer nicht unterworfen zu
sein noch den Willen anderer dem eignen zu unterwerfen. Wer Herr ist,
kann nicht frei sein (ebd., 84if.).

Kant
In seiner Polemik gegen die normative politische Philosophie hat Geuss
insbesondere die von Kant beeinflussten Ansätze ins Visier genommen. So

mag es erstaunen, wenn in dieser Reihe auch er seinen Platz findet. Wenn
ihm zufolge das «Problem der Staatserrichtung [...], so hart wie es auch

klingt, selbst für ein Volk von Teufeln (wenn sie nur Verstand haben), auf-
lösbar» ist, so deshalb, weil dazu nicht «die moralische Besserung der
Menschen» erforderlich ist. Das Problem besteht darin, vernünftigen
Menschen, die den Nutzen verbindlicher Gesetze einsehen, sich als Indivi-
duen aber von der Verpflichtung zu dispensieren suchen, eine Verfassung
zu geben, welche die Konkurrenz der Privatinteressen so zu regulieren
weiss, «dass in ihrem öffentlichen Verhalten der Erfolg eben derselbe ist,
als ob sie keine solche böse Gesinnung hätten» (Kant WA XI, 224). Dank der
List der Natur werden die Menschen als rationale Egoisten gezwungen, ge-
meins.am eine Rechtsordnung zu gründen. Sie dürfen durchaus böse Ge-

sinnungen haben; die Stabilität der Republik beruht wiederum auf «fal-
sehen» Gründen. Motiv politischen Handelns ist nicht die Verpflichtung,
einem moralischen Prinzip Genüge zu tun, sondern die Klugheit, das rati-

164 WIDERSPRUCH-65/14



onale Abwägen der Chancen, das eigene Interesse durchzusetzen. Eine
Politik, die sich nicht an moralischen Maximen orientiert, ist eine Klug-
heitslehre, eine Theorie der Maximen, «zu seinen auf Vorteil berechneten
Absichten die tauglichsten Mittel zu wählen» (ebd., 229). Kluge Menschen
sind stets versucht, von der Rechtsordnung zu profitieren und zugleich
sich mittels Verletzung der Reziprozität zusätzliche Vorteile zu verschaf-
fen. Kant spricht in diesem Kontext allerdings nicht mehr von einer allge-
mein menschlichen Neigung, sondern von der historischen Erfahrung, die
lehrt, dass bestimmte Menschen aufgrund ihres privilegierten Status in
der Lage sind, vom Nutzen der Kooperation zu profitieren und die Lasten
auf die nicht privilegierten Klassen abzuwälzen.

Der Praktiker der Politik, «dem die Moral blosse Theorie ist», begründet
seine «trostlose Absprechung» der Friedenshoffnung mit der menschli-
chen Natur, die angeblich dem Frieden abgeneigt ist. Des Gesetzgebers
moralische Gesinnung, seine Bereitschaft, dem Volk die legislative Souve-
ränität zuzugestehen, kann man «wenig in Anschlag bringen». Wer «ein-
mal die Gewalt in Händen hat, wird sich vom Volk nicht Gesetze vorschrei-
ben lassen» und auch nicht davon absehen, gegen andere Staaten Krieg zu
führen (Kant WA XI, 230L), so besagt der realpolitische Einwand gegen das

Friedensprojekt. Spricht Kant von der Klugheit der «staatskluge [n] Män-
ner», so hat er die Politiker im Auge - Könige, Despoten und ihre juristi-
sehen Ratgeber. Der scharfe Ton, den er bezüglich der Monarchie und ihrer
Fürsprecher in diesem Kontext anschlägt, kontrastiert auffällig mit der

vorsichtigen Wortwahl in anderen rechtstheoretischen Schriften. Staats-

kluge Männer rühmen sich zwar ihrer praktischen Erfahrung und Men-
schenkenntnis, kennen aber nur die Praxis des Opportunismus und nicht
das im Menschen angelegte Potential zum Besseren. Politiker geben vor,
die Menschen zu nehmen wie sie sind. Doch die Menschen sind, wie Kant
entgegenhält, genau das, wozu die Mächtigen sie «durch ungerechten
Zwang [...] gemacht haben, nämlich halsstarrig und zur Empörung geneigt.
Sprechen staatskluge Männer vom Recht, meinen sie die Gewalt. Ihres un-
gèrechten Verhaltens sich zu schämen sehen sie keinen Anlass, solange die
Vergrösserung ihrer Macht ihnen im Kreis der Machthaber zur Ehre ge-
reicht.» Wie kann es dennoch gelingen, aus «allen diesen Schlangenwen-
düngen einer unmoralischen Klugheitslehre, den Friedenszustand [...] he-
rauszubringen»? (ebd., 234-238,352)

Offensichtlich gibt es zwei Arten der Klugheit. Während die meisten
Menschen aus eigennützigen Gründen eine republikanische Verfassung
anstreben, weil sie Freiheit, Sicherheit, Frieden und den Schutz des Eigen-
turns verspricht, achten die Nutzniesser und Apologeten der absolutisti-
sehen Ordnung bloss darauf, wie sie am besten ihre Privilegien verteidi-
gen können. Von der Klugheit des Volkes ist eher als von jener der Fürsten

DISKUSSION 165



zu erwarten, dass sie die «Misshelligkeit zwischen der Moral und der Poli-
tik» überwindet. Wenn Kant postuliert, die rechtliche Verfassung in jedem
Staat solle republikanisch sein, führt er zwei Argumente ins Feld. Nur die
republikanische Verfassung entspricht der Idee des ursprünglichen Ver-

trags, und nur sie fördert den Frieden. Liegt die Entscheidung für oder ge-

gen den Krieg bei den Bürgern selbst, werden sie sich für den Frieden ent-
scheiden, da sie andernfalls alle finanziellen Lasten zu tragen hätten und
selbst ihr Leben aufs Spiel setzen müssten. In der despotischen Ordnung
hingegen wird das Staatsoberhaupt leichtfertig einen Krieg beschliessen,
da er durch diesen «nicht das mindeste einbüsst», stehen ihm doch «viele
Tausende zu Gebot», die sich «für eine Sache, die sie nichts angeht», aufop-
fern müssen. Als «Staatseigentümer» sieht er im Krieg bloss «eine Art von
Lustpartie» (Kant WA XI, 205h 209L, 358f.). Dass Kant für eine moralische
Politik plädiert, die Rechtslehre der Moral zurechnet, die Versöhnung von
Moral und Politik herbeiwünscht und die Idee des vernünftigen Konsen-
ses, des ursprünglichen Vertrags, als normative Voraussetzung legitimer
Ordnung für unverzichtbar hält, wird mit diesen Ausführungen nicht be-
stritten. Das republikanische Prinzip ist «nicht auf Klugheit, sondern auf
Pflicht gegründet», so betont er. Und doch muss die Natur der Vernunft,
die Klugheit der Pflicht zu Hilfe kommen, damit die so schwer zu stiftende
republikanische Verfassung verwirklicht und der Wille der Völker Gesetz
werden kann (ebd., 240-242, 247).

Schluss

Eine alternative, realistisch-kritische politische Philosophie mag sich in
Umrissen in diesen Überlegungen abzeichnen, doch viele Fragen bleiben
offen. Ich möchte abschliessend drei Punkte auflisten, die mir für die De-
batte relevant zu sein scheinen.

1. Die Idee der Freiheit als Selbstbestimmung, Unabhängigkeit oder
Nicht-Beherrschung ist als normative Orientierung politischer Philoso-
phie unverzichtbar, bedarf aber der Konkretisierung. Herrschaft wird
nicht allein von staatlichen Institutionen ausgeübt, sondern ebenso von
ökonomischen Akteuren, die Einfluss nehmen auf Politik und Gesetzge-
bung, sowie generell von den sogenannten Sachzwängen einer kapitalisti-
sehen Marktwirtschaft. Wie dieser Art der Herrschaft Widerstand geleistet
werden kann, ist eine Frage, die von der Philosophie noch weitgehend ver-
drängt wird. Gewiss ist, dass ohne die Revision des Rechts auf privates Ei-

gentum an ökonomischen Mitteln Widerstand auf Dauer erfolglos bleibt.
2. Demokratie und Gleichheit sind untrennbar - zumindest in der Philo-

sophie und der Rhetorik. Zu den wichtigsten Herausforderungen der Poli-
tik gehört hingegen die Erfahrung, dass vier Jahrzehnte neoliberalen Re-

gierens Ungleichheiten in einem Ausmass bewirkt haben, das die

166 WIDERSPRUCH-65/14



Existenzbedingungen der Demokratie gefährdet. Die politische Philoso-
phie ist gut beraten, sich nicht ausschliesslich mit der Perfektionierung
demokratischer Utopien zu beschäftigen, sondern die «nicht ideale» Welt
der Ungleichheit zu studieren und die Aufmerksamkeit auf die Chancen
der Unterprivilegierten zu richten, oligarchischer Macht entgegenzutre-
ten.

3. Das Missverständnis oder ideologisch bedingte Fehlurteil, wonach
Marx den Klassenkampf erfunden hat, hält sich hartnäckig. Doch die un-
gleiche Verteilung politischer Macht und ökonomischer Ressourcen, die
Konflikte zwischen Ober- und Unterschicht gehören seit jeher zu den vor-
dringlichen Themen des politischen Denkens. Piaton, Aristoteles und
Kant waren damit genauso konfrontiert wie Solon, Machiavelli und Marx
(Marti 2008, 14-26). Moralphilosophisch betrachtet ist der Klassengegen-
satz irrelevant; wer arm und ohnmächtig ist, ist nicht deshalb ein besserer
Mensch; der Wohlhabende und Mächtige kann sehr wohl moralisch inte-
ger sein. Was die Überlegungen von Machiavelli, Rousseau und selbst von
Kant nahelegen, ist - hier als Arbeitshypothese gefasst - etwas anderes:
Mit der Akkumulation von Macht und Reichtum sowie der steigenden
Chance, die negativen Folgen des eignen Handelns auf andere abzuwäl-
zen, wächst die Versuchung oder die Gefahr, irrational, im Widerspruch
sowohl zu den eignen «wohlverstandenen», langfristigen Interessen wie
auch den Stabilitätsvoraussetzungen politischer Gemeinschaft zu han-
dein. Machiavellis Raubritter oder Rousseaus und Kants Fürsten sind da-
für ebenso Beispiele wie das gegenwärtig von Ökonomen häufig themati-
sierte irrationale Gebaren von auf Spekulationsgewinne setzenden
Marktakteuren. Wird solches Verhalten kritisiert, so ist die Kritik selbstre-
dend nicht, wie eine dümmliche Rhetorik unaufhörlich suggeriert, von
Neid und Ressentiment motiviert, sondern von der Sorge um den Bestand
einer politischen Ordnung, die den Menschen zumindest in beschränk-
tem Mass eine gewisse Freiheit und Unabhängigkeit zusichert.

Literatur

Aristoteles, i956ff.: Werke. Berlin/Darmstadt
Foisneau, Luc, 2014: Rawls et la justification de la règle de la majorité. In: Raisons

politiques, 1, 53, Paris, 63-79
Geuss, Raymond, 2005: Outside Ethics. Princeton
Geuss, Raymond, 2008 : Philosophy and Real Politics. Princeton
Geuss, Raymond, 2010: Realismus, Wunschdenken, Utopie. In: Deutsche Zeitschrift für

Philosophie, 3, 58, Berlin, 419-429

Halimi, Serge et al., 2014: Grand marché transatlantique. In: Le Monde diplomatique,
Juni, Paris, 11-18

Kant, Immanuel, WA, 1968 : Werkausgabe. Frankfurt a. M.

DISKUSSION 167



Machiavelli, Niccolo, 1952: Œuvres complètes (OCMac). Paris

Marti, Urs, 2008: Freiheit, Recht und Revolution. In: Ringger, Beat (Hg.) : Zukunft der
Demokratie. Zürich

Marti, Urs, 2012: Tierbändiger und Hirten. Gesetz und Herrschaft bei Solon und Piaton.
In: Estermann, losef (Hg.) : Der Kampf ums Recht. Münster, 81-98

Pettit, Philip, 1997: Republicanism. ATheory ofFreedom and Government. Oxford
Piketty, Thomas, 2013: Le capital auXXIe siècle. Paris
Rawls, John, 1979: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. M.
Rawls, John, 1999a: Collected Papers. Cambridge MA
Rawls, John, 1999b: The Law of Peoples. Cambridge MA
Rawls, John, 2001: Justice as Fairness. A Restatement. Cambridge MA
Rousseau, Jean-Jacques, i959ff.: Œuvres complètes (OCRou). Paris
Roux, Emmanuel, 2013 : Machiavel, la vie libre. Paris
Streeck, Wolfgang, 2013 : Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapita-

lismus. Frankfurt a. M.
Wallach, Lori, 2013: Le traité transatlantique. In: Le Monde diplomatique, November,

Paris, 4 f.

Weber, Max, 1958: Gesammelte Politische Schriften. Tübingen
Wolin, Sheldon, 2004: Politics and Vision. Expanded Edition. Princeton

LU EWIBURG 2 I

I ^SELLSCHAFTSANALYSE UND LINKE PRAXIS 201

OH GOTT! Politische Religion als neue; '^sungsphantasien |

Störfaktor der Ohnmacht | Knsenprot ste und hnkeErio g^P ^ |ssr1 -—
I

AUSSERDEM ,Abs^u^
|

'

I MIT BEITRÄGEN VON Stuart Hall | Dick Boer |Bodc> Ra'meilo^
|

I

168 WIDERSPRUCH-65/14


	Politische Philosophie in der Krise? : Demokratie, Gleichheit und Akkumulation von Macht und Reichtum in der Debatte

