Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 31 (2011)

Heft: 61

Artikel: Der Glaube der anderen : der vulgare Atheismus und der Niedergang
der Religionskritik

Autor: Bossart, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Rolf Bossart

Der Glaube der anderen

Der vulgiire Atheismus und der Niedergang der Religionskritik

Gldubigkeit: Die Gldubigkeit der proletarischen
Klasse an ihren Endsieg gefillt mir sehr.

Ihre damit eng verbundene Glaubigkeit an so
manches andere, was man ihnen sagt,
beunruhigt mich allerdings. Bertolt Brecht

In den aktuellen Analysen und Stellungnahmen iiber die sogenannte Riick-
kehr des Religiosen' kann man immer wieder beobachten, dass wo von
Glauben gesprochen wird, immer ein mehr oder weniger imaginierter
‘Glauben der anderen gemeint ist, und dass die sprechende Person sich
selber als ganz und gar glaubensfrei wiahnt. Dies scheint zunéchst eine ganz
normale Position zu sein und insbesondere eine, die wesentlich zum
Selbstverstindnis der modernen Wissenschaftsgesellschaft gehort. Psy-
choanalytisch gesprochen aber ist Glaube nie einfach nur abwesend,
sondern immer anwesend entweder als etwas zu Bearbeitendes oder als
etwas Verdridngtes.? Und deshalb kommt man nicht umhin, im Reden {iber
den Glauben der anderen auch den etwas unredlichen Versuch zu erkennen,
dem Anderen aufzubiirden, was man selber als aufgeklarter Mensch partout
nicht haben will und doch hat: Glaubigkeit. Die Verkniipfung von Glauben
ausschliesslich mit religiéser Praxis verschleiert zudem, dass auch iiberall,
wo im profanen Feld Leidenschaften, Uberzeugungen, existentielle An-
liegen oder Ideen handlungsleitend sind, immer Glauben ist. Insofern ist
auch jeder Glauben kritikbediirftig, gleich ob er als Bekenntnis vor sich
hergetragen oder ob er verleugnet wird.

Das seit 1989 vom Postmodernismus und den neoliberalen Thinktanks
medienwirksam propagierte Ende der Ideologie und der grossen Erzdhlun-
gen hat die Illusion mehrheitsfihig gemacht, dass Glaubenssachen rein
private Anachronismen seien, die zwar jeder und jede pflegt, die aber einer
offentlichen Analyse und Kritik nicht mehr lohnen. Mit der fatalen Folge,
dass der Atheismus begonnen hat, nicht mehr als permanenter Kémpfer
um ungefestigtes Terrain, sondern als Verkiinder von herrschender Evidenz
aufzutreten. Insofern der moderne Atheismus aber noch immer die abend-
landische Utopie vernunftbestimmter Glaubenslosigkeit reprisentiert, kann
er nur ein methodischer sein, was bedeutet, dass er nichts anderes tun kann,
als immerfort eine unmogliche Position zu antizipieren, die auf eigentiim-
liche Weise widerspriichlich ist.?

WIDERSPRUCH - 61/11 153



Die Atheisten fritherer Jahrzehnte hatten noch ein Bewusstsein davon,
dass ihre Position genauso briichig und unbestindig war wie die von
mittelalterlichen Mystikern (mit denen sie ja deswegen auch nicht wenig
gemeinsam hatten). Und sie interpretierten ihre Aufgabe deshalb auch als
permanenten Kampf gegen den Glauben — den eigenen und den der Ande-
ren. Dieses Bewusstsein von kritischer Reflexion konnen wir als die
Glaubensgrundlagen des Atheismus bezeichnen. Der heutige Atheismus
aber scheint seine Position nicht mehr als ein avantgardistisches Ringen
um absolute Autonomie zu verstehen, sondern viel eher als eine Art logi-
scher Schlusspunkt der Geschichte moderner Denkbewegungen. Insofern
hat sich der friiher einigen Eliten vorbehaltene Atheismus vulgarisiert und
1st mehrheitsfihig geworden. Er lebt fort, nicht mehr als Kampf gegen die
Unvernunft eines bestimmten Glaubens und fiir die Freiheit des mensch-
lichen Geistes, sondern als Indifferenz und mithin Verstdndnislosigkeit
gegen Glauben tiberhaupt.

Verlorene Grundlagen des Atheismus

Der vulgire Atheismus hat die Glaubensgrundlagen, die den methodischen
oder auch den politischen Atheismus des 19. Jahrhunderts noch getragen
haben, ausgelagert an den Glauben der anderen. Und er hat sich deshalb
seiner Mittel beraubt, selber Religionskritik zu betreiben. Denn wie Joa-
chim Schumacher in den faschistischen 30er Jahren des letzten Jahrhunderts
noch gewusst hat, kann Angst nur mit Vertrauen und Aberglauben nur mit
einem anderen Glauben ausgetrieben werden. Schumacher setzte sich in
seinem Buch ,,Die Angst vor dem Chaos* mit der offensichtlichen Wir-
kungslosigkeit der biirgerlichen Faschismuskritik in den 20er und 30er
Jahren auseinander. Er kommt zum Schluss, dass die Anstrengungen auf-
geklarter Vernunft im Kampf gegen den Faschismus vollig ineffektiv
waren. Und dies, weil man es immer wieder im Bestreben, den National-
sozialismus als reinen Irrationalismus zu brandmarken und seine Anhéinger
fiir unverniinftige und ideologisch Irregeleitete zu halten, unterliess, die in
Vernunft nicht aufgehende Antriebskraft des eigenen kritischen Stand-
punktes oder, anders gesagt, den eigenen Glauben mit in die Waagschale
zu werfen. ,,Hier hat es auf Seiten der Vernunft und Niichternheit nicht an
Spott und Hohn gefehlt und noch weniger an Entlarvungsmethode; wohl
aber mangelte es an wirklicher Kraft, Ddmonen auszutreiben. Diese Ein-
sicht dridngt sich auf und wird auch endlich gezogen: man kann Aber-
glauben nicht mit den Mitteln der Vernunft allein bekdmpfen, wenn man
ihn nicht gleichzeitig mit der Kraft neuen Glaubens bekédmpft. Kiithnheit,
Logik und liigenlose Ideale gehdren zusammen. Mit sachlicher und auch
richtiger Analyse kann man wohl kdmpfen, aber siegen kann man nur, wenn
noch etwas dabei ist: die Stimme eines intensiven, herzgewinnenden,

154 WIDERSPRUCH - 61/11



frohen und zornvollen Glaubens an das Wahre, Gute und Schoéne der
eigenen Sache, der Menschheitssache.**

Der Spott iiber den Glauben der anderen und also die Annahme, dass
kein verniinftiger Mensch noch irgendetwas nicht empirisch Nachweis-
bares fiir wahr halten und ernsthaft gegen aussen vertreten, also glauben
kann, verhindert denn auch eine verniinftige Analyse der gegenwirtigen
Trends, die man allgemein unter dem etwas ungenauen Stichwort ,,Riick-
kehr der Religion“ zu fassen versucht.

Es erstaunt dabei nicht, dass vor allem von liberaler Seite immer wieder
in dieser Weise mit dem Phanomen des fundamentalistischen Islams ver-
fahren wird. Dass der Islam an offentlicher Sichtbarkeit und Wirkung
gewinnt, ist nicht Anlass, den Glauben dahinter und die Krifte, die ihn
hervorbringen, zu analysieren, sondern man versucht ihn zu integrieren in
eine Modernetheorie, in der religiose Phanomene nur noch als letztlich
bedeutungslose dusserliche Phinomene oder als Retro-Accessoires er-
scheinen.

Mutation des Religiosen

Im Folgenden diskutiere ich zwei Artikel aus Le Monde diplomatique mit
den programmatischen Titeln: ,,Die falsche Angst* von Patrick Haenni und
Samir Amghar (Februar 2010) und ,,Heilige Einfalt* von Oliver Roy (Mérz
2010). Haenni und Amghar geht es darum, die vor allem von der neuen
Rechten vertretene These einer geplanten Islamisierung des Westens mit
rationalen Argumenten zu begegnen.und damit die Angst, die dahinter-
steckt, als unecht zu entlarven. Der Gedankengang der Autoren lauft darauf
hinaus, den von der Rechten als gefihrlich und expansiv stilisierten
Glauben der Anderen als machtlos gegen die Gewalt des spatkapitalisti-
schen Strukturwandels mit seiner Revolutionierung des Lifestyles und der
Konsumgewohnheiten der Massen zu qualifizieren. Die Neuformulierung
des Islams sei vor allem in zwei fiir die bestehende Gesellschaft ungefiahr-
lichen, ja kompatiblen Tendenzen zu beobachten. Zum einen in einer Art
islamischem Lifestyle, der sich nicht um die ,,politischen Obsessionen der
Islamisten schert”, sondern auf eine ,,kulturelle Normalisierung abzielt®,
und zum anderen in den Neofundamentalisten, die sich zwar von der
westlichen Ordnung der Dinge ganz abgewendet haben, dafiir aber auch
auf Auswanderung aus sind. In beiden Tendenzen erledigt sich die Religion
problemlos selber.

Das Fazit von Haenni und Amghar lautet: ,,Dass vereinzelt noch immer
expansionistische Anwandlungen auftreten, spielt keine Rolle mehr. Der
soziale Wandel hat sie ldngst zum Scheitern verurteilt.“ Haben wir hier
nicht eine typische vulgér-atheistische Position vorliegen? Der neue isla-
mische Irrationalismus wird nicht mehr verstanden, kritisiert und be-

WIDERSPRUCH - 61/11 155



arbeitet als — um nur drei mogliche Ansitze zu nennen — diffuser Protest
gegen die in der globalisierten Welt unverstdndlich gewordenen Unter-
driickungsverhiltnisse, als von den eigenen Machteliten instrumentalisier-
ter Seufzer der verarmten Massen oder als reaktionéres Surrogat einer durch
die imperiale Politik des Westens abgewiirgte und korrumpierte Selbst-
befreiung oder Selbstaufklarung. Islamischer Fundamentalismus wird nur
noch wahrgenommen als iiberkommenes Religionssystem, das aufgrund
riickstdndiger Sozialstruktur und traditionalistischer Kultur iiberlebt hat
und, so die Pointe dieser Position, aufgeldst werden wird durch eben jene
Prozesse der Moderne, aus deren Tiefe er erst entstanden ist: entweder
durch Anpassung oder durch Abwanderung beziehungsweise Ausweisung
seiner Trager.

In dieser problematischen Deutung des in hervorragender Forschungs-
arbeit zusammengetragenen Materials zeigt sich aber die Begrenzung einer
vereinfachten Konzeption des Religionsbegriffs von Haenni und Amghar.
Und nicht iiberraschend steht dann die folgende sehr interessante Fest-
stellung innerhalb ihrer Analyse als ungeloster Widerspruch da: ,,Es ist
schon paradox: Vor zwanzig Jahren, als es noch keine ,muslimischen
Stadtviertel’ gab, war die religiose Zugehorigkeit keine Frage der Wahl,
sondern vorbestimmt. Heute haben wir zwar ein muslimisches Milieu mit
all seinen Normen und Sitten, wie dem Ramadan, eigenen Bibliotheken,
Gotteshdusern und Halal-Geschiften, aber das Bekenntnis zum Islam ist
eher ein individuelles, auch unter den Migranten der ersten Generation.*
Umgekehrt schldgt sich die fehlende Dialektik in der Religionskritik auch
in einem Mangel an Bereitschaft nieder, progressive Kréfte innerhalb des
Islams wahrzunehmen. Charlotte Wiedemann sprach in dieser Hinsicht von
einem iiberheblichen ,,Sdkularismus der Linken*, der sich gern einen Islam
zurecht sortiert, in dem Fortschritt nicht zu haben ist (vgl. Rebellion,
Kritik, Aufkldrung: Die innere Freiheit des Islam, Le Monde diplomatique,
Mirz 2011). _

Wihrend Haenni und Amghar fiir das Religiose Auflésungstendenzen
diagnostizieren, entweder durch die kulturelle Aneignungspraxis oder das
Verschwinden jener, die sich diesen Entwicklungen verweigern, zieht
Oliver Roy in seinem Artikel ,,Heilige Einfalt*> (Le Monde diplomatique,
Mirz 2010) aus demselben Umstand von zunehmender dusserer Priasenz
des Religiosen und gleichzeitigem Riickgang der Glaubenspraxis einen
anderen Schluss. Er nimmt diese Entwicklung als Beleg dafiir, dass die
Glédubigen sich mehr und mehr von ihrer angestammten in der Lebenswelt
integrierten und deshalb weitgehend verinnerlichten beziehungsweise
unsichtbaren Religiositét 16sen, wodurch stattdessen das Religiose selber
als etwas von aller kulturellen Verflochtenheit Gereinigtes an die Offent-
lichkeit tritt. Roy meint damit den Fundamentalismus, dessen Zunahme
sich eher in seiner medialen Priasenz als in nachhaltiger Glaubenspraxis,
die dahinter stiinde, niederschldgt. Und deshalb folgert Roy: ,,In diesem

156 WIDERSPRUCH - 61/11



Sinne ist die ,Riickkehr des Religiosen’ nur eine optische Tduschung:
Besser sollten wir von einer Mutation sprechen. Das Religidse ist zwar
deutlicher sichtbar, aber zugleich ist es hdufiger im Niedergang begrif-
fen.*

Entkulturalisierung des Glaubens

Entscheidend fiir das Verstindnis der gegenwirtigen religiosen Entwick-
lungen ist Roys Feststellung von der Lésung der Glaubenspraxis aus der
Lebenswelt. Wenn mit dem Niedergang iiberkommener Volksreligiositét
mangels intakter Gemeindestrukturen und gleicher Alltagswelten die In-
kulturation als jener dialektische Prozess zwischen den von der Religions-
fiihrung geforderten Anpassungen und den allméhlich geduldeten eigen-
willigen Aneignungen der Gldubigen verloren geht, so ist damit die Not-
wendigkeit einer Verstindigung zwischen disparaten Auffassungen und
damit die 6ffentliche und kommunikative Grundstruktur® jeder religiosen
Praxis nicht mehr gegeben.” Damit ist auch ein wichtiger Grund fiir die
Krise der Theologie als eines kritischen Reflexionsortes fiir religiose
Entwicklungen gefunden und gleichzeitig fiir deren Ersetzung durch die
Disziplinen der vergleichenden Religionswissenschaften, der Religions-
soziologie und der Ethnologie. Oder anders ausgedriickt: Die Relevanz
einer kritischen Bearbeitung des eigenen Glaubens entfdllt zu Gunsten
einer kritischen Betrachtung des Glaubens der anderen.®

Doch vorerst zuriick zur paradoxen Feststellung von Haenni und Am-
ghar, dass trotz grosserer 6ffentlicher Prasenz des Islams eine zunehmen-
de Individualisierung des Bekenntnishaften stattfindet. Roys Hinweis auf
die Entkulturalisierung des Glaubens bietet auch den Schliissel zu diesem
vermeintlichen Gegensatz. Das individuelle Bekenntnis ist in den neuen
religiosen Bewegungen gar nicht als innere Glaubensdisposition gefordert
oder messbar, sondern nur in der Teilnahme und damit der Akzeptanz der
offentlichen Events der prisentierten Religion. So schreibt Hicham Ben
Abdallah El Alaoui in einem Artikel {iber die fortschreitende Islamisierung
der arabischen Gesellschaft unter dem Titel ,, Trotz Internet und Popkultur*:
,Alle sollen ihren Respekt vor den salafistischen Normen bekunden, auch
wenn sie sich in ihrem Privatleben nicht an sie halten.” (Le Monde diplom-
atique, September 2010.) Was der Einzelne glaubt, ist dabei vollig irrelevant
oder nichtig. Und zu vermuten ist eben, dass er vor allem den anderen 1thren
Glauben glaubt. Damit zeigt sich nun auch, dass gerade den Spéttern iiber
die glaubenden Anderen entgangen ist, dass diese selbst wiederum nicht
wirklich selber glauben, sondern nur den Glauben der anderen oberflichlich
anerkennen, was dann nichts anderes heisst, dass das, was fehlt und zu
allen Zeiten — zumindest aus jiidisch-christlicher Sicht betrachtet — immer
Mangelware war, ein eigener, als Bewusstsein seiner selbst reflektierter
und anerkannter Glaube ist. '

WIDERSPRUCH - 61/11 157



Ausserlichkeit des Glaubens

Im Grunde ist Glauben immer vor allem etwas Ausserliches, das sich an
Handlungen zeigt, und Religionstheorie ist deshalb vor allem dann er-
hellend, wenn sie als Handlungstheorie konzipiert ist. Glauben, so die
diesbeziigliche Binsenwahrheit, ist das, was mein bewusstes und unbe-
wusstes Handeln tatsdchlich dirigiert und das sich also an diesem ablesen
lasst. Dass das Innere das Wahre sei und also die Ausserlichkeit nur Schein
oder Abbild und nicht ernst genommen zu werden braucht, ist deshalb auch
fiir das Verstehen der neuen Glaubensphdnomene irrefiihrend. Es wére
zwar zuviel der Ehre, dem vor allem von Ressentiments gegen Auslénder-
Innen bestimmten Schweizer Volksentscheid gegen die Minarette von 2009
solche Tiefenschirfe zu unterstellen — und trotzdem: Wenn es eine Wahrheit
in diesem Ja zur Anti-Minarettinitiative gébe, so ldge sie gerade in dem
Misstrauen gegen Ausserlichkeiten, die in Religionsfragen nie als un-
wichtig abgetan werden sollten. Um es bezogen auf die Anhénger neuer
religioser Bewegungen mit Karl Kraus zu sagen: ,,dass in ihrem Zustand
die Wurzel an der Oberfliche liegt.“® Das heisst, die Sichtbarkeit ist das
Problem und nicht die innere Haltung, wie ein problematischer Begriff von
der Religionsfreiheit unterstellt.!® Die gesellschaftliche Diskussion von
den Medien bis zur Schule konnte sich gerade um die Akzeptanz diesen
dusserlichen und symbolischen Dingen gegeniiber drehen. Aufklidrung und
Konsens sind hier nétiger als alle gegenwirtigen Bemiihungen um die
gemeinsamen mystischen Dimensionen der Religionen.

Wenn das Begribnis von Johannes Paul II im Jahr 2005 einer der
grosseren Menschenaufiaufe der Geschichte provozierte, dann ist das nicht
bedeutungslos, weil man weiss, dass die wenigsten der mit marschierenden
Menschen sich ans Verhiitungsverbot oder an die Beichtgesetze des
Papstes halten, sondern es wirft gerade die Frage auf, weshalb sie trotzdem
hingegangen sind. Und die These von der Islamisierung der arabischen
Jugendlichen in Frankreich ist nicht dadurch entkriftet, dass man feststellt,
dass islamische Symbole vor allem einen Lifestyle- und Accessoire-Cha-
rakter haben und ansonsten zum Beispiel die Moscheen eher leer bleiben,
sondern die Frage miisste gerade lauten, weshalb die islamischen Symbo-
le trotzdem en vogue sind. Desgleichen kann man nach dem Schulterschluss
mit der Regierung Putin nicht einfach die Besorgnis um ein Wiedererstar-
ken der Russisch-Orthodoxen Hierarchie mit dem Hinweis zerstreuen, dass
in Russland nur gerade 5 Prozent der Leute regelméssige Kirchgédnger
seien. Sondern man miisste umgekehrt fragen, warum es sich fiir den
Machtpolitiker Putin trotzdem wieder lohnte, die Nahe zur russischen
Kirchenleitung zu suchen.

So vielschichtig die Antworten auf die oben gestellten Fragen ausfallen
miissten, sie enthielten alle als tragendes Element die entscheidende Be-
deutung der Akzeptanz. Erst der Respekt gegeniiber der Papstperson ldsst

158 WIDERSPRUCH - 61/11



die Menschen zum Begribnis gehen, erst die Akzeptanz gegeniiber einem
strengen Islam lidsst die Accessoires zur Mode werden, erst die Anerken-
nung der russischen Kirchenleitung als legitimer Machtakteur durch die
Bevolkerung macht die Nidhe zur Kirche fiir Putin attraktiv. In welchem
Ausmass hinsichtlich einer solchen Akzeptanz von Subalternitdt gespro-
chen werden kann, miisste man untersuchen. Sicher ist eine solche den
wenigsten bewusst, verstehen sie doch ihre Anhingerschaft vielmehr als
eine selbstbestimmte und nicht selten auch als eine nur ironische.

Unverstandene Ambivalenz

In dieser Hinsicht ist es auch miissig vorzurechnen, dass beispielsweise
diese jungen Muslime mitnichten die ihnen in einem strengen Islam zu-
gedachte Rolle ausfiillen wollten. Viele wiirden trotzdem aus einer Mi-
schung aus Faszination gegeniiber der Stiarke der anderen und aus Hass
auf die eigene Schwiche akzeptieren, was sie nicht wollen. Immer wieder
hort man von westlich gekleideten muslimischen Méadchen auf die Frage
nach dem Kopftuch die seltsame Antwort, dass das Kopftuch schon sehr
wichtig sei und sie einfach noch nicht bereit seien, es wirklich auch zu
tragen. Und in einer Reportage iiber die vorriickenden Taliban im Swat-Tal
wurde ein Mann gefragt, weshalb er denn den Einzug der Taliban begriis-
sen wiirde, wo er doch wisse, dass seine Tochter dann nicht mehr zur
Schule gehen diirften. Die Antwort war so widerspriichlich wie klar: Das
mit den Tochtern werde ja dann kaum durchgesetzt, aber die Taliban
wiissten wenigstens was sie wollten und wiirden Ordnung schaffen. Und
finden wir nicht dhnliche Argumentationen immer wieder in unserem
eigenen Umfeld, wenn iiber Monche und Nonnen gesagt wird: Ich konnte
nie so leben, aber es beeindruckt mich stark. Oder: Ich glaube nicht an
einen Gott, aber religiose Menschen faszinieren mich. Oder: Ich mochte
auch nicht mit diesem und jenem Politiker zusammenleben, er ist sicher
ein unangenehmer Mensch, aber ich bewundere seine unnachgiebige
Haltung.

Wir kénnen es mit dem vulgéren Atheismus halten und solche Ambiva-
lenzen als falsches Bewusstsein abtun oder als Kitsch oder Romantik, die
in der harten Realitdt nichts bewegen.!! Oder aber wir konnen einfach
feststellen, dass die Menschen, ,,solange sie wiinschende, leidende und
endliche Wesen sind“'?, immer auf die eine oder andere Art religionsbe-
diirftig sind und also ihre diesbeziiglichen Ausserungen religionskritisch
bearbeitet werden miissen. Und allem Anschein nach verhilt es sich auch
nicht anders mit den modernen Gesellschaften. Hartmut B6hmes These ist
nachwievor zuzustimmen: ,, Wahrend Modernisierungsprozesse die forma-
le Integration der Gesellschaft zu leisten vermogen, bieten sie keine ge-
haltvollen Identifikationen, welche die Moderne als attraktive und sozial
bindende Lebensform erfahrbar machen. (...) Wichtige soziale Integratio-

WIDERSPRUCH - 61/11 . 159



nen der Moderne laufen iiber Prozesse, welche eben diese Moderne als
nicht zu ihr gehorig, als vormodern und irrational abtut.*!?

Radikalisierung bedeutet in den wenigsten Fillen fanatisches Augen-
flackern, sondern in der Regel beginnt Radikalisierung als zunehmende
Akzeptanz einem behaupteten und Gffentlich pridsentierten Glauben der
anderen gegeniiber.'"* Diesen Sachverhalt bestitigt beispielsweise ein
dritter in Le Monde diplomatique erschienener Artikel iiber die Islamisie-
rung der arabischen Gesellschaften unter dem Titel: ,, Trotz Internet und
Popkultur® schreibt Hicham Ben Abdallah El Aloui: ,,Alle sollen ihren
Respekt vor den salafistischen Normen bekunden, auch wenn sie sich in
ihrem Privatleben nicht an sie halten.“!> '

Der vulgédre Atheismus weiss nichts mehr davon. Der Sinkflug des
Reflexionsniveaus der Religionskritik ist angezeigt durch eine oft sehr ernst
gemeinte Rezeption des ,,Flying Spaghetti Monsters®, jener satirischen,
virtuellen Verdppelungsreligion aus den USA,'® oder auch durch die
populédre Religionskritik eines Christopher Hitchens oder Richard Dawkins.
Der vulgire Atheismus versteht sich selber nicht mehr. Er weiss deshalb
auch nicht mehr, was Unglaube ist. Der kritische Unglaube ist Protest gegen
falschen Glauben im Namen eines anderen Glaubens und nicht blosses
Unverstidndnis gegeniiber einem unterstellten Glauben der anderen.

Glaube als Unglaube

Wenn die Kirchen und Religionen als Anstalten ohne Basis weiterhin
Prisenz haben, dann ist das kein Grund zur Entwarnung, sondern zur
Besorgnis. Die Fiktion von der Fiihrung, die mangels Basis ins Leere l4uft,
wird sich nicht erfiillen. Denn durch die ganze Religionsgeschichte hin-
durch waren es meist nicht mehr als einige wenige, die den Glauben fiir
die anderen trugen oder aber, was seltener vorkam, die erfolgreich vor-
gaben, es zu tun. Der Glaube der anderen, das ist jene Last, die der Fiihrer
tragt, damit die anderen entlastet sind. Und, wie sich im antifaschistischen
Kampf gezeigt hat, ist die einzige Haltung dagegen der aktive Unglaube,
der sich wiederum nur aus einem eigenen Glauben speist. Selber denken
heisst selber glauben. Die viel gelobte eigene Meinung ist nur der Glaube
der anderen und sonst ist sie nicht Meinung, sondern Resultat einer Aus-
einandersetzung mit dem eigenen Glauben oder wie man heute sagen
wiirde: eine Haltung. So heisst es im Neuen Testament im Petrusbrief an
einer berithmten Stelle: ,,Seid jederzeit bereit, Rechenschaft abzugeben
iiber die Hoffnung, die euch erfiillt.”“ (1. Petr. 3,15) Oder um es mit der
schlichten Gewissheit des 2. Timotheusbrief zu sagen: ,,Ich weiss, wem

- ich meinen Glauben geschenkt habe.” (2 Tim 1.12) Die alte christliche
Sorge seit Paulus, nicht genug Glauben zu haben, hat ihren Grund in der
jiidischen Sorge, nicht genug Unglauben zu haben, um nicht dem Gétzen-
kult der umliegenden Vélker zu erliegen.!’

160 WIDERSPRUCH - 61/11



Glauben in der traditionellen jiidischen Praxis bestand im Wesentlichen
in der (dusserlichen) Befolgung des Gesetzes (Tora tun). Daher auch die
Polemik des schnell vom Virus der Verinnerlichung befallenen Christen-
tums gegen die Ausserlichkeit des pharisdischen Judentums. Aber man
verstand nicht, dass das Problem der Juden iiber weite Strecken darin be-
stand, den richtigen Unglauben zu haben. In der ideologiekritischen
Sprache eines modernen Theologen tont das so: ,,Was dieser Gott fordert,
ist radikalster Unglaube gegeniiber allem, was die herrschenden Michte
uns als letzte Wahrheit vorgaukeln wollen.*8

Nichts fasst die Dialektik von Glauben und Unglauben besser zusammen
als folgender beriihmter jiidischer Witz, der ohne weiteres auch als Credo
taugen wiirde: Ein sdkularer jiidischer Vater schickt seinen Sohn in England
auf eine katholische Privatschule, weil er glaubt, dass es dort eine gute
Erziehung gibt. Der Sohn kommt zuriick nach Hause und erzihlt, dass sie
im Religionsunterricht die Dreieinigkeit Gottes durchgenommen hitten,
die drei gottlichen Personen, Vater, Sohn und Heiliger Geist. Der Vater
wird ernst, nimmt den Sohn nahe zu sich und sagt: ,,Jetzt hér mir mal ganz
gut zu. Das mit den drei Personen ist absolut unwahr. Es gibt nur einen
Gott — und wir glauben nicht an ihn.” Glaube, das ist unser natiirlicher
Zustand. Das, was schwer zu lernen und aufrechtzuerhalten ist, ist der
bestimmte Unglaube. Man kénnte sich hier auch der alten Gewissheit der
monotheistischen Religionen erinnern, dass dort wo nicht ein Gott ist, der
tiberall ist, plotzlich {iberall Gotter sind.

Von der Notwendigkeit der Religionskritik

Der Gegensatz, hier rationale Vernunft, dort irrationaler Glaube, ist auch
historisch nicht haltbar. Denn die Einsicht von Marx in die grundlegende
Bedeutung der Religionskritik fiir die Kritik aller herrschenden Zustinde!
besagt nicht nur, dass es Befreiung nur in Abgrenzung gegen Herrschaft
gewordene Religion gibt, sondern impliziert auch, dass diese insbesonde-
re durch die Religion hindurch méglich ist. Und zwar indem die Antworten,
die die real existierenden Religionen auf die existentiellen und unabweis-
baren Fragen geben, gepriift werden auf ihre Kraft, Angst zu bearbeiten,
Sinn zu gewinnen und zu erhalten, Unterdriickung zu beenden, Herrschaft
zu sprengen und Gerechtigkeit zu erlangen. So verstandene Religions-
kritik lédsst sich leiten von Fragen wie diesen: Sind die Antworten einer
bestimmten Religion entwicklungsféhig, ist ein Fortschritt in ihrer Ge-
schichte feststellbar? Welches waren die Kriifte, die fiir diesen Fortschritt
verantwortlich waren, aus welchem Antrieb haben sie gehandelt, sind die
Antworten noch in der Lage, thren eigenen Anspriichen gerecht zu werden?
Waren die Antworten je geniigend, menschliche Angste herrschaftsfrei zu
iiberwinden und wenn ja — sind sie im Verlaufe der Zeit korrumpiert
worden und selber zu Angstproduzenten und Herrschaft geworden? Wel-

WIDERSPRUCH - 61/11 161



ches sind in der Tradition einer Religion die Krifte, die sich immer wieder
dagegen gewehrt haben? In wessen Namen sind sie aufgetreten? Welche
Biindnisse sind sie eingegangen?

Jede Religionskritik ist eine Form von Theologie, weshalb diese auch
bis heute zu recht im Prinzip als eine gefdhrliche Wissenschaft gilt und
ihre Vertreter gerne durch die harmloseren Ethiker oder Philosophen ersetzt
werden.?® Wer aber die Fortschritte in der Tradition der Religionskritik seit
Montaigne, Marx und Freud, aber auch seit Franziskus, Thomas von Aquin,
Katharina von Siena, Las Casas, Bonhoeffer, Barth, Johannes XXIII und
Solle, um nur einige europédische Namen zu nennen, bedenken und be-
arbeiten mochte, ist auf den Gebrauch von kritischer Theologie angewiesen
und zwar in jener vertrackten Art und Weise, wie wir es zum Beispiel in
den Schriften von Walter Benjamin oder Ernst Bloch finden.

Aufklarung, so der Grundimpuls der Religionskritik, hat ihre Wurzeln
und eine immer noch wichtige Praxis innerhalb der Religionen. So ist auch
der Titel des Buches: ,,Aufkldrung in den Religionen* des Berliner Reli-
gionsphilosophen Klaus Heinrich zu verstehen: ,,dann nidmlich, wenn wir
daran denken, dass Religionskritik —in der Tat der zentrale Ausgangspunkt
fiir jede ernst zunehmende philosophische und wissenschaftliche Ausein-
andersetzung mit Religionen — in den Religionen selbst steckt.“?! Eine
Gesellschaft, die dieses Bewusstsein ihrer selbst nicht mehr hat, ist eine
verdrangende Gesellschaft und muss sich nicht wundern, wenn sie auch
eine der Wiederkehr des Verdriangten ist. Und das Verdringte kehrt wieder
an einem anderen Ort und in anderen Gestalten und meist auch auf einem
lingst durch Aufkldrung iiberwunden geglaubten Niveau.

Anmerkungen

1 Normalerweise wird von der Riickkehr der ,,Religion* gesprochen. Ich bevorzuge den
Begriff des Religiosen, um anzudeuten, dass es sich in diesem Zusammenhang nur peri-
pher um institutionell und kulturell Eingebundenes handelt, sondern vielmehr um eine
Art ,synkretistisches Wuchern des Religidsen®, wie es der Kulturtheoretiker Hartmut
B6hme einmal genannt hat.

2 Vgl.den dhnlichen Buch-Titel von Robert Pfaller, ,,Die Illusionen der anderen®, Frankfurt
‘am Main 2002. Pfallers Uberlegungen sind als Grundlage in den vorliegenden Essay
eingeflossen. Ebenso ist die Stimme Slavoj Zizeks im nachfolgenden Text uniiberhérbar.
Zizek, der sich wie Pfaller auf Lacans Theorie des grossen Anderen bezieht, ist vor allem
mit dem Buch ,,Die gnadenlose Liebe®, Frankfurt am Main 2001, im Text prisent.

3 Dies gilt — unter anderen Vorzeichen — {ibrigens auch fiir einen der Moderne sich nicht
verschliessenden Gottesglauben. Vgl. dazu etwa die Essaysammlung der Theologin
Dorothee Sélle: Atheistisch an Gott glauben, Miinchen 1983.

4 Joachim Schumacher, Die Angst vor dem Chaos. Uber die falsche Apokalypse des Biir-
gertums, Frankfurt am Main 1978, 128. Ein anderes Zitat, das in dieselbe Richtung geht,
stammt vom evangelischen Theologen Paul Tillich: ,,Sofern es um den Glauben geht,
kann es keine Argumente geben, die von aussen her iiber seine Wahrheit oder Unwahrheit

162 ' WIDERSPRUCH - 61/11



entscheiden. Nur das Hinfiihren zu der neuen Glaubenserfahrung kann versucht werden,
das heisst die Bekehrung. Sofern es aber nur um die Ausdrucksformen des Glaubens geht,
zum Beispiel gedankliche oder praktische, sind Argument und Diskussion méglich. Uber-
zeugen-wollen tritt an die Stelle von Bekehren-Wollen. Es ist aber ein Irrtum, wenn man
mit Argument und Diskussion den Glauben selbst zu wandeln versucht.” (Paul Tillich,
Wesen und Wandel des Glaubens, Berlin 1961, 142.)

5  Gekiirztes Kapitel aus: Oliver Roy, Heilige Einfalt. Uber die politischen Gefahren ent-
wurzelter Religionen. Miinchen 2010. Vgl. auch das Interview mit Roy: ,,Wie hast du’s
mit der Religion, Europa?*, NZZ vom 21.4.2010.

6 Vgl. Edmund Arens, Gottesverstindigung. Eine kommunikative Religionstheologie,
Freiburg 2007.

7  Allerdings konnte man dagegen einwenden, dass iiberall, wo sich neue Religionsformen
nachhaltig bilden, die Vermischung mit der Kultur und den gegebenen Umstidnden und
also auch die Relativierung fundamentalistischer Positionen sich von selber einstellen,
auch gegen den Willen der Religionsfiihrer. Dies zeigt sich zum Beispiel augenfillig in
Lateinamerika, wo die Pfingstgemeinden nach und nach auch soziale Aufgaben iiber-
nehmen und klassische Gemeindestrukturen aufbauen. Allerdings sind dies langwierige
Prozesse, die den aktuellen imperialen Charakter dieser Religionen noch nicht entschei-
dend abschwichen.

8 Religionskritik ist in diesem Sinne immer eine Form von Theologie, weil sie den Widerstreit
dringend braucht. Ihr Niedergang hiingt deshalb eng mit dem Niedérgang der Theologie
zusammen. Die Ethik, die iiberall als Ersatz dafiir akzeptiert ist, kann, weil ihr der spezifi-
sche Standpunkt fehlt, die Aufgabe der Religionskritik nicht tibernehmen. Die Ambivalenz
der Theologie zeigt sich nirgends schoner als im folgenden Satz, den Adorno tiber die
Kunst notiert hat: ,,Insofern bleibt Kunst, gleichgiiltig was sie will und sagt, Theologie;
ihr Anspruch auf Wahrheit und ihre Affinitdt zum Unwahren sind eines.* (Theodor W.
Adorno, Asthetische Theorie, Gesammelte Schriften Bd.7, Frankfurt am Main 1997,
403.)

9 Karl Kraus, In dieser grossen Zeit. Auswahl 1914-25, Miinchen 1977, 11.

10 Nichts zeigt diesen Sachverhalt besser als das Credo von Friedrich Il von Preussen:
,,Jeder soll nach seiner Facon selig werden.”, das Immanuel Kant in einer Referenz an
den Herrscher in seiner Schrift ,,Was ist Aufkldrung® von 1784 dahingehend iiberliefert:
,»Nur ein einziger Herr in der Welt sagt: rdsonniert, soviel ihr wollt, und woriiber ihr wollt,
aber gehorcht!*“ (Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung, Frankfurt
1968, A 484f.) Der Vernunftgebrauch wird von Kant in der Folge zum Privatgebrauch
stilisiert. Womit folgenreich der Glaube, dass das Wesentliche in reiner Innerlichkeit
zu finden sei, installiert war. (Vgl. dazu auch: Richard Sennett: Verfall und Ende des
offentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimitit, Frankfurt am Main 1983.)

11 Ein in der Schweiz bis heute gingiger Irrtum in der Haltung gegeniiber der rechten
Schweizer Volkspartei (SVP) besteht darin, dass man geneigt ist, den Glauben der
SVP-WihlerInnen zu verspotten und sich lustig zu machen iiber deren Dummbheit, die
nicht merkt, dass der Milliarddr Christoph Blocher und seine Fithrungs-Clique mit ihrer
Heimatideologie die Leute nur tduscht und dass er als Unternehmer ganz andere Ziele
verfolge und es ihm iiberhaupt nurum Macht gehe. Aber man versteht nicht, dass der lange
anhaltende Erfolg der SVP genau darin bestand, dass Blocher selber ein Gldubiger ist
und dass die meisten SVP-Wihler nicht etwa selber alles zu glauben brauchen, sondern,
dass es geniigte, Blocher seinen Glauben zu glauben. Dies machte ihn zum Fiihrer der
Rechtsnationalen. Bis zu einem gewissen Grad trigt er die Last von Erfolg und — nach
den Parlamentswahlen 2011 — Misserfolg ganz allein. Das Missverstidndnis hat vielleicht
auch einen Grund in der verdrangten Angst des vulgédren Atheismus, es konnte auch einer,
den man nicht zu den Dummen schlagen kann, tatsichlich etwas ernst meinen...

12 Vgl. Christoph Tiircke u.a., Zur Bedeutung der Religion, in: Information Philosophie,
Juni 2007, 70. :

WIDERSPRUCH - 61/11 163



13

14

15
16

17

18

19

20

21

164

Hartmut Béhme, Die Zukunft der Religion. Die trugschliissige These von der Entzaube-
rung der Welt, in: NZZ 20. Januar 2001.

Im Falle der sogenannten Glaubens-Eiferer gibt es durchaus eine Kategorie, wie sie
Peter Sloterdijk beschreibt: ,,Dabei werden die Gemissigten die Beobachtung machen,
dass ihre jeweiligen Eiferer und Endzeitkrieger in der Regel nur fliichtig angelernte
Aktivisten sind, bei denen der Zorn, das Ressentiment, die Ambition und die Suche
nach Emporungsgriinden dem Glauben vorhergehen.” (Peter Sloterdijk, Gottes Eifer.
Vom Kampf der drei Monotheismen, Frankfurt am Main 2007, 216.) Aber durch die
vorsichtige Formulierung ,.dem Glauben vorhergehen“ deutet gar Sloterdijk an, dass
Glaube noch im Spiel ist, auch wenn nachgeordnet und erst als Folge einer zunéchst nur
prisentierten, aber erfolgreichen und dadurch glaubwiirdigen ,,Wahrheit*.

Le Monde diplomatique, September 2010, S.19.

Andere Ausformulierungen von vulgédrem Atheismus finden sich auch bei deutschspra-
chigen Autoren wie Ulrich Beck, Peter Sloterdijk oder Norbert Bolz u.v.a.

Vgl. dazu zum Beispiel Dorothee Sélles Essay: Atheistisch an Gott glauben. Beitrige
zur Theologie, Miinchen 1983.

Dick Boer, Erlosung aus der Sklaverei. Versuch einer biblischen Theologie im Dienst
der Befreiung, Miinster 2008, 10. Das Zitat setzt sich folgendermassen fort: ,,Was dieser
Gott fordert, ist militanter Atheismus, Bekampfung von allem, was sich als Gott aufspielt.
Harmlos ist der Atheismus, der behauptet, dass es keinen Gott gibt.*

Einiges steht dazu in der ,Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie®, etwa hier:
»Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Gliicks ist die Forderung seines wirk-
lichen Gliicks. Die Forderung, die Illusionen iiber seinen Zustand aufzugeben, ist die
Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. Die Kritik der Religion
ist also im Keim die Kritik des Jamme tales, dessen Heiligenschein die Religion ist. Die
Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion in
die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Politik.“ (MEW 1,379)
Vgl. dazu auch die Dialektik zwischen Philosophie und Theologie, die Paul Tillich ent-
wickelt (Paul Tillich, systematische Theologie, Stuttgart 1956, 301f.): ,,Sowohl Philosophie
als auch Theologie werden arm und verzerrt, wenn sie voneinander getrennt werden. Die
Philosophie wird zum logischen Positivismus, der es ihr verbietet, irgendein Problem,
das uns ernstlich angeht, zu behandeln, sei es ein politisches, anthropologisches oder reli-
gidses —eine sehr bequeme Flucht des philosophischen Denkens vor den erschreckenden
Wirklichkeiten unserer Zeit. Oder sie wird zur reinen Erkenntnistheorie, schirft stindig
das Messer des Denkens, aber schneidet niemals, da ein Schnitt auf eine Wahrheit hin,
die uns angeht, Wagemut und Leidenschaft erfordert. Oder sie wird zur Geschichte der
Philosophie, zihlt eine philosophische Meinung der Vergangenheit nach der anderen auf,
hilt sich selbst in vornehmer Distanz, glaubenslos und zynisch — eine Philosophie ohne
existentielle Basis ohne theologischen Grund, ohne theologische Macht. In der gleichen
Weise wird die Theologie, wenn sie ihr philosophisches Anliegen vollig leugnet, ebenso
arm und missgestaltet wie die Philosophie ohne theologischen Impuls.*

Klaus Heinrich, Aufkldrung in den Religionen, Dahlemer Vorlesungen Bd. 8, Frankfurt/M./
Basel 2008, 63f.

WIDERSPRUCH - 61/11



	Der Glaube der anderen : der vulgäre Atheismus und der Niedergang der Religionskritik

