
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 31 (2011)

Heft: 61

Artikel: Der Glaube der anderen : der vulgäre Atheismus und der Niedergang
der Religionskritik

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Rolf Bossart

Der Glaube der anderen
Der vulgäre Atheismus und der Niedergang der Religionskritik

Gläubigkeit: Die Gläubigkeit der proletarischen
Klasse an ihren Endsieg gefällt mir sehr.

Ihre damit eng verbundene Gläubigkeit an so

manches andere, was man ihnen sagt,
beunruhigt mich allerdings. Bertolt Brecht

In den aktuellen Analysen und Stellungnahmen über die sogenannte Rück-
kehr des Religiösen' kann man immer wieder beobachten, dass wo von
Glauben gesprochen wird, immer ein mehr oder weniger imaginierter
Glauben der anderen gemeint ist, und dass die sprechende Person sich
selber als ganz und gar glaubensfrei wähnt. Dies scheint zunächst eine ganz
normale Position zu sein und insbesondere eine, die wesentlich zum
Selbstverständnis der modernen Wissenschaftsgesellschaft gehört. Psy-
choanalytisch gesprochen aber ist Glaube nie einfach nur abwesend,
sondern immer anwesend entweder als etwas zu Bearbeitendes oder als

etwas Verdrängtes.- Und deshalb kommt man nicht umhin, im Reden über
den Glauben der anderen auch den etwas unredlichen Versuch zu erkennen,
dem Anderen aufzubürden, was man selber als aufgeklärter Mensch partout
nicht haben will und doch hat: Gläubigkeit. Die Verknüpfung von Glauben
ausschliesslich mit religiöser Praxis verschleiert zudem, dass auch überall,
wo im profanen Feld Leidenschaften, Überzeugungen, existentielle An-
liegen oder Ideen handlungsleitend sind, immer Glauben ist. Insofern ist
auch jeder Glauben kritikbedürftig, gleich ob er als Bekenntnis vor sich
hergetragen oder ob er verleugnet wird.

Das seit 1989 vom Postmodernismus und den neoliberalen Thinktanks
medienwirksam propagierte Ende der Ideologie und der grossen Erzählun-
gen hat die Illusion mehrheitsfähig gemacht, dass Glaubenssachen rein
private Anachronismen seien, die zwar jeder und jede pflegt, die aber einer
öffentlichen Analyse und Kritik nicht mehr lohnen. Mit der fatalen Folge,
dass der Atheismus begonnen hat, nicht mehr als permanenter Kämpfer
um ungefestigtes Terrain, sondern als Verkünder von herrschender Evidenz
aufzutreten. Insofern der moderne Atheismus aber noch immer die abend-
ländische Utopie vernunftbestimmter Glaubenslosigkeit repräsentiert, kann
er nur ein methodischer sein, was bedeutet, dass er nichts anderes tun kann,
als immerfort eine unmögliche Position zu antizipieren, die auf eigentüm-
liehe Weise widersprüchlich ist.'

WIDERSPRUCH-61/11 153



Die Atheisten früherer Jahrzehnte hatten noch ein Bewusstsein davon,
dass ihre Position genauso brüchig und unbeständig war wie die von
mittelalterlichen Mystikern (mit denen sie ja deswegen auch nicht wenig
gemeinsam hatten). Und sie interpretierten ihre Aufgabe deshalb auch als

permanenten Kampf gegen den Glauben - den eigenen und den der Ande-
ren. Dieses Bewusstsein von kritischer Reflexion können wir als die
Glaubensgrundlagen des Atheismus bezeichnen. Der heutige Atheismus
aber scheint seine Position nicht mehr als ein avantgardistisches Ringen
um absolute Autonomie zu verstehen, sondern viel eher als eine Art logi-
scher Schlusspunkt der Geschichte moderner Denkbewegungen. Insofern
hat sich der früher einigen Eliten vorbehaltene Atheismus vulgarisiert und
ist mehrheitsfähig geworden. Er lebt fort, nicht mehr als Kampf gegen die
Unvernunft eines bestimmten Glaubens und für die Freiheit des mensch-
liehen Geistes, sondern als Indifferenz und mithin Verständnislosigkeit
gegen Glauben überhaupt.

Verlorene Grundlagen des Atheismus

Der vulgäre Atheismus hat die Glaubensgrundlagen, die den methodischen
oder auch den politischen Atheismus des 19. Jahrhunderts noch getragen
haben, ausgelagert an den Glauben der anderen. Und er hat sich deshalb
seiner Mittel beraubt, selber Religionskritik zu betreiben. Denn wie Joa-
chim Schumacher in den faschistischen 30er Jahren des letzten Jahrhunderts
noch gewusst hat, kann Angst nur mit Vertrauen und Aberglauben nur mit
einem anderen Glauben ausgetrieben werden. Schumacher setzte sich in
seinem Buch „Die Angst vor dem Chaos" mit der offensichtlichen Wir-
kungslosigkeit der bürgerlichen Faschismuskritik in den 20er und 30er
Jahren auseinander. Er kommt zum Schluss, dass die Anstrengungen auf-
geklärter Vernunft im Kampf gegen den Faschismus völlig ineffektiv
waren. Und dies, weil man es immer wieder im Bestreben, den National-
Sozialismus als reinen Irrationalismus zu brandmarken und seine Anhänger
für unvernünftige und ideologisch Irregeleitete zu halten, unterliess, die in
Vernunft nicht aufgehende Antriebskraft des eigenen kritischen Stand-

punktes oder, anders gesagt, den eigenen Glauben mit in die Waagschale
zu werfen. „Hier hat es auf Seiten der Vernunft und Nüchternheit nicht an
Spott und Hohn gefehlt und noch weniger an Entlarvungsmethode; wohl
aber mangelte es an wirklicher Kraft, Dämonen auszutreiben. Diese Ein-
sieht drängt sich auf und wird auch endlich gezogen: man kann Aber-
glauben nicht mit den Mitteln der Vernunft allein bekämpfen, wenn man
ihn nicht gleichzeitig mit der Kraft neuen Glaubens bekämpft. Kühnheit,
Logik und lügenlose Ideale gehören zusammen. Mit sachlicher und auch

richtiger Analyse kann man wohl kämpfen, aber siegen kann man nur, wenn
noch etwas dabei ist: die Stimme eines intensiven, herzgewinnenden.

154 WIDERSPRUCH-61/11



frohen und zornvollen Glaubens an das Wahre, Gute und Schöne der
eigenen Sache, der Menschheitssache.

Der Spott über den Glauben der anderen und also die Annahme, dass

kein vernünftiger Mensch noch irgendetwas nicht empirisch Nachweis-
bares für wahr halten und ernsthaft gegen aussen vertreten, also glauben
kann, verhindert denn auch eine vernünftige Analyse der gegenwärtigen
Trends, die man allgemein unter dem etwas ungenauen Stichwort „Rück-
kehr der Religion" zu fassen versucht.

Es erstaunt dabei nicht, dass vor allem von liberaler Seite immer wieder
in dieser Weise mit dem Phänomen des fundamentalistischen Islams ver-
fahren wird. Dass der Islam an öffentlicher Sichtbarkeit und Wirkung
gewinnt, ist nicht Anlass, den Glauben dahinter und die Kräfte, die ihn
hervorbringen, zu analysieren, sondern man versucht ihn zu integrieren in
eine Modernetheorie, in der religiöse Phänomene nur noch als letztlich
bedeutungslose äusserliche Phänomene oder als Retro-Accessoires er-
scheinen.

Mutation des Religiösen

Im Folgenden diskutiere ich zwei Artikel aus Le Monde diplomatique mit
den programmatischen Titeln: „Die falsche Angst" von Patrick Haenni und
Samir Amghar (Februar 2010) und „Heilige Einfalt" von Oliver Roy (März
2010). Haenni und Amghar geht es darum, die vor allem von der neuen
Rechten vertretene These einer geplanten Islamisierung des Westens mit
rationalen Argumenten zu begegnen und damit die Angst, die dahinter-
steckt, als unecht zu entlarven. Der Gedankengang derAutoren läuft darauf
hinaus, den von der Rechten als gefahrlich und expansiv stilisierten
Glauben der Anderen als machtlos gegen die Gewalt des spätkapitalisti-
sehen Strukturwandels mit seiner Revolutionierung des Lifestyles und der
Konsumgewohnheiten der Massen zu qualifizieren. Die Neuformulierung
des Islams sei vor allem in zwei für die bestehende Gesellschaft ungefähr-
liehen, ja kompatiblen Tendenzen zu beobachten. Zum einen in einer Art
islamischem Lifestyle, der sich nicht um die „politischen Obsessionen der
Islamisten schert", sondern auf eine „kulturelle Normalisierung abzielt",
und zum anderen in den Neofundamentalisten, die sich zwar von der
westlichen Ordnung der Dinge ganz abgewendet haben, dafür aber auch
aufAuswanderung aus sind. In beiden Tendenzen erledigt sich die Religion
problemlos selber.

Das Fazit von Haenni und Amghar lautet: „Dass vereinzelt noch immer
expansionistische Anwandlungen auftreten, spielt keine Rolle mehr. Der
soziale Wandel hat sie längst zum Scheitern verurteilt." Haben wir hier
nicht eine typische vulgär-atheistische Position vorliegen? Der neue isla-
mische Irrationalismus wird nicht mehr verstanden, kritisiert und be-

WIDERSPRUCH-61/11 155



arbeitet als - um nur drei mögliche Ansätze zu nennen - diffuser Protest

gegen die in der globalisierten Welt unverständlich gewordenen Unter-
drückungsverhältnisse, als von den eigenen Machteliten instrumentalisier-
ter Seufzer der verarmten Massen oder als reaktionäres Surrogat einer durch
die imperiale Politik des Westens abgewürgte und korrumpierte Selbst-
befreiung oder Selbstaufklärung. Islamischer Fundamentalismus wird nur
noch wahrgenommen als überkommenes Religionssystem, das aufgrund
rückständiger Sozialstruktur und traditionalistischer Kultur überlebt hat
und, so die Pointe dieser Position, aufgelöst werden wird durch eben jene
Prozesse der Moderne, aus deren Tiefe er erst entstanden ist: entweder
durch Anpassung oder durch Abwanderung beziehungsweise Ausweisung
seiner Träger.

In dieser problematischen Deutung des in hervorragender Forschungs-
arbeit zusammengetragenen Materials zeigt sich aber die Begrenzung einer
vereinfachten Konzeption des Religionsbegriffs von Haenni und Amghar.
Und nicht überraschend steht dann die folgende sehr interessante Fest-
Stellung innerhalb ihrer Analyse als ungelöster Widerspruch da: „Es ist
schon paradox: Vor zwanzig Jahren, als es noch keine .muslimischen
Stadtviertel' gab, war die religiöse Zugehörigkeit keine Frage der Wahl,
sondern vorbestimmt. Heute haben wir zwar ein muslimisches Milieu mit
all seinen Normen und Sitten, wie dem Ramadan, eigenen Bibliotheken,
Gotteshäusern und Halal-Geschäften, aber das Bekenntnis zum Islam ist
eher ein individuelles, auch unter den Migranten der ersten Generation."
Umgekehrt schlägt sich die fehlende Dialektik in der Religionskritik auch
in einem Mangel an Bereitschaft nieder, progressive Kräfte innerhalb des

Islams wahrzunehmen. Charlotte Wiedemann sprach in dieser Hinsicht von
einem überheblichen „Säkularismus der Linken", der sich gern einen Islam
zurecht sortiert, in dem Fortschritt nicht zu haben ist (vgl. Rebellion,
Kritik, Aufklärung: Die innere Freiheit des Islam, Le Monde diplomatique,
März 2011).

Während Haenni und Amghar für das Religiöse Auflösungstendenzen
diagnostizieren, entweder durch die kulturelle Aneignungspraxis oder das

Verschwinden jener, die sich diesen Entwicklungen verweigern, zieht
Oliver Roy in seinem Artikel „Heilige Einfalt"^ (Le Monde diplomatique,
März 2010) aus demselben Umstand von zunehmender äusserer Präsenz
des Religiösen und gleichzeitigem Rückgang der Glaubenspraxis einen
anderen Schluss. Er nimmt diese Entwicklung als Beleg dafür, dass die
Gläubigen sich mehr und mehr von ihrer angestammten in der Lebenswelt
integrierten und deshalb weitgehend verinnerlichten beziehungsweise
unsichtbaren Religiosität lösen, wodurch stattdessen das Religiöse selber
als etwas von aller kulturellen Verflochtenheit Gereinigtes an die Öffent-
lichkeit tritt. Roy meint damit den Fundamentalismus, dessen Zunahme
sich eher in seiner medialen Präsenz als in nachhaltiger Glaubenspraxis,
die dahinter stünde, niederschlägt. Und deshalb folgert Roy: „In diesem

156 WIDERSPRUCH-61/11



Sinne ist die ,Rückkehr des Religiösen' nur eine optische Täuschung:
Besser sollten wir von einer Mutation sprechen. Das Religiöse ist zwar
deutlicher sichtbar, aber zugleich ist es häufiger im Niedergang begrif-
fen."

Entkulturalisierung des Glaubens

Entscheidend für das Verständnis der gegenwärtigen religiösen Entwick-
lungen ist Roys Feststellung von der Lösung der Glaubenspraxis aus der
Lebenswelt. Wenn mit dem Niedergang überkommener Volksreligiosität
mangels intakter Gemeindestrukturen und gleicher Alltagswelten die In-
kulturation als jener dialektische Prozess zwischen den von der Religions-
führung geforderten Anpassungen und den allmählich geduldeten eigen-
willigen Aneignungen der Gläubigen verloren geht, so ist damit die Not-
wendigkeit einer Verständigung zwischen disparaten Auffassungen und
damit die öffentliche und kommunikative Grundstruktur^ jeder religiösen
Praxis nicht mehr gegeben.' Damit ist auch ein wichtiger Grund für die
Krise der Theologie als eines kritischen Reflexionsortes für religiöse
Entwicklungen gefunden und gleichzeitig für deren Ersetzung durch die

Disziplinen der vergleichenden Religionswissenschaften, der Religions-
Soziologie und der Ethnologie. Oder anders ausgedrückt: Die Relevanz
einer kritischen Bearbeitung des eigenen Glaubens entfällt zu Gunsten
einer kritischen Betrachtung des Glaubens der anderen.^

Doch vorerst zurück zur paradoxen Feststellung von Haenni und Am-
ghar, dass trotz grösserer öffentlicher Präsenz des Islams eine zunehmen-
de Individualisierung des Bekenntnishaften stattfindet. Roys Hinweis auf
die Entkulturalisierung des Glaubens bietet auch den Schlüssel zu diesem
vermeintlichen Gegensatz. Das individuelle Bekenntnis ist in den neuen
religiösen Bewegungen gar nicht als innere Glaubensdisposition gefordert
oder messbar, sondern nur in der Teilnahme und damit der Akzeptanz der
öffentlichen Events der präsentierten Religion. So schreibt Hicham Ben
Abdallah El Alaoui in einem Artikel über die fortschreitende Islamisierung
der arabischen Gesellschaft unter dem Titel „Trotz Internet und Popkultur":
„Alle sollen ihren Respekt vor den salafistischen Normen bekunden, auch

wenn sie sich in ihrem Privatleben nicht an sie halten." (Le Monde diplom-
atique, September 2010.) Was der Einzelne glaubt, ist dabei völlig irrelevant
oder nichtig. Und zu vermuten ist eben, dass er vor allem den anderen ihren
Glauben glaubt. Damit zeigt sich nun auch, dass gerade den Spöttern über
die glaubenden Anderen entgangen ist, dass diese selbst wiederum nicht
wirklich selber glauben, sondern nur den Glauben der anderen oberflächlich
anerkennen, was dann nichts anderes heisst, dass das, was fehlt und zu
allen Zeiten - zumindest aus jüdisch-christlicher Sicht betrachtet - immer
Mangelware war, ein eigener, als Bewusstsein seiner selbst reflektierter
und anerkannter Glaube ist.

WIDERSPRUCH-61/11 157



Äusserlichkeit des Glaubens

Im Grunde ist Glauben immer vor allem etwas Äusserliches, das sich an
Handlungen zeigt, und Religionstheorie ist deshalb vor allem dann er-
hellend, wenn sie als Handlungstheorie konzipiert ist. Glauben, so die
diesbezügliche Binsenwahrheit, ist das, was mein bewusstes und unbe-
wusstes Handeln tatsächlich dirigiert und das sich also an diesem ablesen
lässt. Dass das Innere das Wahre sei und also die Äusserlichkeit nur Schein
oder Abbild und nicht ernst genommen zu werden braucht, ist deshalb auch
für das Verstehen der neuen Glaubensphänomene irreführend. Es wäre
zwar zuviel der Ehre, dem vor allem von Ressentiments gegen Ausländer-
Innen bestimmten Schweizer Volksentscheid gegen die Minarette von 2009
solche Tiefenschärfe zu unterstellen - und trotzdem: Wenn es eine Wahrheit
in diesem Ja zur Anti-Minarettinitiative gäbe, so läge sie gerade in dem
Misstrauen gegen Äusserlichkeiten, die in Religionsfragen nie als un-
wichtig abgetan werden sollten. Um es bezogen auf die Anhänger neuer
religiöser Bewegungen mit Karl Kraus zu sagen: „dass in ihrem Zustand
die Wurzel an der Oberfläche liegt."' Das heisst, die Sichtbarkeit ist das

Problem und nicht die innere Haltung, wie ein problematischer Begriffvon
der Religionsfreiheit unterstellt.'" Die gesellschaftliche Diskussion von
den Medien bis zur Schule könnte sich gerade um die Akzeptanz diesen
äusserlichen und symbolischen Dingen gegenüber drehen. Aufklärung und
Konsens sind hier nötiger als alle gegenwärtigen Bemühungen um die
gemeinsamen mystischen Dimensionen der Religionen.

Wenn das Begräbnis von Johannes Paul II im Jahr 2005 einer der

grösseren Menschenaufläufe der Geschichte provozierte, dann ist das nicht
bedeutungslos, weil man weiss, dass die wenigsten der mit marschierenden
Menschen sich ans Verhütungsverbot oder an die Beichtgesetze des

Papstes halten, sondern es wirft gerade die Frage auf, weshalb sie trotzdem
hingegangen sind. Und die These von der Islamisierung der arabischen

Jugendlichen in Frankreich ist nicht dadurch entkräftet, dass man feststellt,
dass islamische Symbole vor allem einen Lifestyle- und Accessoire-Cha-
rakter haben und ansonsten zum Beispiel die Moscheen eher leer bleiben,
sondern die Frage müsste gerade lauten, weshalb die islamischen Symbo-
le trotzdem en vogue sind. Desgleichen kann man nach dem Schulterschluss
mit der Regierung Putin nicht einfach die Besorgnis um ein Wiedererstar-
ken der Russisch-Orthodoxen Hierarchie mit dem Hinweis zerstreuen, dass

in Russland nur gerade 5 Prozent der Leute regelmässige Kirchgänger
seien. Sondern man müsste umgekehrt fragen, warum es sich für den

Machtpolitiker Putin trotzdem wieder lohnte, die Nähe zur russischen

Kirchenleitung zu suchen.
So vielschichtig die Antworten aufdie oben gestellten Fragen ausfallen

müssten, sie enthielten alle als tragendes Element die entscheidende Be-

deutung der Akzeptanz. Erst der Respekt gegenüber der Papstperson lässt

158 WIDERSPRUCH-61/11



die Menschen zum Begräbnis gehen, erst die Akzeptanz gegenüber einem

strengen Islam lässt die Accessoires zur Mode werden, erst die Anerken-
nung der russischen Kirchenleitung als legitimer Machtakteur durch die

Bevölkerung macht die Nähe zur Kirche für Putin attraktiv. In welchem
Ausmass hinsichtlich einer solchen Akzeptanz von Subalternität gespro-
chen werden kann, müsste man untersuchen. Sicher ist eine solche den

wenigsten bewusst, verstehen sie doch ihre Anhängerschaft vielmehr als
eine selbstbestimmte und nicht selten auch als eine nur ironische.

Unverstandene Ambivalenz

In dieser Hinsicht ist es auch müssig vorzurechnen, dass beispielsweise
diese jungen Muslime mitnichten die ihnen in einem strengen Islam zu-
gedachte Rolle ausfüllen wollten. Viele würden trotzdem aus einer Mi-
schung aus Faszination gegenüber der Stärke der anderen und aus Hass
auf die eigene Schwäche akzeptieren, was sie nicht wollen. Immer wieder
hört man von westlich gekleideten muslimischen Mädchen auf die Frage
nach dem Kopftuch die seltsame Antwort, dass das Kopftuch schon sehr

wichtig sei und sie einfach noch nicht bereit seien, es wirklich auch zu
tragen. Und in einer Reportage über die vorrückenden Taliban im Swat-Tal
wurde ein Mann gefragt, weshalb er denn den Einzug der Taliban begrüs-
sen würde, wo er doch wisse, dass seine Töchter dann nicht mehr zur
Schule gehen dürften. Die Antwort war so widersprüchlich wie klar: Das
mit den Töchtern werde ja dann kaum durchgesetzt, aber die Taliban
wüssten wenigstens was sie wollten und würden Ordnung schaffen. Und
finden wir nicht ähnliche Argumentationen immer wieder in unserem
eigenen Umfeld, wenn über Mönche und Nonnen gesagt wird: Ich könnte
nie so leben, aber es beeindruckt mich stark. Oder: Ich glaube nicht an
einen Gott, aber religiöse Menschen faszinieren mich. Oder: Ich möchte
auch nicht mit diesem und jenem Politiker zusammenleben, er ist sicher
ein unangenehmer Mensch, aber ich bewundere seine unnachgiebige
Haltung.

Wir können es mit dem vulgären Atheismus halten und solche Ambiva-
lenzen als falsches Bewusstsein abtun oder als Kitsch oder Romantik, die
in der harten Realität nichts bewegen." Oder aber wir können einfach
feststellen, dass die Menschen, „solange sie wünschende, leidende und
endliche Wesen sind'"^, immer auf die eine oder andere Art religionsbe-
dürftig sind und also ihre diesbezüglichen Äusserungen religionskritisch
bearbeitet werden müssen. Und allem Anschein nach verhält es sich auch
nicht anders mit den modernen Gesellschaften. Hartmut Böhmes These ist
nachwievor zuzustimmen: „Während Modernisierungsprozesse die forma-
le Integration der Gesellschaft zu leisten vermögen, bieten sie keine ge-
haltvollen Identifikationen, welche die Moderne als attraktive und sozial
bindende Lebensform erfahrbar machen. Wichtige soziale Integratio-

WIDERSPRUCH-61/11 159



nen der Moderne laufen über Prozesse, welche eben diese Moderne als

nicht zu ihr gehörig, als vormodern und irrational abtut.""
Radikalisierung bedeutet in den wenigsten Fällen fanatisches Augen-

flackern, sondern in der Regel beginnt Radikalisierung als zunehmende

Akzeptanz einem behaupteten und öffentlich präsentierten Glauben der
anderen gegenüber.'" Diesen Sachverhalt bestätigt beispielsweise ein
dritter in Le Monde diplomatique erschienener Artikel über die Islamisie-

rung der arabischen Gesellschaften unter dem Titel: „Trotz Internet und

Popkultur" schreibt Hicham Ben Abdallah El Aloui: „Alle sollen ihren
Respekt vor den salafistischen Normen bekunden, auch wenn sie sich in
ihrem Privatleben nicht an sie halten.""

Der vulgäre Atheismus weiss nichts mehr davon. Der Sinkflug des

Reflexionsniveaus der Religionskritik ist angezeigt durch eine oft sehr emst
gemeinte Rezeption des „Flying Spaghetti Monsters", jener satirischen,
virtuellen Veräppelungsreligion aus den USA," oder auch durch die

populäre Religionskritik eines Christopher Hitchens oder Richard Dawkins.
Der vulgäre Atheismus versteht sich selber nicht mehr. Er weiss deshalb
auch nicht mehr, was Unglaube ist. Der kritische Unglaube ist Protest gegen
falschen Glauben im Namen eines anderen Glaubens und nicht blosses
Unverständnis gegenüber einem unterstellten Glauben der anderen.

Glaube als Unglaube

Wenn die Kirchen und Religionen als Anstalten ohne Basis weiterhin
Präsenz haben, dann ist das kein Grund zur Entwarnung, sondern zur
Besorgnis. Die Fiktion von der Führung, die mangels Basis ins Leere läuft,
wird sich nicht erfüllen. Denn durch die ganze Religionsgeschichte hin-
durch waren es meist nicht mehr als einige wenige, die den Glauben für
die anderen trugen oder aber, was seltener vorkam, die erfolgreich vor-
gaben, es zu tun. Der Glaube der anderen, das ist jene Last, die der Führer
trägt, damit die anderen entlastet sind. Und, wie sich im antifaschistischen
Kampf gezeigt hat, ist die einzige Haltung dagegen der aktive Unglaube,
der sich wiederum nur aus einem eigenen Glauben speist. Selber denken
heisst selber glauben. Die viel gelobte eigene Meinung ist nur der Glaube
der anderen und sonst ist sie nicht Meinung, sondern Resultat einer Aus-
einandersetzung mit dem eigenen Glauben oder wie man heute sagen
würde: eine Haltung. So heisst es im Neuen Testament im Petrusbrief an
einer berühmten Stelle: „Seid jederzeit bereit, Rechenschaft abzugeben
über die Hoffnung, die euch erfüllt." (1. Petr. 3,15) Oder um es mit der
schlichten Gewissheit des 2. Timotheusbrief zu sagen: „Ich weiss, wem
ich meinen Glauben geschenkt habe." (2 Tim 1.12) Die alte christliche
Sorge seit Paulus, nicht genug Glauben zu haben, hat ihren Grund in der

jüdischen Sorge, nicht genug Unglauben zu haben, um nicht dem Götzen-
kult der umliegenden Völker zu erliegen."

160 WIDERSPRUCH-61/11



Glauben in der traditionellen jüdischen Praxis bestand im Wesentlichen
in der (äusserlichen) Befolgung des Gesetzes (Tora tun). Daher auch die
Polemik des schnell vom Virus der Verinnerlichung befallenen Christen-
turns gegen die Äusserlichkeit des pharisäischen Judentums. Aber man
verstand nicht, dass das Problem der Juden über weite Strecken darin be-
stand, den richtigen Unglauben zu haben. In der ideologiekritischen
Sprache eines modernen Theologen tönt das so: „Was dieser Gott fordert,
ist radikalster Unglaube gegenüber allem, was die herrschenden Mächte
uns als letzte Wahrheit vorgaukeln wollen.'"®

Nichts fasst die Dialektik von Glauben und Unglauben besser zusammen
als folgender berühmter jüdischer Witz, der ohne weiteres auch als Credo
taugen würde: Ein säkularer jüdischer Vater schickt seinen Sohn in England
auf eine katholische Privatschule, weil er glaubt, dass es dort eine gute
Erziehung gibt. Der Sohn kommt zurück nach Hause und erzählt, dass sie
im Religionsunterricht die Dreieinigkeit Gottes durchgenommen hätten,
die drei göttlichen Personen, Vater, Sohn und Heiliger Geist. Der Vater
wird emst, nimmt den Sohn nahe zu sich und sagt: „Jetzt hör mir mal ganz
gut zu. Das mit den drei Personen ist absolut unwahr. Es gibt nur einen
Gott - und wir glauben nicht an ihn." Glaube, das ist unser natürlicher
Zustand. Das, was schwer zu lernen und aufrechtzuerhalten ist, ist der
bestimmte Unglaube. Man könnte sich hier auch der alten Gewissheit der
monotheistischen Religionen erinnern, dass dort wo nicht ein Gott ist, der
überall ist, plötzlich überall Götter sind.

Von der Notwendigkeit der Religionskritik

Der Gegensatz, hier rationale Vernunft, dort irrationaler Glaube, ist auch
historisch nicht haltbar. Denn die Einsicht von Marx in die grundlegende
Bedeutung der Religionskritik für die Kritik aller herrschenden Zustände"
besagt nicht nur, dass es Befreiung nur in Abgrenzung gegen Herrschaft
gewordene Religion gibt, sondern impliziert auch, dass diese insbesonde-
re durch die Religion hindurch möglich ist. Und zwar indem die Antworten,
die die real existierenden Religionen auf die existentiellen und unabweis-
baren Fragen geben, geprüft werden auf ihre Kraft, Angst zu bearbeiten,
Sinn zu gewinnen und zu erhalten, Unterdrückung zu beenden, Herrschaft
zu sprengen und Gerechtigkeit zu erlangen. So verstandene Religions-
kritik lässt sich leiten von Fragen wie diesen: Sind die Antworten einer
bestimmten Religion entwicklungsfähig, ist ein Fortschritt in ihrer Ge-
schichte feststellbar? Welches waren die Kräfte, die für diesen Fortschritt
verantwortlich waren, aus welchem Antrieb haben sie gehandelt, sind die
Antworten noch in der Lage, ihren eigenenAnsprüchen gerecht zu werden?
Waren die Antworten je genügend, menschliche Ängste herrschaftsfrei zu
überwinden und wenn ja - sind sie im Verlaufe der Zeit korrumpiert
worden und selber zu Angstproduzenten und Herrschaft geworden? Wel-

WIDERSPRUCH-61/11 161



ches sind in der Tradition einer Religion die Kräfte, die sich immer wieder
dagegen gewehrt haben? In wessen Namen sind sie aufgetreten? Welche
Bündnisse sind sie eingegangen?

Jede Religionskritik ist eine Form von Theologie, weshalb diese auch
bis heute zu recht im Prinzip als eine gefährliche Wissenschaft gilt und
ihre Vertreter gerne durch die harmloseren Ethiker oder Philosophen ersetzt
werden.^ Wer aber die Fortschritte in der Tradition der Religionskritik seit
Montaigne, Marx und Freud, aber auch seit Franziskus, Thomas von Aquin,
Katharina von Siena, Las Casas, Bonhoeffer, Barth, Johannes XXIII und
Solle, um nur einige europäische Namen zu nennen, bedenken und be-
arbeiten möchte, ist aufden Gebrauch von kritischer Theologie angewiesen
und zwar in jener vertrackten Art und Weise, wie wir es zum Beispiel in
den Schriften von Walter Benjamin oder Ernst Bloch finden.

Aufklärung, so der Grundimpuls der Religionskritik, hat ihre Wurzeln
und eine immer noch wichtige Praxis innerhalb der Religionen. So ist auch
der Titel des Buches: „Aufklärung in den Religionen" des Berliner Reli-
gionsphilosophen Klaus Heinrich zu verstehen: „dann nämlich, wenn wir
daran denken, dass Religionskritik- in der Tat der zentrale Ausgangspunkt
für jede ernst zunehmende philosophische und wissenschaftliche Ausein-
andersetzung mit Religionen - in den Religionen selbst steckt."^' Eine
Gesellschaft, die dieses Bewusstsein ihrer selbst nicht mehr hat, ist eine

verdrängende Gesellschaft und muss sich nicht wundern, wenn sie auch
eine der Wiederkehr des Verdrängten ist. Und das Verdrängte kehrt wieder
an einem anderen Ort und in anderen Gestalten und meist auch auf einem
längst durch Aufklärung überwunden geglaubten Niveau.

Anmerkungen

1 Normalerweise wird von der Rückkehr der „Religion" gesprochen. Ich bevorzuge den

Begriff des Religiösen, um anzudeuten, dass es sich in diesem Zusammenhang nur peri-
pher um institutionell und kulturell Eingebundenes handelt, sondern vielmehr um eine

Art „synkretistisches Wuchern des Religiösen", wie es der Kulturtheoretiker Hartmut
Böhme einmal genannt hat.

2 Vgl. den ähnlichen Buch-Titel von Robert Pfaller, „Die Illusionen der anderen", Frankfurt
am Main 2002. Pfallers Überlegungen sind als Grundlage in den vorliegenden Essay
eingeflossen. Ebenso ist die Stimme Slavoj Zizeks im nachfolgenden Text unüberhörbar.
Zizek, der sich wie Pfaller aufLacans Theorie des grossen Anderen bezieht, ist vor allem
mit dem Buch „Die gnadenlose Liebe", Frankfurt am Main 2001, im Text präsent.

3 Dies gilt - unter anderen Vorzeichen - übrigens auch für einen der Moderne sich nicht
verschliessenden Gottesglauben. Vgl. dazu etwa die Essaysammlung der Theologin
Dorothee Solle: Atheistisch an Gott glauben, München 1983.

4 Joachim Schumacher, Die Angst vor dem Chaos. Über die falsche Apokalypse des Bür-

gertums, Frankfurt am Main 1978, 128. Ein anderes Zitat, das in dieselbe Richtung geht,
stammt vom evangelischen Theologen Paul Tillich: „Sofern es um den Glauben geht,
kann es keine Argumente geben, die von aussen her über seine Wahrheit oder Unwahrheit

162 WIDERSPRUCH-61/11



entscheiden. Nur das Hinfuhren zu der neuen Glaubenserfahrung kann versucht werden,
das heisst die Bekehrung. Sofern es aber nur um die Ausdrucksformen des Glaubens geht,
zum Beispiel gedankliche oder praktische, sind Argument und Diskussion möglich. Über-

zeugen-wollen tritt an die Stelle von Bekehren-Wollen. Es ist aber ein Irrtum, wenn man
mit Argument und Diskussion den Glauben selbst zu wandeln versucht." (Paul Tillich,
Wesen und Wandel des Glaubens, Berlin 1961, 142.)

5 Gekürztes Kapitel aus: Oliver Roy, Heilige Einfalt. Über die politischen Gefahren ent-
wurzelter Religionen. München 2010. Vgl. auch das Interview mit Roy: „Wie hast du's
mit der Religion, Europa?", NZZ vom 21.4.2010.

6 Vgl. Edmund Arens, Gottesverständigung. Eine kommunikative Religionstheologie,
Freiburg 2007.

7 Allerdings könnte man dagegen einwenden, dass überall, wo sich neue Religionsformen
nachhaltig bilden, die Vermischung mit der Kultur und den gegebenen Umständen und
also auch die Relativierung fundamentalistischer Positionen sich von selber einstellen,
auch gegen den Willen der Religionsführer. Dies zeigt sich zum Beispiel augenfällig in
Lateinamerika, wo die Pfingstgemeinden nach und nach auch soziale Aufgaben über-
nehmen und klassische Gemeindestrukturen aufbauen. Allerdings sind dies langwierige
Prozesse, die den aktuellen imperialen Charakter dieser Religionen noch nicht entschei-
dend abschwächen.

8 Religionskritik ist in diesem Sinne immer eine Form von Theologie, weil sie den Widerstreit
dringend braucht. Ihr Niedergang hängt deshalb eng mit dem Niedergang der Theologie
zusammen. Die Ethik, die überall als Ersatz dafür akzeptiert ist, kann, weil ihr der spezifi-
sehe Standpunkt fehlt, die Aufgabe der Religionskritik nicht übernehmen. DieAmbivalenz
der Theologie zeigt sich nirgends schöner als im folgenden Satz, den Adorno über die
Kunst notiert hat: „Insofern bleibt Kunst, gleichgültig was sie will und sagt, Theologie;
ihr Anspruch auf Wahrheit und ihre Affinität zum Unwahren sind eines." (Theodor W.

Adorno, Ästhetische Theorie, Gesammelte Schriften Bd.7, Frankfurt am Main 1997,

403.)
9 Karl Kraus, In dieser grossen Zeit. Auswahl 1914-25, München 1977, 11.

10 Nichts zeigt diesen Sachverhalt besser als das Credo von Friedrich II von Preussen:

„Jeder soll nach seiner Façon selig werden.", das Immanuel Kant in einer Referenz an
den Herrscher in seiner Schrift „Was ist Aufklärung" von 1784 dahingehend überliefert:
„Nur ein einziger Herr in der Welt sagt: räsonniert, soviel ihr wollt, und worüber ihr wollt,
aber gehorcht!" (Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was istAufklärung, Frankfurt
1968, A 484f.) Der Vernunftgebrauch wird von Kant in der Folge zum Privatgebrauch
stilisiert. Womit folgenreich der Glaube, dass das Wesentliche in reiner Innerlichkeit
zu finden sei, installiert war. (Vgl. dazu auch: Richard Sennett: Verfall und Ende des

öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimität, Frankfurt am Main 1983.)
11 Ein in der Schweiz bis heute gängiger Irrtum in der Haltung gegenüber der rechten

Schweizer Volkspartei (SVP) besteht darin, dass man geneigt ist, den Glauben der
SVP-Wählerlnnen zu verspotten und sich lustig zu machen über deren Dummheit, die
nicht merkt, dass der Milliardär Christoph Blocher und seine Führungs-Clique mit ihrer
Heimatideologie die Leute nur täuscht und dass er als Unternehmer ganz andere Ziele
verfolge und es ihm überhaupt nurum Macht gehe. Aber man versteht nicht, dass der lange
anhaltende Erfolg der SVP genau darin bestand, dass Blocher selber ein Gläubiger ist
und dass die meisten SVP-Wähler nicht etwa selber alles zu glauben brauchen, sondern,
dass es genügte, Blocher seinen Glauben zu glauben. Dies machte ihn zum Führer der
Rechtsnationalen. Bis zu einem gewissen Grad trägt er die Last von Erfolg und - nach
den Parlamentswahlen 2011 - Misserfolg ganz allein. Das Missverständnis hat vielleicht
auch einen Grund in der verdrängten Angst des vulgären Atheismus, es könnte auch einer,
den man nicht zu den Dummen schlagen kann, tatsächlich etwas ernst meinen...

12 Vgl. Christoph Türcke u.a., Zur Bedeutung der Religion, in: Information Philosophie,
Juni 2007, 70.

WIDERSPRUCH-61/11 163



13 Hartmut Böhme, Die Zukunft der Religion. Die trugschlüssige These von der Entzaube-

rung der Welt, in: NZZ 20. Januar 2001.
14 Im Falle der sogenannten Glaubens-Eiferer gibt es durchaus eine Kategorie, wie sie

Peter Sloterdijk beschreibt: „Dabei werden die Gemässigten die Beobachtung machen,
dass ihre jeweiligen Eiferer und Endzeitkrieger in der Regel nur flüchtig angelernte
Aktivisten sind, bei denen der Zorn, das Ressentiment, die Ambition und die Suche
nach Empörungsgründen dem Glauben vorhergehen." (Peter Sloterdijk, Gottes Eifer.
Vom Kampf der drei Monotheismen, Frankfurt am Main 2007, 216.) Aber durch die

vorsichtige Formulierung „dem Glauben vorhergehen" deutet gar Sloterdijk an, dass

Glaube noch im Spiel ist, auch wenn nachgeordnet und erst als Folge einer zunächst nur
präsentierten, aber erfolgreichen und dadurch glaubwürdigen „Wahrheit".

15 Le Monde diplomatique, September 2010, S.19.
16 Andere Ausformulierungen von vulgärem Atheismus finden sich auch bei deutschspra-

chigen Autoren wie Ulrich Beck, Peter Sloterdijk oder Norbert Bolz u.v.a.
17 Vgl. dazu zum Beispiel Dorothee Sölles Essay: Atheistisch an Gott glauben. Beiträge

zur Theologie, München 1983.
18 Dick Boer, Erlösung aus der Sklaverei. Versuch einer biblischen Theologie im Dienst

der Befreiung, Münster 2008, 10. Das Zitat setzt sich folgendermassen fort: „Was dieser
Gott fordert, ist militanterAtheismus, Bekämpfung von allem, was sich als Gott aufspielt.
Harmlos ist der Atheismus, der behauptet, dass es keinen Gott gibt."

19 Einiges steht dazu in der „Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie", etwa hier:
„Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks ist die Forderung seines wirk-
liehen Glücks. Die Forderung, die Illusionen über seinen Zustand aufzugeben, ist die

Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. Die Kritik der Religion
ist also im Keim die Kritik des Jamme tales, dessen Heiligenschein die Religion ist. Die
Kritik des Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion in
die Kritik des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Politik." (MEW 1,379)

20 Vgl. dazu auch die Dialektik zwischen Philosophie und Theologie, die Paul Tillich ent-
wickelt (Paul Tillich, systematische Theologie, Stuttgart 1956,30ff.): „Sowohl Philosophie
als auch Theologie werden arm und verzerrt, wenn sie voneinander getrennt werden. Die
Philosophie wird zum logischen Positivismus, der es ihr verbietet, irgendein Problem,
das uns emstlich angeht, zu behandeln, sei es ein politisches, anthropologisches oder reli-
giöses - eine sehr bequeme Flucht des philosophischen Denkens vor den erschreckenden
Wirklichkeiten unserer Zeit. Oder sie wird zur reinen Erkenntnistheorie, schärft ständig
das Messer des Denkens, aber schneidet niemals, da ein Schnitt auf eine Wahrheit hin,
die uns angeht, Wagemut und Leidenschaft erfordert. Oder sie wird zur Geschichte der

Philosophie, zählt eine philosophische Meinung der Vergangenheit nach der anderen auf,
hält sich selbst in vornehmer Distanz, glaubenslos und zynisch - eine Philosophie ohne
existentielle Basis ohne theologischen Grand, ohne theologische Macht. In der gleichen
Weise wird die Theologie, wenn sie ihr philosophisches Anliegen völlig leugnet, ebenso

arm und missgestaltet wie die Philosophie ohne theologischen Impuls."
21 Klaus Heinrich, Aufklärung in den Religionen, Dahlemer Vorlesungen Bd. 8, Frankfurt/M./

Basel 2008, 63f.

164 WIDERSPRUCH-61/11


	Der Glaube der anderen : der vulgäre Atheismus und der Niedergang der Religionskritik

