Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 31 (2011)

Heft: 60

Artikel: Kapitalismuskritik und distributive Gerechtigkeit
Autor: Marti, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urs Marti

Kapitalismuskritik und distributive Gerechtigkeit

Kann man den Kapitalismus im Namen der Gerechtigkeit kritisieren?
Gewiss, regelmissig werden der Kapitalismus generell oder seine ,,Aus-
wiichse* als ungerecht kritisiert. Doch ist es konsequent, ein System im
Namen der Gerechtigkeit zu kritisieren und sich dabei auf die Marxsche
Analyse dieses Systems zu stiitzen? Auf linker Seite wird gerne vergessen,
- dass nicht nur der Neoliberalismus, sondern auch der Marxismus der Idee
distributiver Gerechtigkeit skeptisch gegeniibersteht. Der neoliberalen
Auffassung, wie sie Friedrich von Hayek darlegt, liegen drei Uberlegungen
zugrunde (Hayek GS B4, 213-225): Der Markt verteilt zwar erstens Ge-
winne und Verluste der Kooperation ungleich, doch kann diese Verteilung
nicht als ungerecht gelten, weil Gerechtigkeitskriterien nur absichtsvolles
Handeln qualifizieren, der Markt aber nicht aus bewusstem Handeln resul-
tiert. Hayek, der Gerechtigkeit als Fundament und Schranke allen Rechts
versteht, beurteilt zweitens Umverteilung als ungerecht, weil sie zwingend
mit Ungleichbehandlung einhergeht: Man gewéhrt den Armen einen Anteil,
den man den Reichen vorenthilt. Die notwendige Ungleichbehandlung
durch den Markt rechtfertigt keine kompensierende Ungleichbehandlung
durch die Politik. Drittens kann das Spiel von Angebot und Nachfrage nur
funktionieren, wenn die Spielregeln nicht mittels Anwendung klassischer
Gerechtigkeitskriterien wie Verdienst, Leistung oder Bediirfnis veréndert
werden. _

Wenn Marx in der Kritik des sozialdemokratischen Gothaer Parteipro-
gramms (MEW 19, 11-32) bemerkt, es sei ein Fehler, von der Verteilung
»Wesens zu machen und den Hauptakzent auf sie zu legen®, so liegen
seiner Skepsis andere Argumente zugrunde. Worin liegt der Fehler? Marx
hilt das Prinzip distributiver Gerechtigkeit aus vier Griinden fiir fragwiir-
dig. Zunéchst stellt die sozialdemokratische Forderung, den Arbeitsertrag
,2unverkiirzt, nach gleichem Rechte, allen Gesellschaftsgliedern® zuzu-
teilen, eine ,,hohle Phrase” mit ideologisch fragwiirdigen Implikationen
dar. Als (normativer) Individualist misstraut Marx dem Begriff der Gesell-
schaft, weil zu allen Zeiten die Verfechter der jeweiligen Gesellschafts-
ordnung den Arbeitern das Recht auf den vollen Ertrag ihrer Arbeit im
Namen dieser Ordnung abgesprochen haben. Im Gegenzug weist er darauf
hin, dass dennoch kein Arbeiter Anspruch auf den vollumfinglichen
Gegenwert seiner Leistung hat, da er sich an der Finanzierung von Be-
triebs-, Verwaltungs-, Unterstiitzungs- und weiteren Kosten sowie von
offentlichen Dienstleistungen beteiligen muss.

Fiir unseren Zusammenhang wichtiger ist der zweite Grund: Marx kri-
tisiert das dem Programm zugrunde liegende Verstidndnis von Verteilung,
weil es sich ausschliesslich auf die Konsumtionsmittel bezieht. Deren

WIDERSPRUCH - 60/11 93



Verteilung resultiert aus der Verteilung der Produktionsbedingungen. Die |
kapitalistische Produktion beruht auf der ungleichen Verteilung sachlicher
und personlicher Produktionsbedingungen: wihrend Boden und Kapital
wenigen gehoren, verfiigen die meisten nur iiber ihre Arbeitskraft. Jede noch
so ,,gerechte® Zuteilung von Geld oder Konsummitteln dndert nichts an der
Abhingigkeit jener, die vom Eigentum an sachlichen Produktionsmitteln
ausgeschlossen sind. Um die Arbeiter aus dieser Abhédngigkeit zu befreien,
ist nicht eine ,,bessere* Giiterverteilung nétig, sondern eine Neuverteilung
der Macht, tiber wirtschaftliche Ressourcen zu verfiigen. Die Verteilung
materieller Giiter kann allenfalls als Mittel zum Zweck grosserer Selbst-
bestimmung, nicht als Selbstzweck gerechtfertigt werden.

Was den dritten Grund von Marx’ Gerechtigkeitsskepsis betrifft, sei ein
philosophiegeschichtlicher Exkurs erlaubt. Die von Denkern wie Hobbes
und Kant geprégte neuzeitliche politische Philosophie hat die Gerechtigkeit
als normatives Leitprinzip durch jenes der Freiheit ersetzt; Gerechtigkeit,
insbesondere distributive Gerechtigkeit spielt nur mehr eine untergeord-
nete Rolle. Unter dem distributiv Gerechten kann, wie Aristoteles darlegt,
eine Zuteilung verstanden werden, bei der Gleiche Gleiches erhalten. Doch
das Problem der politischen Philosophie besteht in der Schwierigkeit, zu
bestimmen, wer weshalb gleich oder ungleich ist; es handelt sich fiir
Aristoteles um eine eigentliche Aporie (Politik 1282b). Bei einer gerechten
Verteilung muss das zugeteilte Gut dem Wert des potentiellen Empfingers
angemessen sein. Wer in den Genuss welcher Giiter kommt, entscheidet
die jeweilige politische Ordnung; so kennt eine Demokratie andere Ver-
teilungsprinzipien als eine Oligarchie. _

Die Schwierigkeit besteht also darin, unparteiische Kriterien zu finden.
Immerhin steht fiir Aristoteles fest, dass in der besten Ordnung der ideale
Verteilungsschliissel zur Anwendung kommt. Die beste Ordnung ist jene, in
der die Besten herrschen; es handelt sich um eine — nicht im Sinne der
Abstammung, sondern der ethischen Qualifikation zu verstehende — Aristo-
kratie. Gerechtigkeit meint zwar ,,jedem das Seine‘‘, wobei aber die Menschen
nicht gleich sind. Im Sinne einer so verstandenen distributiven Gerechtigkeit
erhalten die Mitglieder eines politischen Gemeinwesens nach Massgabe
ihres unterschiedlichen Status, ihrer Verdienste und Qualifikationen un-
gleiche Teile. Gemiiss neuzeitlicher Auffassung besteht die Aufgabe der
Politik hingegen in einer ,,Gleichverteilung®, die nicht Giiter, sondern
Rechte betrifft. Es geht um die Herstellung von Sicherheit zwischen formal
gleichberechtigten Individuen mittels Garantie von Eigentumsrechten.
Distributive Gerechtigkeit regelt das Verhiltnis zwischen Menschen, die
wechselseitig ihr Recht auf Freiheit anerkennen; gleiche Freiheitsrechte
konnen dann logischerweise nicht Gegenstand der Verteilung sein, sondern
definieren den Rahmen des Verteilungssystems (Giinther 1994).

Marx’s abfillige Bemerkung iiber die distributive Gerechtigkeit wird
vor diesem Hintergrund verstidndlich. Er versteht Gerechtigkeit ebenfalls

94 WIDERSPRUCH - 60/11



als Attribut der Rechtsordnung, geht indes einen Schritt iiber die vertrags-
theoretische Logik von Hobbes und Kant hinaus, wenn er die Rechtsord-
nung nicht als autonome Schépfung rationaler Menschen versteht, sondern
als Ausdruck einer bestimmten Produktionsweise. In dem Sinne ist der
Kapitalismus gerecht, weil er die auf der Grundlage der ihm eigenen
Produktionsweise einzig moglichen Verteilungsregeln definiert. Erst im
Zuge der Umwilzung der Produktionsweise konnen andere Normen
durchgesetzt werden. Auf die Frage, was eine gerechte Verteilung ist, kann
die Antwort daher nur lauten: jene Verteilung, die den jeweils herrschenden
Produktions- und Rechtsverhiltnissen entspricht. Man erinnert sich an die
aristotelische Aporie; es ist vergeblich, einen iiberhistorischen Massstab
von Gerechtigkeit bestimmen zu wollen.

Allerdings geht es in Marx’ Ausfiihrungen nicht um distributive, sondern
um kommutative Gerechtigkeit: In der Friihphase der kommunistischen
Gesellschaft, die noch die Ziige der kapitalistischen trégt, erhilt, wer
arbeitet, das Quantum Arbeit, welches er der Gesellschaft geliefert hat, in
anderer Form von ihr zuriick. In beiden Gesellschaften werden Warentausch
wie Recht durch das Prinzip der Gleichheit geregelt. Wie Aristoteles
festhilt, ist im Gegensatz zur distributiven bei der kommutativen Ge-
rechtigkeit die Ungleichheit der Menschen irrelevant; vor dem Gesetz

“gelten die Vertragspartner als gleich. Tauschbeziehungen setzen die Ver-
gleichbarkeit der getauschten Giiter voraus; das Geld (nomisma) wird zum
allgemeinen Aquivalent, seine Funktion ist jener des Gesetzes (nomos)
vergleichbar. Marx weist nochmals auf diese Affinitédt hin, wenn er festhlt,
Recht wie Warentausch beruhten auf dem Prinzip der Gleichheit.

Der vierte Grund betrifft den Marx unterstellten Utopismus, die Ansicht,
die Prinzipien von Recht und Gerechtigkeit wiirden in einer Nachknappheits-
ordnung tiberfliissig. Die Unterstellung ist nicht ganz falsch, doch blendet die
Kritik den grosseren Zusammenhang des Problems aus. Marx hilt fest, die
kommunistische Gesellschaft bleibe in der ersten Phase, behaftet mit den
,Muttermalen® der kapitalistischen Gesellschaft, auf die Institution des Rechts
angewiesen. Das formal gleiche Recht ist ,,mit einer biirgerlichen Schranke
behaftet*, es misst am gleichen Massstab, jenem der Arbeit. Das Recht des
Arbeitenden auf eine bestimmte Entlohnung ist seiner Arbeitsleistung pro-
portional. Ist das gerecht? Heutige Gerechtigkeitstheoretiker wiirden mehr-
heitlich die Frage wohl verneinen. Sie konnten darauf hinweisen, dass die
Leistungsfahigkeit des einen aufgrund gliicklicher Umsténde, natiirlicher
Gaben oder einer besseren Ausbildung grosser ist als die eines andern, dem
man die geringere Leistungsfahigkeit moralisch nicht anlasten kann. Ebenso
konnten sie darauf hinweisen, dass — die Rede ist von den 6konomischen
Verhiltnissen um 1875 — ein Arbeiter eine Familie zu erndahren hat, wiahrend
sein Kollege alleine lebt, und doch nicht weniger verdient. Es sind dies die
Argumente, die Marx zur Diskussion stellt. Seine Konklusion entspricht indes
nicht den Vorstellungen des Egalitarismus.

WIDERSPRUCH - 60/11 ' 95



Um Massstab zu sein, muss die Arbeit der Intensitdt nach bestimmt
werden, und diese kommt im Ertrag zum Ausdruck. Das Recht ist auf einen
solchen Massstab angewiesen; als gleiches Recht misst es einem bestimm-
ten Ertrag einen bestimmten Lohn zu. Da es aber von Leistungsfihigkeit
und Bediirfnis absieht, ist es ungleiches Recht fiir ungleiche Arbeit. Es
,erkennt stillschweigend die ungleiche individuelle Begabung und daher
Leistungsfihigkeit der Arbeiter als natiirliche Privilegien an. Doch jedes
Recht ist in dem Sinne ein Recht der Ungleichheit, andernfalls konnte es
seine Funktion nicht erfiillen. Es muss unterschiedliche Fille gleichen
Regeln und Massstdben unterziehen. Die Menschen sind ungleich, jedes
Individuum unterscheidet sich von den anderen aufgrund seiner Fihig-
keiten und Bediirfnisse. Als ungleiche Individuen miissen sie dennoch
,unter einen gleichen Gesichtspunkt® gebracht werden. Das Recht miisste
folglich, um gerecht zu sein, ungleich sein, was der Idee des Rechts wider-
spricht. Es kann, so Marx’ Befund, ,,nie hoher sein als die 6konomische
Gestaltung und dadurch bedingte Kulturentwicklung der Gesellschaft®.

Wird somit in einer nachkapitalistischen Ordnung das Recht ,,hoher®,
oder wird es tiberfliissig sein? Marx’ diesbeziigliche Erlduterungen sind
interpretationsbediirftig. Zunichst betont er, das Recht konne ,,seiner Natur
nach® nur in der Anwendung gleicher Kriterien bestehen, miisse also von
individuellen Eigenheiten absehen und diirfe nur Vergleichbares beriick-
sichtigen. Ein Recht, das nach dem Vorbild von Aristoteles’ distributiver
Gerechtigkeit Giiter ungleich verteilt, um die bestehende Ungleichheit zu
reproduzieren, ist genauso denkbar wie ein kompensatorisches Recht,
welches sie ungleich verteilt, um grossere Gleichheit herzustellen. Marx
pladiert selbstredend nicht fiir die erste, aber auch nicht fiir die zweite
Version. Ein Recht, das egalisierend wirkt, indem es Unvergleichbares be-
riicksichtigt, wire ,,seiner Natur nach® kein Recht mehr. Wie ist nun die
Aussage zu verstehen, gleiches Recht sei auch im Kommunismus mit einer
,.biirgerlichen Schranke* behaftet, weil es individuelle Leistungen an glei-
chen Kriterien misst, der ,,enge biirgerliche Rechtshorizont* kénne jedoch
in einer hoheren Phase der kommunistischen Gesellschaft ,,ganz {iber-
schritten werden? Ist die Authebung der Schranke gleichbedeutend mit der
Abschaffung des Rechts, oder ist ein ,,weiter” Rechtshorizont denkbar? In
der hoheren Phase des Kommunismus werden mit der ,,allseitigen Ent-
wicklung der Individuen auch ihre Produktivkrifte* wachsen und ,,alle
Springquellen des genossenschaftlichen Reichtums voller fliessen®.

Wie die Prizisierung verdeutlicht, wird der Kommunismus gemass
Marx’ Idee keine egalitire, sondern eine individualistische Ordnung und
als. solche allenfalls auf geringe Regulierung angewiesen sein. Rechts-
normen und Distributionsregeln miissen den Zwéngen und Anspriichen der
jeweiligen Produktionsweise gerecht werden. So geht es in einer kapita-
listischen Marktwirtschaft darum, den Kampf um knappe Ressourcen
mittels Rechten auf Privateigentum und private Vertragsschliisse zu zivi-

96 WIDERSPRUCH - 60/11



lisieren. Lisst sich der Kampf um knappe Giiter so regulieren, dass nicht
mehr Angebot und Nachfrage iiber die Zuteilung entscheiden oder Privat-
eigentum und Privatvertrag durch andere Rechtsinstrumente ersetzt wer-
den? Zunichst ist festzuhalten, dass es hier nur um jenes Recht geht,
dessen Funktion in der Regulierung der Okonomie besteht. Individuelle -
Freiheit und Selbstbestimmung werden nicht von 6konomischer Macht
alleine bedroht, eine sie schiitzende Rechtsordnung wird daher auch in
einer nachkapitalistischen Gesellschaft unverzichtbar sein. Eine Gesell-
schaft, die ohne Regeln funktioniert, wire eine Gesellschaft, die keine
Konflikte kennt; sie setzte einen totalen Konformismus voraus, der nicht
erstrebenswert ist.

Wenn die Utopie einer regel- und konfliktfreien Welt abschreckt, heisst
dies nicht, die Hoffnung, der Regulierungsbedarf konne dank geringerer
Konfliktanfélligkeit in einer nach-kapitalistischen Ordnung abnehmen, sei
vergeblich. Damit Gerechtigkeitsprinzipien sinnvoller Weise postuliert
werden konnen, miissen bestimmte soziale Bedingungen gegeben sein, das
wusste nicht erst Marx. In den Schriften von Locke und Montesquieu,
Hume und Rousseau finden sich diesbeziiglich aufschlussreiche Hinweise:
Von Ungerechtigkeit kann erst die Rede sein, wenn die Institution des
Eigentums existiert. Gidbe die Natur den Menschen alle Giiter im Uberfluss,
was zuweilen der Fall ist, wire die Tugend der Gerechtigkeit so nutzlos
wie Recht und Eigentum. Das Ausmass der erforderlichen Regulierung
wird bestimmt von den in einer Sozialordnung wirkenden Anreizsystemen.
Eine Gesellschaft, in der zwar die Natur den Menschen nicht alles im
Ubermass schenkt, die Anerkennung der Individuen aber nicht von ihrem
materiellen Reichtum abhéngt, kann den Kampf um knappe Giiter zihmen.
Werden Priferenzen nicht heteronom gebildet, etwa unter dem Zwang, aus
Statusgriinden bestimmte Dinge zu besitzen, nimmt die Nachfrage nach
positionellen Giitern ab. In einer solchen Gesellschaft konnte es durchaus
,ungerechtigkeiten* im Sinne von Ungleichbehandlung und Ungleichver-
teilung geben, doch wiirden sie solange niemanden kiimmern, wie sie nicht
die Benachteiligten in Situationen von Abhingigkeit und Fremdbestim-
mung fithren. Man kann sich unter Marx’ individualistischem Kommunis-
mus eine Nachknappheits-Ordnung dieser Art vorstellen. Um ,,Gleich-
macherei ginge es darin nicht, soll doch im Gegenteil jedes Individuum
seine eignen Fahigkeiten entfalten und seine eignen Bediirfnisse ausleben
konnen, freilich auch nach Massgabe dieser Fihigkeiten zum gesellschaft-
lichen Reichtum beitragen. Dies meint der Grundsatz: Jeder nach seinen
Fahigkeiten, jedem nach seinen Bediirfnissen. Die 6konomische Basis
dieser Gesellschaft wire die Befreiung individueller Produktivitiat und
Kreativitit. :

Wenn ich Marx’ kurze Schrift so ausfiihrlich kommentiert habe, so auch
deshalb, weil sie eine wichtige Inspirationsquelle von Amartya Sen ist. Sen
und Martha Nussbaum haben mit ihren Reflexionen iiber Fahigkeiten und

WIDERSPRUCH - 60/11 .97



Bediirfnisse der Gerechtigkeitsdiskussion eine neue Richtung gegeben;
beide berufen sich hdufig, wenn auch recht selektiv, auf Marx. Gerechte
Politik zielt in Nussbaums Sichtweise nicht primar auf materielle Umver-
teilung, sondern auf die Beseitigung aller Hindernisse, welche Menschen
daran hindern, ihre Fihigkeiten zu entfalten. Hierzu gehoren asymmetrische
Machtbeziehungen, wie sie aus dem Privateigentum an Produktionsmitteln
oder aus patriarchalen Strukturen resultieren (Nussbaum 1999,40-45). Sen
lenkt die Aufmerksamkeit auf die konkreten Voraussetzungen menschlicher
- Handlungsfreiheit. Soll diese mittels distributiver Gerechtigkeit gefordert
werden, stellt sich die Frage nach dem gerechtigkeitsrelevanten Gegenstand
der Gleichverteilung.

Sen nimmt das Problem auf, welches Marx mit der paradoxen Formu-
lierung eines gleichen Rechts der Ungleichheit benannt hat. Das Gut,
wovon allen Menschen ein gleicher Anteil zusteht, wire als positive Frei-
heit oder Handlungsvermogen zu bezeichnen. Seine gerechte ,, Verteilung*
ist aus mehreren Griinden schwierig zu bewerkstelligen. Der Bedarf danach
differiert zwischen Individuen, Geschlechtem, Klassen und Nationen und
ist schwer zu bemessen. Die von Sen als wesentlich definierten Freiheiten
(substantive freedoms, Sen 1999, 13-86) sind auf Voraussetzungen wie
Nahrung, Gesundheit, Bildung, politische Partizipation und das Fehlen
okonomischen Zwangs angewiesen. Sind nicht,um solche Voraussetzungen
zu schaffen, radikale Transformationen der soziokonomischen Strukturen
notig? Die gerechte ,,Verteilung® der fiir Leben, Selbstbestimmung und
personliche Entwicklung unverzichtbaren Giiter impliziert offenbar den
Anspruch aller Betroffenen auf Partizipation an der Gestaltung dieser
Strukturen, was wiederum eine tiefgreifende Transformation der global-
politischen Entscheidungsprozeduren voraussetzt.

Sens 2009 erschienene Studie iiber die Idee der Gerechtigkeit gibt
Gelegenheit zu priifen, ob philosophische Theorien die Frage nach den
zwecks Herstellung gerechterer Verhiltnisse notigen Transformationen
iiberhaupt thematisieren. Sens Arbeiten, fiir die er 1998 den Wirtschafts-
nobelpreis erhalten hat, beeinflussen seit Jahrzehnten die Armuts- und
- Entwicklungsforschung. Um die Stichworte in Erinnerung zu rufen: Weder
das Wachstum des Bruttosozialprodukts noch dessen Verteilung vermdgen
die Armut in einem Land zu iiberwinden. Entscheidend ist die Frage, unter
welchen Bedingungen Wirtschaftswachstum und Umverteilung die persdn-
liche Entwicklung armer Menschen iiberhaupt zu fordern vermogen. Ein
wohlhabender Mensch hat in der Regel grossere Chancen, ein selbstbe-
stimmtes Leben zu fithren als ein armer Mensch, doch die Armut des
letzteren besteht nicht einfach im Mangel an monetédren Mitteln, sondern -
im fehlenden Zugang zu Gesundheitsvorsorge und Bildung sowie in der
Verweigerung sozialer Anerkennung. Armut meint Verlust von Fahigkeiten;
ein besseres Einkommen kann unter Umstinden ein Mittel sein, welches
Abhilfe schafft, doch kann es nie etwas anderes sein als blosses Mittel.

98 . WIDERSPRUCH — 60/11



Unterprivilegierte konnen in reichen Landern unter gleichen Deprivationen
leiden wie in armen Lindern. Entwicklungspolitisch geboten ist laut Sen,
nicht bloss den Zugang zu lebensnotwendigen Mitteln zu garantieren,
sondern die Freiheit, zwischen verschiedenen Lebensweisen zu wihlen,
zu erweitern. Freiheit vergrossert die Chance, Ziele zu verwirklichen, und
sie erlaubt es, selbstidndig Ziele zu wéhlen. Sie hat nicht bloss instrumen-
tellen, sondern intrinsischen Wert.

Eine Gerechtigkeitstheorie sollte sich folglich nicht an Kriterien wie
Nutzen oder Wohlstand orientieren, sondern an jenem der Freiheit. Es
handelt sich in Sens Konzeption um einen positiven Freiheitsbegriff.
Freiheit und Féhigkeit bedingen sich gegenseitig: ein Mensch ist nicht
bereits dann frei, wenn das Gesetz ihm erlaubt, etwas zu tun, sondern erst
dann, wenn er fihig ist, es zu tun; umgekehrt sind Fihigkeiten den Men-
schen in der Regel nicht einfach in die Wiege gelegt, sondern Potentiale,
die zu ihrer Entfaltung giinstiger sozialer Bedingungen oder politischer
Massnahmen bediirfen. Eine Politik, die soziale Disparititen vermindern
will, muss daher die Aufmerksamkeit auf die Ungleichheit der Fihigkeiten
richten, ohne jedoch eine Gleichheit der Fahigkeiten anzustreben. Hierin
wird die Paradoxie des Fahigkeiten-Ansatzes deutlich, die freilich in der
Natur der Sache liegt und nicht gegen ihn spricht. Der Vorteil eines An-
satzes, der nur monetire Kriterien beriicksichtigt, liegt in der Kommensu-
rabilitit: Es 1dsst sich genau messen, wieviel Geld Menschen zur Verfiigung
haben und wie gross die Differenzen sind, weil es eine Masseinheit gibt.
Allerdings vermag dieser Ansatz nichts dariiber zu sagen, ob und wie
Menschen monetire Ressourcen zu nutzen wissen. Fihigkeiten sind nicht
kommensurabel, sondern in irreduzibler Weise verschiedenartig; keine
Masseinheit sagt etwas dariiber aus, ob es besser ist, eine gute Bergsteige-
rin zu sein oder ein guter Pianist, selbst wenn sich ermitteln ldsst, womit
mehr zu verdienen ist. : '

Wie unschwer zu erkennen ist, setzt Sen damit den Marx’schen Ge-
dankengang fort. Eine Gesellschaftsordnung, die den menschlichen Be-
diirfnissen und Fahigkeiten ,,gerecht werden will, muss die irreduzible
Verschiedenartigkeit der Individuen anerkennen und darauf verzichten, mit
einer Masseinheit zu messen (Sen 2009, 225-252). Sen, der etwas vage
vonder ,,Idee der Gerechtigkeit® spricht, gibt zu verstehen, dass Gerechtig-
keitstheorien, weil sie aufgrund von problematischen Kommensurabilitits-
annahmen entscheiden wollen, was jedem Menschen zusteht, als Orientie-
rungshilfen fiir die Politik von zweifelhaftem Wert sind. -

Sen formuliert in seinem Buch eine Kritik der Gerechtigkeitskonzeption
von John Rawls. Die gerechte Verteilung von Giitern und Chancen ist erst
mit der Entwicklung des modernen Sozialstaats wieder zu einem vorrangi-
gen Thema der politischen Philosophie geworden. Wie Nancy Fraser in
Erinnerung ruft, ist die Forderung nach materieller Umverteilung eine libe-
rale Idee (Fraser/Honneth 2003, 18-23). Rawls ist der wichtigste Vertreter

WIDERSPRUCH - 60/11 99



des modernen Liberalismus. Sen wirft ihm vor, er richte die Aufmerksam-
keit allein auf die Verteilung der Primérgiiter. Es handelt sich dabei laut
Rawls’ Definition um Giiter, von denen angenommen wird, jeder verniinf-
tige Mensch mochte sie haben. Dazu gehoren Rechte, Freiheiten und
Chancen, Einkommen und Vermogen. Die Prinzipien der sozialen Ge-
rechtigkeit ermdglichen die Zuweisung von Rechten und Pflichten in den
gesellschaftlichen Institutionen, und sie legen die richtige Verteilung der
Gewinne und Verluste sozialer Kooperation fest (Rawls 1975, 112f, 20f).
~ Sen will dagegen priifen, inwiefern Menschen aufgrund ihrer individu-
ellen Bediirfnisse und Fihigkeiten von diesen Giitern Gebrauch machen
konnen. Der Fokus sollte also nicht auf die Mittel gelegt werden, die fiir
ein lebenswertes Leben bendtigt werden, sondern auf die tatsdchlichen
- Chancen, ein solches Leben zu fiihren. Damit ist selbstredend nicht gesagt,
die Mittel seien vernachléssigbar; sie haben jedoch keinen Wert in sich
selbst und sind als Indikatoren gerechter Verteilung nur beschrénkt tauglich.
Angesichts dieser Argumente ist es vielleicht nicht falsch, auch Sen als
Gerechtigkeitsskeptiker zu bezeichnen. Die Diagnose von Ungerechtig-
keiten erfordert ihm zufolge nicht den Rickgriff auf eine einheitliche
Konzeption einer gerechten Ordnung (Sen 2009, 52-74,90f, 100, 253-263).
Rawls beruft sich explizit auf die kontraktualistische Tradition des politi-
schen Denkens. Sen bezeichnet die Theorien von Hobbes, Locke, Rousseau,
Kant und Rawls als transzendentalen Institutionalismus. Er gibt einer an-
deren Richtung den Vorzug, die er mit den Namen von Adam Smith, Ni-
colas Caritat de Condorcet, Jeremy Bentham, Mary Wollstonecraft, Karl
Marx und John Stuart Mill assoziiert. Wo liegt der Unterschied? Im ersten
Fall gilt das Interesse Institutionen, die vollkommen gerecht sind, im
zweiten hingegen dem Vergleich verschiedener Gesellschaftstypen im
Hinblick auf deren jeweilige Eignung, Ungerechtigkeiten zu vermeiden
(Sen 2009, X VI, 5-7, 262f).

Gewiss gibt es aus linker Sicht Griinde, Rawls’ Gerechtigkeitskonzep-
tion zu kritisieren, allerdings finden sich darin Ansétze einer Kapitalismus-
kritik, die man bei Sen vergeblich sucht. Wenn Sen in Erinnerung ruft,
Marx ziehe die freie Marktwirtschaft der Sklavenhalter-Gesellschaft vor
(Sen 1999,29), ist das richtig, doch folgt daraus selbstredend nicht, er habe
die freie Marktwirtschaft verteidigt. Rawls kritisiert Marx’ Urteil, das Recht
konne nie hoher sein als die 6konomische Struktur einer Gesellschaft, weil
er es fiir geboten hilt, anstatt soziale Veridnderung anzustreben mittels
Anwendung von Rechtsregeln die Ungerechtigkeit in der bestehenden
Gesellschaft zu iiberwinden (Rawls 2007, 367f; vgl. Marti 2010). Als
Gegenstand der Gerechtigkeit bestimmt er die Grundstruktur der Gesell-
schaft, die Art, wie rechtliche, soziale und 6konomische Institutionen mit
der Verteilung von Rechten, Pflichten und Kooperationsprodukten un-
gleiche Ausgangspositionen verursachen. Fakten wie die Ungleichheit von
Begabungen oder Ausgangspositionen sind weder gerecht noch ungerecht,

100 WIDERSPRUCH - 60/11



wohl aber ist es die Art, wie Institutionen damit umgehen. Gemiss Rawls’
Uberzeugung miissen sich die Menschen der Willkiir der Natur nicht
unterwerfen; die Gesellschaftsordnung ist ein menschliches Handlungs-
muster und als solches verdnderbar (Rawls 1975, 122f).

Rawls’ Marx-Kritik scheint mithin inkonsequent zu sein. Anders als
Hayek, der den Markt als quasi-natiirliche Ordnung deutet, siecht Rawls
darin eine Komponente der Grundstruktur. Besteht die Aufgabe der Politik
in der Herstellung sozialer Gerechtigkeit, so kann sie sich auf die Mirkte
nur partiell verlassen. Mirkte sind trotz ihrer Effizienz unvollkommen, sie
ermdglichen Monopolbildung, sind mit Informationsméingeln behaftet und
externalisieren Lasten. Vollbeschiftigung, ein Existenzminimum oder
Chancengleichheit konnen sie nicht garantieren, Bediirfnisse nicht beriick-
sichtigen, 6ffentliche Giiter nicht bereitstellen, wirtschaftliche und damit
auch fiir die Demokratie bedrohliche politische Machtballungen nicht
verhindern. Rawls geht bei seinen Uberlegungen von einem demokratisch-
privatwirtschaftlichen System mit breiter Streuung von Land- und Kapital-
besitz sowie breit verteilter Kontrolle iiber die Produktionsmittel aus,
bemerkt jedoch, ein freiheitlich-sozialistisches System mit Marktinstitu-
tionen, 6ffentlichem Eigentum an den Produktionsmitteln und Arbeiter-
selbstverwaltung in den Betrieben konne die von ihm definierten Ge-
rechtigkeitskriterien ebenfalls erfiillen (Rawls 1975, 298-318). .

Rawls’ ,transzendentaler Institutionalismus® birgt also durchaus ein
Potential sozialer Verdnderung. Gemiss dem ersten Gerechtigkeitsprinzip
steht allen Menschen gleiches Recht auf das umfangreichste System
gleicher Grundfreiheiten zu, das mit dem gleichen System fiir alle anderen
vertriglich ist. Zu den Grundfreiheiten gehoren politische Partizipations-
rechte, personliche Freiheit, das Recht auf personliches Eigentum und
Rechtsstaatlichkeit, nicht aber, wie Rawls explizit festhilt, das Recht auf
Eigentum an Produktionsmitteln oder die unbeschréinkte Vertragsfreiheit
(Rawls 1975, 82f). Die Prizisierung ist folgenschwer; gerade jene Rechte,
die fiir den klassischen Liberalismus und den Neoliberalismus elementar
sind, werden von Rawls als fiir eine Gerechtigkeitstheorie vernachlissigbar
beurteilt. Wird damit nicht angedeutet, eine gerechte Gesellschaft konne
nur aus einer radikalen Verdnderung der Eigentums- und Produktionsver-
hiltnisse resultieren? In einem spéteren Werk wird die Frage expliziter
beantwortet (Rawls 2001, 135-140).

Hinsichtlich der institutionellen Grundstruktur werden fiinf Gesell-
schaftssysteme unterschieden: deregulierter Kapitalismus, wohlfahrtsstaat-
licher Kapitalismus, autoritdrer Staatssozialismus, Eigentiimer-Demo-
kratie und liberal-demokratischer Sozialismus. In den ersten drei Systemen
werden die Gerechtigkeitsprinzipien verletzt. Auch der sozialstaatliche
Kapitalismus kann somit nicht als gerecht gelten. Nur die letzten beiden
Systeme schaffen institutionelle Voraussetzungen einer gerechten Ordnung.
Die Eigentumsdemokratie garantiert eine breite Streuung von Kapital und

WIDERSPRUCH - 60/11 101



Kontrolle der Produktionsmittel. Im liberalen Sozialismus sind die Pro-
duktionsmittel Eigentum der Gesellschaft, 6konomische Macht ist de-
zentralisiert, die Unternehmen werden von den Beschiftigten verwaltet,
es gibt freie Mirkte, Beruf und Arbeitsplatz konnen frei gewihlt werden.
Der Grundgedanke ist folgender: Im Gegensatz zum Sozialstaat, der die
Auswirkungen einer ungerechten Ordnung fortwihrend abzumildern
versucht, ohne deren Ursache, die Konzentration wirtschaftlicher Macht,
anzutasten, lasst eine Demokratie, die sich auf den Bereich der Okonomie
erstreckt, Ungerechtigkeit im Sinne massiver Ungleichheit der Chancen
gar nicht erst entstehen.

Zweck dieser Uberlegungen war es, auf das notwendige Spannungsver-
héltnis zwischen Kapitalismuskritik und Gerechtigkeitstheorie hinzuwei-
sen. Vertreter normativer politischer Theorien appellieren an die Vernunft
und das moralische Verantwortungsgefiihl der Menschen. Dass Gesell-
schaftsordnungen Anreizsysteme schaffen, die moralisches Handeln nicht
unbedingt honorieren, und daher die Hoffnung, ein System wie der Kapi-
talismus lasse sich moralisch zahmen, sich als Illusion erweisen konnte,
wird von ihnen gerne verdringt. Die Transformation der 6konomischen
Ordnung ist fiir sie kein Thema, auch wenn die von ihnen entworfenen
Konzeptionen gerechten Handelns faktisch hdufig ein anderes Gesell-
schaftssystem voraussetzen. Wer den Kapitalismus als verdnderbare
Ordnung begreift, wird den Sinn gerechtigkeitstheoretischer Uberlegungen
skeptischer beurteilen und die Aufmerksamkeit auf Machtverhiltnisse,
Machtkonflikte, Krisen und mogliche Auswege richten. Dieser notwendi-
ge Perspektivenwechsel darf freilich nicht zum Vorwand werden, die ge-
rechtigkeitstheoretische Grundfrage — ,,Was steht den Menschen zu?* —
auszublenden.

Literatur

Fraser, Nancy / Honneth, Axel, 2003: Umverteilung oder Anerkennung? Frankfurt/M.

Giinther, Klaus, 1994: Was heisst: ,Jedem das Seine®“. In: G. Frankenberg (Hg.), Auf der
Suche nach der gerechten Gesellschaft, Frankfurt/M., S.151-181

Hayek, Friedrich A. von: Gesammelte Schriften in deutscher Sprache, Tiibingen 2001 ff.

Marti, Urs, 2010: Marx und die politische Philosophie der Gegenwart. Prokla. Zeitschrift fiir
kritische Sozialwissenschaft, 159, S. 177-193

Marx, Karl / Engels, Friedrich, MEW, Werke, Berlin 1956 ff.

Nussbaum, Martha C., 1999: Gerechtigkeit oder das gute Leben. Frankfurt/M.

Rawls, John, 1975: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.

Rawls, John, 2001: Justice as Fairness. A Restatement. Cambridge MA

Rawls, John, 2007: Lectures on the History of Political Philosophy. Cambridge MA

Sen, Amartya, 1999: Development as Freedom. New York

Sen, Amartya, 2009: The Idea of Justice. London

102 WIDERSPRUCH - 60/11



	Kapitalismuskritik und distributive Gerechtigkeit

